
30 
 

MCU Suranaree Journal Vol.1 No.1 (January - April 2023) 

วัฒนธรรมไทยบนพื้นฐานของพระพุทธศาสนา 
THAI CULTURAL BASED ON BUDDHISM 

 

ณทิพรดา ไชยศิลป์4 
Natiprada Chaisin 

 

บทคัดย่อ 
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาวัฒนธรรมไทยบนพื้นฐานของพระพุทธศาสนา ผลการศึกษาพบว่า 
วัฒนธรรมเป็นสิ่งที่มนุษย์สร้างขึ้นจึงสามารถที่จะเปลี่ยนแปลง ปรับปรุง หรือผลิตขึ้นมาใหม่ได้ตลอดเวลา    
ซึ่งสามารถผสมผสานให้เข้ากันได้กับวัฒนธรรมที่แตกต่างได้และถูกถ่ายทอดด้วยการสั่งสอนและเรียนรู้สืบต่อ
กันมาจนกลายเป็นสัญลักษณ์แสดงถึงความเจริญและความเสื่ อมของแต่ละสังคม สำหรับวิวัฒนาการของ
วัฒนธรรมไทยจะแบ่งออกเป็น 4 ขั้นตอน ได้แก่ 1) ระยะรวมตัวเป็นประเทศ ตั้งแต่ก่อนรวมตัวเป็นประเทศ  
2) ระยะเติบโตต่อเนื่อง เริ่มตั้งแต่สมัยพ่อขุนรามคำแหงมหาราชถึงสมัยกรุงรัตนโกสินทร์ตอนต้น 3) ระยะ
ปรับตัวรับวัฒนธรรมตะวันตก เริ่มสมัยรัชกาลที่ 4 ถึงการเปลี่ยนแปลงการปกครองในปี พ.ศ. 2475 และ       
4) ระยะแห่งการเปลี่ยนแปลงขนาดใหญ่ตั้งแต่สมัยหลังสงครามโลกครั้งที่ 2 ถึงปัจจุบัน จากการที่วัฒนธรรม
ไทยมีพระพุทธศาสนาเป็นพื้นฐานส่งผลให้ให้สังคมเข้มแข็งเกิดคุณค่าในการดำเนินชีวิตกล่าวคือ คุณค่าของคติ
ธรรมบนหลักอริยมรรคมีองค์ 8 คุณค่าของเนติธรรมบนพื้นฐานของหลักพรหมวิหาร 4 คุณค่าของวัตถุธรรม
ทางด้านศิลปกรรมแสดงถึงหลักพุทธธรรมที่สอดแทรกอยู่ในงานศิลปะ เช่น การสร้างพระพุทธรูปปางสมาธิเป็น  
พุทธานุสตริำลึกถึงหลักธรรมที่ตรัสรู้ ได้แก่ อริยสัจ 4 และคุณค่าของสหธรรมบนพื้นฐานของหลักสังคหวัตถุ 4 
ส่งเสริมวัฒนธรรมทางสังคมและคุณธรรมที่ทำให้มนุษย์อยู่ร่วมกันอย่างผาสุกก่อให้เกิดความสมดุลระหว่างวัตถุ
กับจิตใจ 
คำสำคัญ: วัฒนธรรมไทย, พระพุทธศาสนา 
 
Abstract 
 This article aims to study Thai culture based on Buddhism. The study found that; 
Culture is human-made and therefore can be changed, improved or reproduced over time. Which 
can be mixed to be compatible with different cultures and was transmitted by teaching and 
learning from one another until becoming a symbol representing the prosperity and decline 
of each society. For the evolution of Thai culture, it is divided into 4 stages: 1) National 
reunification period since before the country was merged. 2) Continuous growth phase Starting 
from the era of King Ramkhamhaeng the Great to the early Rattanakosin period. 3) Phase of 

 
4 คณะศึกษาศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย/Faculty of Education, Mahamakut Buddhist University 
Corresponding author, E-mail: natiprada.cha@mbu.ac.th 



31 

 

มจร สุรนารีสาร ปีที่ 1 ฉบับที่ 1 (มกราคม - เมษายน 2566) 

adaptation to Western culture Beginning the reign of King Rama IV until the change of 
government in the year 1932, and 4) a period of great change from the period after World War 
II to the present. As a result of the Thai culture based on Buddhism, it has resulted in a strong 
society, creating value for life. That is, the value of morality based on the Noble Eightfold Path. 
The value of the Legal Culture based on the Brahmavihara 4. The value of Material Culture in art 
reflects the principles of Buddhism that are embedded in the arts. For example, building a 
Buddha image in the meditation posture to commemorate the enlightenment principles, 
namely the Four Noble Truths, and the value of Joint culture on the basis of Sangahavatthu 4. It 
promotes a social and moral culture in which people live together in harmony, creating a 
balance between material and spiritual. 
Keyword: Thai Cultural, Buddhism. 
 
บทนำ 
 แต่เดิมคนไทยส่วนใหญ่จะมีวิถีชีวิตเป็นสังคมเกษตรกรรมมีการดำรงชีวิตอย่างเรียบง่าย มีความ
เป็นอยู่ที่ใกล้ชิดและอิงอาศัยธรรมชาติก่อให้เกิดเป็นวัฒนธรรมไทยที่มีระบบความรู้ ความเชื่อ คุณค่า และวิถี
ชีวิตที่สมดุลกับธรรมชาติ และส่งต่อสืบทอดกันมาจากรุ่นสู ่รุ ่นเป็นระยะเวลาที่ยาวนานจนกลายมาเป็น      
“ภูมิปัญญาไทย” ถือเป็นมรดกทางสังคมไทยที่มีลักษณะเฉพาะทั้งในด้านขนบธรรมเนียมและประเพณีของไทย
ที่กลมกลืนกับธรรมชาติ อาทิเช่น วัฒนธรรมข้าวพระราชพิธีจรดพระนังคัลแรกนาขวัญ ประเพณีลอยกระทง
บูชาพระแม่คงคาประเพณีเข้าพรรษาการบวชนาค เป็นต้น นอกนี้ยังมีลักษณะเฉพาะของคนไทยที่สำคัญก็คือ
รักสถาบันชาติ ศาสนา และพระมหากษัตริย์ แต่เมื ่อก้าวเข้าสู่ยุคโลกาภิวัตน์ (Globalization) ก่อให้เกิด
วัฒนธรรมใหม่ที่หลากหลายและได้เข้ามาทำให้เกิดการเปลี่ยนแปลงในสังคมไทยอย่างรวดเร็ วด้วยความ
เจริญก้าวหน้าทางด้านวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีส่งผลให้โครงสร้างสังคมไทยที่แต่เดิมนั ้นเป็นสังคม
เกษตรกรรม ได้เปลี่ยนแปลงเป็นสังคมอุตสาหกรรม ความเจริญทางด้านเทคโนโลยีทำให้มีการพัฒนาทางด้าน
สื่อสารจึงทำให้การรับข้อมูลข่าวสารได้อย่างรวดเร็วและไร้ขีดจำกัด ทำให้เกิดความแตกต่างทางความคิดซึ่งมี
ผลต่อการดำเนินชีวิต ถ้าขาดความเข้าใจซึ่งกันและกันก็จะเป็นสาเหตุทำให้เกิดความขัดแย้งในสังคมได้ ซึ่งจะ
นำมาซึ่งปัญหาเศรษฐกิจ ปัญหาการเมือง ปัญหาสังคม และปัญหาวัฒนธรรม ส่วนหนึ่งจะเกิดจากการนำ
ความรู้ด้านวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีที่คิดค้นได้มาใช้อย่างเห็นแก่ตัว ด้วยการทำลายสิ่งแวดล้อม และเอา
เปรียบเพื่อนมนุษย์ด้วยกันเอง สอดคล้องกับคำกล่าวของนายแพทย์ประเวศวะสี ว่า “คลื่นวิกฤตการณ์แห่งการ
ทำลายตนเอง” (ศ.ดร. เอกวิทย์ ณ ถลาง, 2544: 25-26) เพราะสมาชิกของภายในสังคมนั้นเองที่เป็นผู้ทำลาย
ระบบโครงสร้างอำนาจทางเศรษฐกิจและการเมือง ทำให้เกิดความเหลื่อมล้ำทางวัฒนธรรมและสังคมที่เกิดจาก
การพัฒนาที่ตัดขาดจากรากฐานเดิมของวัฒนธรรมไทยนับเป็นการทำลายตนเองและส่งผลกระทบอย่าง
กว้างขวางจนยากท่ีจะแก้ไขได้ จากปัญหาดังกล่าว ผู้เขียนมองว่า ปัญหาที่เกิดเป็นเพราะขาดความเข้มแข็งทาง
วัฒนธรรมจนนำไปสู่ความเข้าใจผิดในการพัฒนากลายเป็นคลื่นวิกฤตการณ์แห่งการทำลายตนเอง จึงต้องการ
ศึกษาเกี ่ยวกับวิวัฒนาการของวัฒนธรรมไทยที่อยู ่บนพื้นฐานของพระพุทธศาสนา เพื ่อนำมาปรับใช้ใน



32 
 

MCU Suranaree Journal Vol.1 No.1 (January - April 2023) 

ชีวิตประจำวันและเป็นแนวทางในการป้องกันตลอดถึงการแก้ไขปัญหาต่าง ๆ ที่อาจเกิดขึ้นทั้งในระดับปัจเจก
บุคคลและกลุ่มสังคม  
 
ความหมายของวัฒนธรรม 
 สำหรับวัฒนธรรมอาจเริ่มต้นจากการที่มนุษย์อยู่รวมกันเป็นกลุ่มที่ไม่ใหญ่มากและมีความต้องการขั้น
มูลฐานในการดำเนินชีวิตที่ไม่ซับซ้อนมากนัก เช่น การหาอาหารเพียงพอแก่ความต้องการเท่านั้น เสื้อผ้า
สำหรับปกปิดร่างกาย เพื่อกันความร้อนหนาว แต่เมื่อความต้องการเหล่านั้นถูกตอบสนองทำให้เกิดความ
ต้องการเพิ่มขึ้นจนกลายเป็นความต้องการทางสังคมก่อให้เกิดวัฒนธรรม และทำให้เกิดความต้องการสิ่งอื่น  ๆ 
ตามมา จนกลายเป็นวัฒนธรรมของสังคมที่แสดงถึงความเจริญ และความเสื่อม ตลอดจนวิวัฒนาการความ
เป็นมาของมนุษย์ในแต่ละสังคม ดังนั้น ในการศึกษาเรื่องวิวัฒนาการของวัฒนธรรมไทยควรทำความเข้าใจใน
เรื่องวัฒนธรรมในด้านต่าง ๆ เพื่อเป็นการสร้างความเข้าใจเบื้องต้นเกี่ยวกับวัฒนธรรม ดังมีรายละเอียดต่อไปนี้ 
 ราชบัณฑิตยสถาน (2532: 101) ได้ให้ความหมายไว้ใน “พจนานุกรมศัพท์สังคมวิทยา อังกฤษ-ไทย” 
ว่า “วัฒนธรรมเป็นความเชื่อรวมสำหรับแบบอย่างของพฤติกรรมที่ได้มา และถ่ายทอดกันไปทางสังคมโดย
อาศัยสัญลักษณ์ วัฒนธรรมจึงเป็นชื ่อสำหรับสัมฤทธิผลที ่เด่นชัดทั ้งหมดของกลุ ่มมนุษย์ เช่น ภาษา            
การทำเครื่องมืออุตสาหกรรม ศิลปะ วิทยาศาสตร์ กฎหมาย การปกครอง ศีลธรรม และศาสนา รวมถึงอุปกรณ์
ที่เป็นวัตถุหรือสิ่งประดิษฐ์ ซึ่งถือเป็นสัมฤทธิผลทางวัฒนธรรม ที่แสดงถึงปัญญาสามารถใช้สอยได้ เช่น อาคาร 
เครื่องมือ เครื่องมอืสื่อสาร เป็นต้น”  
 สำนักคณะกรรมการวัฒนธรรมแห่งชาติ (2538: 54) ได้ให้ความหมายไว้ว่า “วัฒนธรรมเป็นคำที่มี
ความหมายกว้างซึ่งรวมถึงวิถีชีวิตความเป็นอยู่ การใช้ภาษาและขนบธรรมเนียมประเพณี ซึ่งเป็นสิ่งที่สังคม
สร้างข้ึนแล้วถ่ายทอดด้วยการสั่งสอนและเรียนรู้สืบต่อกันมา มีลักษณะเปลี่ยนแปลง ผสมผสานให้เข้ากันได้กับ
วัฒนธรรมที่แตกต่าง”  
 ศาสตราจารย์พระยาอนุมานราชธน (เสถียร โกเศศ) ได้ให้ความหมาย วัฒนธรรม คือ สิ่งที่มนุษย์
เปลี่ยนแปลง ปรับปรุง ผลิตสร้างขึ้นเพื่อความเจริญงอกงามในวิถีชีวิตมนุษย์ ในส่วนรวมที่ถูกถ่ายทอดกันได้ 
เลียนแบบกันได้ เอาอย่างกันได้ รวมทั้งเป็นสิ่งอันเป็นผลผลิตส่วนรวมที่มนุษย์ได้เรียนรู้จากคนรุ่นก่อนสืบต่อ
เป็นประเพณีกันมา ตลอดจนความคิดเห็นความรู้สึกความประพฤติและกิริยาอาการ  หรือการกระทำใด ๆ   
ของมนุษย์ในสังคมส่วนรวมมีความเป็นพิมพ์เดียวกัน และสำแดงออกมาให้ปรากฏเป็นภาษา ศิลปะ ความ
เชื่อถือ ระเบียบ ประเพณี เป็นต้น เป็นมรดกทางสังคมซึ่งสังคมยอมรับและรักษาไว้ให้เจริญงอกงาม  (สำนัก
คณะกรรมการวัฒนธรรมแห่งชาติ, 2538: 54) 
 สุชีพ ปุญญานุภาพ (2540: 3) ได้ให้ความหมายของวัฒนธรรมไว้ว ่า “เป็นมรดกทางสังคม คือ 
ลักษณะเฉพาะในการครองตนและครองชีวิตรวมทั้งขนบประเพณีประจำกลุ่มของคนที่อยู่รวมกันเป็นพวก   
และมีการสืบทอดกันต่อ ๆ มามีการพัฒนาเปลี่ยนแปลง หรือเจริญงอกงามตามยุคสมัย”  
 อานนท์ อาภาภิรม กล่าวว่า วัฒนธรรม หมายถึง วิถีการดำเนินชีวิต กระสวนแห่งพฤติกรรมและ
บรรดาผลงานทั้งมวลที่มนุษย์ได้สร้างสรรค์ข้ึน ตลอดจนความคิด ความเชื่อ และความรู้ เป็นต้น (วรวุธ  สุวรรณ
ฤทธิ์ และคณะ, 2546: 46) 



33 

 

มจร สุรนารีสาร ปีที่ 1 ฉบับที่ 1 (มกราคม - เมษายน 2566) 

 งามพิศ สัตย์สงวน (2542: 2) ได้ให้ความหมายทางด้านมานุษยวิทยาไว้ว่า “วัฒนธรรม หมายถึง     
วิถีชีวิต หรือความเป็นอยู่ของมนุษย์ในทุกด้าน และแสดงออกมาทางพฤติกรรมมีการศึกษา และถ่ายทอดไปยัง
ลูกหลานเครือญาติ โดยมีวัตถุประสงค์ เพ่ือหล่อหลอมมนุษย์ในสังคมให้มีความคิด และการกระทำไปในทิศทาง
เดียวกัน เพื่อสะท้อนให้เห็นถึงวัฒนธรรมของกลุ่มชนนั้น ๆ รวมถึงหนทาง หรือวิธีการที่มนุษย์สร้างขึ้นเพ่ือ
แก้ปัญหาพื้นฐาน และเพ่ือความอยู่รอดของมนุษย์เอง”  
 รูธ เบเนดิคท์ (Ruth Benedict) นักมานุษยวิทยาได้ให้ทัศนะว่า วัฒนธรรมเป็นการศึกษาถึง
บุคลิกภาพของมนุษย์ในสังคม เพ่ือแสดงถึงความรู้ ความเชื่อ จริยธรรม อุปนิสัยต่าง ๆ โดยสรุปเป็นภาพรวมว่า 
วัฒนธรรมมีทั้งที่เป็นรูปแบบอ่อนโยน และมีลักษณะลุ่มหลงก้าวร้าว (ภาควิชาสังคมวิทยาและมานุษยวิทยา 
จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, 2544: 54-58) 
 เซอร์เอ็ดเวิร์ด บี. ไทเลอร์ (Sir Edward B. Tylor) นักมานุษยวิทยาชาวอังกฤษได้ให้คำจำกัดความว่า 
“วัฒนธรรม คือ ผลรวมของระบบความรู้ความเชื่อ ศิลปะ จริยธรรม กฎหมาย ประเพณีตลอดจนความสามารถ
และอุปนิสัยต่าง ๆ ซึ่งเป็นผลมาจากการเป็นสมาชิกของสังคม” (เอกพงศ์ ประสงค์เงิน, 2548: 11)  
 กล่าวโดยสรุป วัฒนธรรมนั้นเป็นสิ่งที่มนุษย์สร้างขึ้นนับตั้งแต่ภาษา ขนบธรรมเนียมประเพณี ศาสนา 
กฎหมาย ศิลปะ จริยธรรม ตลอดจนวิทยาการและเทคโนโลยีต่าง ๆ เพื่อการดำรงชีวิตของมนุษย์รู ้จักใช้
ประโยชน์จากธรรมชาติ และขณะเดียวกันก็ควบคุมความประพฤติของมนุษย์ด้วยกันเอง 
 
ประเภทของวัฒนธรรม 
 โอเบิร์น (Ogburn) ได้จำแนกวัฒนธรรมออกเป็น 2 ประเภท ได้แก่ 
 1. วัฒนธรรมทางวัตถุ (Material Culture) ได้แก่ สิ่งประดิษฐ์และเทคโนโลยีต่าง ๆ เช่น รถ บ้าน 
ตู้เย็น เครื่องบิน เป็นต้น 
 2. ว ัฒนธรรมที ่ไม ่เก ี ่ยวกับวัตถุ (Non-material Culture) เป็นนามธรรม (abstract) หมายถึง 
อุดมการณ์ ค่านิยม แนวความคิดในเรื่องการแข่งขันอย่างมีเหตุผล ประเพณีที่ปฏิบัติสืบต่อกันมา จนเป็นที่
ยอมรับในกลุ่มของตนว่าดีงามเหมาะสม เช่น ศาสนา ความเชื่อ ทัศนคติ เป็นต้น (กฤษณา วงษาสันต์ , 2542: 
85) 
 นอกจากนี้นักสังคมวิทยาบางท่านมีแนวความคิดเกี่ยวกับวัฒนธรรมที่ไม่ใช่วัตถุว่ายังคลุมเครือ ถ้าให้
ชัดเจนควรจำแนกวัฒนธรรมเป็น 3 ประเภทกล่าวคือ 
 1. วัฒนธรรมทางวัตถุ (Material-having) ได้แก่ สิ่งประดิษฐ์ที่มนุษย์ได้คิดสร้างขึ้น  
 2. วัฒนธรรมด้านความคิด (Ideals-thinking) ได้แก่ ความเจริญด้านวิทยาศาสตร์ ความเชื่อทาง
ศาสนา วรรณคดี และสุภาษิต เป็นต้น  
 3. วัฒนธรรมที่เป็นบรรทัดฐาน (Norms-doing) ได้แก่ ระเบียบแบบแผน หรือประเพณีที่บุคคลใน
สังคมยึดถือและปฏิบัติร่วมกัน ซึ่งประกอบด้วย 1) วิถีประชา (Folkways) ได้แก่ การบวชเพ่ือทดแทนคุณบิดา
มารดา การแต่งงานตามประเพณี เป็นต้น 2) จารีต (Mores) ได้แก่ ระเบียบแบบแผนที่บุคคลในสังคมจะต้อง
ปฏิบัติตาม หากฝ่าฝืนถือว่าเป็นการกระทำผิดทางศีลธรรม สังคมอาจรังเกียจ เช่น การเลี้ยงดูบิดามารดาเมื่อ
ท่านแก่เฒ่าและเราอยู่ในภาวะที่จะรับผิดชอบได้ เป็นต้น และ 3) กฎหมาย (Laws) ได้แก่ ระเบียบที่ทุกคนใน



34 
 

MCU Suranaree Journal Vol.1 No.1 (January - April 2023) 

สังคมต้องปฏิบัติตาม หากฝ่าฝืนจะถูกลงโทษตามตัวบทกฎหมาย หรือระเบียบข้อบังคับ (วรวุธ สุวรรณฤทธิ์ 
และคณะ, 2546: 50) 
 
ลักษณะของวัฒนธรรม 
 ลักษณะของวัฒนธรรมจะมีอยู่ 2 ลักษณะ ได้แก่ Static คือ การเปลี่ยนปลงที่เป็นไปค่อนข้างช้า และ 
Dynamic คือ การเปลี่ยนแปลงที่เกิดข้ึนอย่างรวดเร็ว และเกิดขึ้นได้ 2 ทาง คือ 
 1. การเปลี่ยนแปลงเกิดจากภายใน คือ การค้นพบ หรือการประดิษฐ์ กล่าวคือ 1) การค้นพบ ได้แก่ 
กระบวนการเพ่ิมพูนความรู้ซึ่งอาจเป็นการค้นพบความรู้ใหม่ๆ หรืออาจเป็นการทดสอบความรู้ที่มีอยู่แล้ว หรือ
อาจเป็นความรู้ที่มีอยู่เดิม และ 2) การประดิษฐ์ ได้แก่ การใช้ความรู้ที่มีอยู่แล้วเพ่ือทำสิ่งอ่ืนขึ้นมา 
 2. การเปลี่ยนแปลงเกิดจากภายนอก คือ การกระจาย และการยืม กล่าวคือ 1) การกระจาย หมายถึง 
การที่วัฒนธรรมจากสังคมหนึ่งกระจายไปสู่สังคมอื่น และ 2) การยืม หมายถึง การนำวัฒนธรรมของสังคมอ่ืน
มาใช้ ทำให้เกิดวัฒนธรรมใหม่ อาจแตกแขนงออกไปจากเดิม หรือทำให้วัฒนธรรมเดิมขยายตัวมากขึ้น 
(ภาควิชาสังคมวิทยาและมานุษยวิทยา มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์, 2545: 24-25)  
 นอกจากนี้ทางด้านสังคมศาสตร์วัฒนธรรมจะมีลักษณะ ดังนี้ 
 1. เป็นพฤติกรรมที่เกิดจากการเรียนรู ้ (Pattern of learned behavior) คือ ทัศนคติ ค่านิยม และ
ความรู้ 
 2. เป็นสิ่งที่มีอยู่ร่วมกัน (Shared by members of society) 
 3. เป็นสิ่งที่ถ่ายทอดสืบต่อกันมา (Transmitted among the members of society) 
 4. สร้างความพอใจแก่มนุษย์ (Culture is gratifying) 
 5. เป็นสิ่งที่ปรับเปลี่ยนได้ (Culture is adaptive) 
 6. เป็นผลรวม หรือการผสานทางวัฒนธรรม (Culture is integrative) 
 7. เป็นรูปแบบของพฤติกรรมในอุดมคติท่ีต้องยึดถือปฏิบัติตาม (Ideal form of behavior) 
 8. เป็นลักษณะเหนืออินทรีย์ (Super organic) คือ การใช้สัญลักษณ์ในการถ่ายทอด และใช้ศักยภาพ
ในการปรับ และเปลี่ยนแปลงสภาพแวดล้อม เพื่อให้ร่างกายอยู่ในภาวะที่สมบูรณ์ เกิดความมั่นคงปลอดภัย
และสะดวกสบาย (ภาควิชาสังคมวิทยาและมานุษยวิทยา มหาวิทยาลัย เกษตรศาสตร์, 2545: 16-17) 
 วรวุธ  สุวรรณฤทธิ์ และคณะ (2546: 47-48) ได้กล่าวถึงลักษณะสำคัญของวัฒนธรรม  โดยสรุปมีดังนี้ 
 1. วัฒนธรรมเกิดจากการเรียนรู้ วัฒนธรรมไม่ใช่สิ่งที่ติดตัวมนุษย์มาแต่กำเนิด หรือถ่ายทอดกันทาง
พันธุกรรม แต่เป็นสิ่งที่มนุษย์เรียนรู้จากมนุษย์ที่เป็นสมาชิกในสังคมเท่านั้น เช่น การสร้างที่อยู่อาศัย การทอผ้า 
เป็นต้น 
 2. วัฒนธรรมเป็นมรดกของสังคม ซึ่งเป็นผลจากการถ่ายทอดและการเรียนรู้จากรุ่นหนึ่งสู่รุ่นหนึ่ง จึงต้อง
ใช้ระยะเวลายาวนานเครื่องมือสำคัญในการถ่ายทอดวัฒนธรรม คือ ภาษา ซึ่งช่วยให้มนุษย์ได้แสดงความรู้สึก
และสามารถเข้าใจผู้อื่นได้  
 3. วัฒนธรรมเป็นแบบแผนในการดำเนินชีวิต ซึ่งเหมาะสมกับสภาพแวดล้อม เช่น การแต่งกาย อาหาร 
ความเป็นอยู่ เป็นต้น ซึ่งเรียกว่า “วิถีชีวิต” 



35 

 

มจร สุรนารีสาร ปีที่ 1 ฉบับที่ 1 (มกราคม - เมษายน 2566) 

 4. วัฒนธรรมเป็นสิ ่งที ่เปลี ่ยนแปลงได้ เพราะวัฒนธรรมมนุษย์เป็นผู ้สร้างขึ ้นให้เหมาะสมกับ
สถานการณ์ท่ีเปลี่ยนแปลงตลอดเวลา 
 5. วัฒนธรรมเป็นการแสดงรูปแบบของความคิดให้สมาชิกในสังคมรับรู้ร่วมกัน เช่น คนไทยยกมือไหว้
เป็นการทักทายซึ่งกันและกัน ชาวตะวันตกทักทายด้วยการจับมือ เป็นต้น 
 6. วัฒนธรรมมิใช่เป็นของผู้หนึ่งผู้ใดโดยเฉพาะ จึงเป็นสิ่งที่สังคมต้องยอมรับร่วมกัน (วรวุธ  สุวรรณ
ฤทธิ์ และคณะ, 2546: 47-48) 
 จากเนื้อหาที่นำมากล่าวไว้นั้น จะทำให้ทราบได้ว่า วัฒนธรรมนั้นเป็นสิ่งที่มนุษย์สร้างขึ้นเพื่อเป็น
รูปแบบในการดำเนินชีวิตให้เหมาะสมกับสถานการณ์ในขณะนั้น ย่อมมีการเปลี่ยนแปลงไปตามสภาพแวดล้อม 
อาจเกิดขึ้นอย่างรวดเร็วหรือค่อยเป็นค่อยไปก็ได้ และเป็นมรดกทางสังคมให้สมาชิกได้เรียนรู้และปฏิบัติตาม
แบบแผนที่กำหนด 
 
องค์ประกอบของวัฒนธรรม 
 สืบเนื่องจากวัฒนธรรมจะมีความเกี่ยวข้องกับวิถีชีวิตคนในสังคมซึ่งมีหลายรูปแบบ เพื่อสะดวก ใน
การศึกษาทางวัฒนธรรมจึงจำแนกองค์ประกอบทางวัฒนธรรม ได้ดังนี ้
 1. องค์ประกอบทางวัฒนธรรมตามวิถีชีวิตของคน พระยาอนุมานราชธนได้แบ่งกลุ่มคนออกเป็น 5 
กลุ่ม คือ 1) กลุ่มดำรงชีวิตตามเผ่าพันธุ์ (Life) เกี่ยวข้องกับรูปร่าง หน้าตา เผ่าพันธุ์ของคน การดำรงชีพ เช่น 
อาหาร เสื้อผ้า ยารักษาโรค ตลอดจนที่อยู่อาศัย เป็นต้น 2) กลุ่มสังคม (Social) เกี่ยวข้องกับครอบครัว การทำ
มาหากิน การอยู่ร่วมกันตลอด จนการพัฒนาเศรษฐกิจ อุตสาหกรรม และการเมืองการปกครอง เรียกว่าสังคม
เศรษฐกิจและการเมือง (Social economic aspect)  3) กลุ่มศาสนาและจริยธรรม (Religion) เป็นเรื่องที่เกี่ยวข้อง
กับความเชื ่อพื ้นฐานทางศาสนา กิร ิยามารยาท การประพฤติปฏิบ ัต ิตลอดจนจาร ีตประเพณี เป ็นต้น                   
4) กลุ่มสุนทรียศาสตร์ (Aesthetic) เป็นเรื่องของรสนิยมความงามตลอดจนถึงการละเล่นพ้ืนเมือง ภาพลักษณ์
ที ่ประชาชนแสดงออกในด้านดนตรี การละคร และที่อยู ่อาศัย เป็นต้น และ 5) ภาษาและวรรณกรรม 
(Language) เป็นการสืบสานและสืบทอดความรู้ เช่น การพูดการเขียน และการอ่านเพื่อความเข้าใจ เป็นต้น 
(กรมศิลปากร, 2544: 48)  
 2. องค์ประกอบทางวัฒนธรรมตามลักษณะการปฏิบัติงาน วัฒนธรรมจำแนกตามลักษณะของหน้าที่ 
หรือการปฏิบัต ิงานได้เป็น 4 ประเภท ได้แก่ 1) องค์ว ัตถุ ( Instrument and symbolic objects) คือ 
วัฒนธรรมทางวัตถุที ่ปรากฏให้เห็นเป็นรูปร่างต่าง ๆ สามารถเห็นและจับต้องได้ เช่น อาคาร รถยนต์ 
คอมพิวเตอร์ เครื่องมือ เครื่องใช้ โบสถ์ ภาพเขียน โรงงาน เป็นต้น และส่วนที่ไม่ปรากฏรูปร่าง เช่น ภาษา
สัญลักษณ์ที่ใช้ติดต่อสื่อสาร คุณค่าทางจริยธรรม คุณค่าทางศาสนา เป็นต้น 2) องค์การ (Association of 
organization) หมายถึง กลุ ่มที ่มีการจัดการอย่างเป็นระเบียบมีโครงสร้างอย่างเป็นทางการ มีระเบียบ
ข้อบังคับที่ชัดเจน เช่น โรงพยาบาล โรงเรียน วัด องค์กรต่างๆ ของรัฐ ครอบครัว สภากาชาด คุรุสภา เป็นต้น 
3) องค์พิธีการ (Usage) เป็นขนบธรรมเนียมประเพณีที ่ยอมรับกันทั ่วไป เช่น พิธีที ่เกี ่ยวข้องกับการเกิด 
การศึกษา การบวช การขึ้นบ้านใหม่ เป็นต้น และ 4) องค์มติ (Concept) หมายถึง ความเข้าใจ ความเชื่อ ความ



36 
 

MCU Suranaree Journal Vol.1 No.1 (January - April 2023) 

คิดเห็น และอุดมการณ์ เช่น ความเชื่อว่ากรรมเป็นเครื่องชี้เจตนา ทัศนคติการยอมรับว่าสิ่งใดผิดหรือถูก เป็น
ต้น (ภารดี  มหาขันธ์, 2544: 2)  
 3. องค์ประกอบทางวัฒนธรรมตามเนื้อหาของวัฒนธรรมไทย ประกอบด้วยประวัติศาสตร์ ศาสนา 
ขนบธรรมเนียมประเพณี และวิถีชีวิตของคนในสังคมซึ่งเป็นตัวกำหนดการดำเนินงานทางวัฒนธรรมซึ่ง
องค์ประกอบเหล่านั้น ได้แก่ 1) มรดกทางวัฒนธรรม (Culture heritage) คือ รากเหง้าที่เคยใช้ในการดำรงชีพ
ในอดีต และมีการปรับปรุงเปลี่ยนแปลงสืบต่อมาตามกาลเวลา สิ่งแวดล้อมธรรมชาติและทางสังคมจนถึง
ปัจจุบัน ทั้งที่เป็นรูปธรรมและนามธรรม สำหรับประเทศไทยอยู่ในภูมิประเทศที่อุดมสมบูรณ์ทำให้บรรพชน
ของเราได้สั่งสมประสบการณ์เอาไว้มาก โดยเรียงลำดับอายุได้ดังนี้ (1) มรดกยุคก่อนประวัติศาสตร์ คือ ยุคสมัย
ของคนที่ยังไม่มีอักษรใช้อาศัยการดำรงชีพแบบเร่ร่อน เลือกทำเลที่อยู่อาศัยที่มีทรัพยากรอาหารอุดมสมบรูณ์ 
และ (2) มรดกยุคประวัติศาสตร์โบราณคดี ได้แก่ เรื ่องราวของชุมชนในอดีตที่อยู่รวมตัวกันเป็นรัฐ เป็น
อาณาจักรมีรูปแบบวัฒนธรรมที่ชัดเจน เช่น ทวาราวดี ศรีวิชัย ลพบุรี เป็นต้น มรดกทางวัฒนธรรมสามารถ
จำแนกตามคุณลักษณะได้ 2 ประการ คือ มรดกทางรูปธรรม เช่น ที่อยู่อาศัย เครื่องมือเครื่องใช้ ผลผลิตทาง
ศิลปกรรม เป็นต้น และมรดกทางนามธรรม เช่น ศาสนา ความเชื่อ พฤติกรรม ภาษา เป็นต้น (กฤษณา  วงษา
สันต์, 2542: 81) 2) วัฒนธรรมร่วมสมัยและเอกลักษณ์ไทยที่ดี (Living culture) คือ แบบแผนพัฒนาให้
ผสมผสานกลมกลืนกับโลกภายนอก เพื่อความเป็นอยู่อย่างไทยในสังคมโลกที่เหมาะสมนำมาซึ่งความสุขกาย 
สบายใจในการดำรงชีพ เช่น อาหาร เสื้อผ้า ยารักษาโรค ที่อยู่อาศัย การใช้ภาษาถิ่น การปฏิบัติตามหลัก
ศาสนา การสร้างศิลปะเพื่อพัฒนาบ้านเมืองให้สวยงามเหมาะสม ตลอดจนสังคม เศรษฐกิจ และการเมืองที่มี
เกียรติภูมิของประเทศต่อประชาคมโลก และ 3) ภูมิปัญญาและเทคโนโลยี (Wisdom and technology) 
หมายถึง การที่จะพัฒนาประเทศให้มีความเจริญก้าวหน้าได้นั้นปัจจัยสำคัญ คือ การนำความรู้ที่เกิดจากภูมิ
ปัญญาท้องถิ่นและเทคโนโลยีที่ก้าวหน้ามาใช้ในการพัฒนาสังคม (กรมศิลปากร, 2544: 50)  
 จะเห็นว่าองค์ประกอบของวัฒนธรรมที่สำคัญก็คือระบบเทคโนโลยีที่ทำให้มีการพัฒนาความรู้ทาง
เทคนิคสำหับผลิตเครื่องมือเครื่องใช้ และทรัพยากรธรรมชาติ ระบบสังคม ที่ประกอบด้วยความรู้ ความเชื่อ 
ทัศนคติ และอุดมการณ์โดยทุกส่วนมิได้แยกจากกันจะมีการเชื่อมโยงประสานสอดคล้องกันภายในระบบสังคม
นั้น ๆ จนกลายเป็นพฤติกรรมของบุคคลที่สื่อออกมาในรูปแบบของวิถีการดำเนินชีวิตของแต่ละสังคม 
 
วิวัฒนาการของวัฒนธรรมไทย 
 กระบวนการวิวัฒนาการทางวัฒนธรรมเป็นการเปลี่ยนแปลงแบบค่อยเป็นค่อยไป เพื่อปรับตัวให้เข้า
กับสภาพแวดล้อมที่เปลี่ยนแปลง บางช่วงอาจเกิดขึ้นอย่างรวดเร็วในระยะเวลาอันสั้นและผลที่เกิดขึ้นตามมา
จากการเปลี่ยนแปลงนั้นมีอยู่มาก เรียกว่า “การปฏิวัติ” (Revolution) เช่น การปฏิวัติอุตสาหกรรม (Industrial 
Revolution) ซึ่งเกิดขึ้นเมื่อประมาณ 200 กว่าปีในทวีปยุโรป ทำให้เกิดการเปลี่ยนแปลงอย่างใหญ่หลวงใน
วัฒนธรรมของสังคมที่เกี ่ยวข้อง จึงมีความเหมาะสมที่นำแนวคิด “วิวัฒนาการ” มาวิเคราะห์สังคมไทยใน
ลักษณะเทียบเคียงถึงการเปลี่ยนแปลง 
 สำหรับวิวัฒนาการทางวัฒนธรรมของสังคมไทยแบ่งออกได้เป็น 4 ขั้นตอนใหญ่ คือ 
 1. ระยะรวมตัวเป็นประเทศ รวมถึงสภาพของสังคมไทยสมัยก่อนรวมตัวเป็นประเทศ 



37 

 

มจร สุรนารีสาร ปีที่ 1 ฉบับที่ 1 (มกราคม - เมษายน 2566) 

 2. ระยะเติบโตต่อเนื่อง เริ่มตั้งแต่สมัยพ่อขุนรามคำแหงมหาราชเรื่อยมาจนถึงสมัยตอนต้นของกรุง
รัตนโกสินทร์ ระยะเวลา 600 กว่าปี  
 3. ระยะปรับตัวรับวัฒนธรรมตะวันตก เริ ่มในสมัยรัชกาลที่ 4 เรื ่อยมาจนถึงระยะเวลาที่มี กา ร
เปลี่ยนแปลงการปกครองโดยคณะผู้ก่อการเมื่อปี พ.ศ. 2475 
 4. ระยะแห่งการเปลี่ยนแปลงขนานใหญ่ เริ่มตั้งแต่สมัยหลังสงครามโลกครั้งที่ 2 ถึงปัจจุบัน แม้ว่าอัตราเร่ง
ของการเปลี่ยนแปลงขนานใหญ่จะเกิดขึ้น เมื่อประมาณห้าทศวรรษนี้ก็ตาม (ศ. ดร.สนิท  สมัครการ, 2534: 8) 
 ด้วยเหตุที่วัฒนธรรมนั้นเป็นสิ่งที่มนุษย์สร้างขึ้นก็เพื่อวัตถุประสงค์ต่อสนองการดำรงชีวิตท่ามกลาง
สภาพแวดล้อมทางธรรมชาติ และสภาพสังคมที่แตกต่างกัน ดังนั้น จุดเริ่มต้นของวัฒนธรรมไทยจึงวิวัฒนาการ
มาจากปัจจัยหลายประการ ได้แก่  
 1. สิ่งแวดล้อมทางภูมิศาสตร์ เนื่องจากสังคมไทยมีลักษณะทางภูมิศาสตร์เป็นที่ราบลุ่มและอุดม
สมบูรณ์ด้วยแม่น้ำลำคลอง จึงใช้น้ำจากแม่น้ำลำคลอง เพื่อการเกษตรกรรม และการดำรงชีวิต ดังนั้นเมื่อถึง
หน้าน้ำนอง คือ วันเพ็ญเดือน 12 ในช่วงปลายเดือนพฤศจิกายน คนไทย จึงจัดทำกระทงพร้อมด้วยธูป เทียน 
นำไปลอยในแม่น้ำลำคลองเพื่อเป็นการขอขมาต่อพระแม่คงคา ทำให้เกิดประเพณี “ลอยกระทง” และประเพณี
อ่ืนๆ เช่น ประเพณีขวัญข้าว ประเพณีแข่งเรือ เป็นต้น 
 2. ระบบเกษตรกรรม สังคมไทยเป็นสังคมเกษตรกรรม (Agrarian Society) กล่าวคือ ประชากรร้อย
ละ 80 ประกอบอาชีพเกษตรกรรม มีวิถีชีวิตผูกพันกับระบบการเกษตร จึงเป็นที่มาของวัฒนธรรมไทยต่างๆ 
เช่น ประเพณีขอฝน ประเพณีลงแขก และการเต้นกำรำเคียว เป็นต้น 
 3. ค่านิยม (Values) เป็นสิ่งที่คนสนใจปรารถนาจะได้จะเป็น ซึ่งคนในสังคมเห็นว่าเป็นสิ่งที่ มีคุณค่า
ควรแก่กระทำ ยกย่อง หรือคิดเห็นว่าถูกต้อง ค่านิยมจึงมีความเกี่ยวพันอย่างใกล้ชิดกับวัฒนธรรม เพราะค่านิยม
บางอย่างได้กลายเป็นแกนในการสร้างวัฒนธรรม ด้วยเหตุนี้ สำนักคณะกรรมการวัฒนธรรมแห่งชาติ จึงได้ประกาศ
เชิญชวนให้ทุกคนร่วมสร้างเสริม ปลูกฝัง และปฏิบัติตามค่านิยมพ้ืนฐาน 5 ประการ ได้แก่ 1) พ่ึงตนเอง ขยันหมั่นเพียร 
และมีความรับผิดชอบ 2) การประหยัดอดออม 3) การมีระเบียบวินัยและเคารพกฎหมาย 4) การปฏิบัติตามคุณธรรม
ของพระพุทธศาสนา และ 5) ความรักชาติ ศาสนา พระมหากษัตริย์ (กฤษณา  วงษาสันต์, 2542: 98) 
 4. การเผยแพร่ทางวัฒนธรรม (Cultural Diffusion) คือ การที่ประเทศต่างๆ ส่งหน่วยเผยแพร่วัฒนธรรม
เข้ามา หรือการที่ชาวไทยได้ไปใช้ชีวิตอยู่ต่างประเทศโดยการศึกษาทำงานหรือกรณีอื่น  ๆ ก็ตามเมื่อกลับมาก็
นำวัฒนธรรมเหล่านั้นมาเผยแพร่ในสังคมของตน กล่าวคือ 1) ศาสนาพราหมณ์ ได้เผยแพร่เข้ามาในสังคมไทย
ผ่านทางเขมร อินโดนีเซีย และมลายู ซึ่งเป็นที่มาของวัฒนธรรมและที่คนไทยยังถือปฏิบัติกันอยู่ เช่น ประเพณี
สงกรานต์ ประเพณีการอาบน้ำในพิธีการต่าง ๆ ได้แก่ อาบน้ำในพิธีปลงผมไฟ อาบน้ำในพิธีโกนจุก การรด
น้ำสังข์ในพิธีการแต่งงาน และการอาบน้ำศพ เป็นต้น 2) ศาสนาพุทธ ได้เผยแพร่เข้ามาในสังคมไทยผ่านทางจีน 
พม่า และลังกา จนกลายเป็นศาสนาประจำชาติ ซึ่งทำให้เกิดประเพณีมากมาย นับได้ว่าศาสนาพุทธผูกพันกับวิถี
ชีวิตคนไทยประเพณีที่สำคัญ ได้แก่ การทอดกฐิน การแห่เทียนพรรษา เทศน์มหาชาติ เข้าพรรษา เป็นต้น     
3) วัฒนธรรมจีน เนื่องจากไทยกับจีนได้มีการติดต่อค้าขายระหว่างกัน ทำให้มีการแลกเปลี่ยนความรู้ในด้าน   
ต่าง ๆ เช่น ภาษา เครื ่องใช้ อาหาร เป็นต้น จนเกิดเป็นวัฒนธรรมที่คนไทยถือปฏิบัติในชีวิตประจำวัน       
ได้แก่ ประเพณีตรุษจีน ประเพณีแซยิด เป็นต้น และ 4) วัฒนธรรมยุโรป ศาสนาคริสต์ ได้เผยแผ่เข้ามานับแต่
สมัยกรุงศรีอยุธยาตอนปลายและยังดำเนินตลอดมาจนถึงปัจจุบัน นอกจากนั้นโดยการติดต่อค้าขาย สัมพันธ์



38 
 

MCU Suranaree Journal Vol.1 No.1 (January - April 2023) 

ทางการทูต แลกเปลี่ยนนักศึกษาด้านวัฒนธรรมและด้านความรู้ เป็นต้น ทำให้เกิดวัฒนธรรมต่างๆ เช่น 
ประเพณีขึ้นปีใหม่ในวันที่ 1 มกราคมของทุกปี วันคริสต์มาส วันวาเลนไทน์ ประเพณีทักทายโดยการจับมือ 
การแต่งกาย อาหาร สาธารณูปโภค เป็นต้น (ศ. ดร.เอกวิทย์  ณ ถลาง, 2545: 98) 
 พระราชบัญญัติกระทรวงวัฒนธรรมแห่งชาติ พ.ศ. 2485 ได้จำแนกเป็น 4 ประเภท ได้แก่ 
 1. คติธรรม (Moral Culture) เป็นวัฒนธรรมที่เกี่ยวกับหลักการดำเนินชีวิตในสังคมและ ส่วนใหญ่เป็น
เรื่องของจิตใจ โดยเน้นด้านคุณธรรม ศีลธรรม เพราะถือว่าเป็นสิ่งจำเป็นของชีวิตมนุษย์ ถ้าหากขาดวัฒนธรรมด้านคติ
ธรรมแล้วจะทำให้เป็นมนุษย์ที่ไม่สมบูรณ์อยู่ในสังคมได้ด้วยความลำบากเข้ากับคนอื่นได้ยาก เพราะต้องมีความ
ขยันหมั่นเพียร ความประหยัด ความเสียสละความรักใคร่สามัคคีในกลุ่ม มีความซื่อสัตย์สุจริตต่อตนเอง ครอบครัว และ
ส่วนรวม ตรงต่อเวลาใช้สติปัญญาในทางที่ถูกที่ควรอย่างมีเหตุผล เหมาะสมกับกาลเทศะ 
 2. เนติธรรม (Legal Culture) เป็นว ัฒนธรรมที ่เก ี ่ยวกับกฎหมาย กฎเกณฑ์ของสังคม หรือ
ขนบธรรมเนียมประเพณีที่สังคมส่วนใหญ่ยอมรับว่ามีความสำคัญเท่าเทียมกับกฎหมาย ถ้าหากประชาชนใน
สังคมทุกคนต่างยึดมั่นในขนบธรรมเนียมประเพณี มีคุณธรรมและศีลธรรม กฎหมายนั้น ก็คงไม่จำเป็นต่อการ
นำมาใช้ปกครอง แต่เพราะมนุษย์มีความรู้ ความฉลาดมากขึ้น จึงมีการเลี่ยงกฎหมายของตนเอง จึงจำเป็นต้อง
มีทั้งกฎหมายและขนบธรรมเนียมประเพณี เพื่อควบคุม และปิดช่องว่างของกฎเกณฑ์แต่ละอย่างให้ประชาชน
ในสังคมไม่ทำความผิด หรือทำความผิดน้อยลง 
 3. วัตถุธรรม (Material Culture) เป็นวัฒนธรรมที่เกี ่ยวกับวัตถุเครื่องมือเครื่องใช้ต่าง ๆ ในการ
ดำรงชีวิต เช่น เกี่ยวกับการกินดีอยู่ดี มีเครื่องนุ่งห่ม บ้านเรือน ยารักษาโรค โบราณวัตถุ โบราณสถาน 
ศิลปวัตถุ สิ่งของที่เป็นสาธารณสมบัติเพื่อการประกอบอาชีพ เป็นการเพิ่มพูนรายได้ยกฐานะความเป็นอยู่ของ
ตนเองให้สูงขึ้น 
 4. สหธรรม (Joint Culture) เป็นวัฒนธรรมทางสังคมซึ่งรวมถึงคุณธรรมต่าง ๆ ที่ทำให้มนุษย์อยู่
ร่วมกันอย่างผาสุก ถ้อยทีถ้อยอาศัย รวมทั้งระเบียบมารยาทที่พึงปฏิบัติต่อกันในสังคมทุกชนิดและทุกรูป
แบบอย่างเหมาะสมและถูกต้อง เช่น มารยาทในการรับแขก มารยาทในการรับประทานอาหาร การไปงาน
มงคลทุกชนิด การโต้ตอบจดหมาย การทำตนให้เป็นผู้รู้จักกาลเทศะ และรู้จักการแก้ปัญหาเฉพาะหน้าด้วยปฏิภาณไหว
พริบ ตามความสามารถของตนเอง เป็นต้น (วรวุธ  สุวรรณฤทธิ์ และคณะ, 2546: 52-53) 
 นอกจากนี้ สำนักคณะกรรมการวัฒนธรรมแห่งชาติได้แบ่งเนื้อหาของวัฒนธรรมไทยออก เป็น 5 สาขา ได้แก่ 
 1. ศิลปกรรม (Arts) ได้แก่ ภาษา วรรณกรรม การละคร นาฏศิลป์ ดนตรี จิตรกรรม สถาปัตยกรรม 
ประติมากรรม และศิลปะการแสดงอ่ืน ๆ เป็นต้น 
 2. มนุษยศาสตร์ (Humanities) ได้แก่ คุณธรรม จริยธรรม ค่านิยม ธรรมเนียมประเพณี กฎหมาย 
การปกครอง ประวัติศาสตร์ โบราณคดี ปรัชญา ศาสนา เป็นต้น 
 3. การช่างฝีมือ (Practical Craft) ได้แก่ การเย็บปักถักร้อย การแกะสลัก การทอ การจักสาน การทำ
เครื่องถม เครื่องเงิน เครื่องทอง เป็นต้น 
 4. กีฬาและนันทนาการ (Sport and Recreation) ได้แก่ มวยไทย กระบี่ กระบอง ตะกร้อ การละเล่น
พ้ืนเมือง เป็นต้น 



39 

 

มจร สุรนารีสาร ปีที่ 1 ฉบับที่ 1 (มกราคม - เมษายน 2566) 

 5. คหกรรม (Domestic Arts) ได้แก่ ระเบียบในเรื่องการกินอยู่ มารยาทในสังคม การแต่งกาย การ
ตกแต่งเคหสถาน การดูแลเด็ก เป็นต้น (กฤษณา วงษาสันต์, 2542: 88-89) 
 กล่าวโดยสรุป แม้วัฒนธรรมไทยจะมีการจำแนกประเภทออกเป็นหลายรูปแบบก็ตาม แต่การจำแนก
ประเภทเป็นที่ยอมรับกันโดยทั่วไปทางด้านการศึกษาทางวัฒนธรรมไทย และตามกระทรวงวัฒนธรรมแห่งชาติมี
เพียง 4 ประเภทเท่านั้น คือ คติธรรม เนติธรรม วัตถุธรรม และสหธรรม ทั้งนี้สิ่งสำคัญวัฒนธรรมนั้นเป็นเรื่องที่
เกี่ยวข้องกับมนุษย์ในด้านวิถีชีวิต สังคม และการสื่อสารก่อให้เกิดลักษณะสำคัญที่จะต้องเกิดจากความพอใจ 
และมีการเรียนรู้ เป็นสิ่งที่มีอยู่ร่วมกัน มีการถ่ายทอดสืบต่อ มีการปรับเปลี่ยนผสมผสานกับวัฒนธรรมอื่นได้ 
และเป็นที่ยอมรับให้ยึดถือปฏิบัติกันในสังคมโดยมีหน้าที่สนองความต้องการพ้ืนฐานด้านร่างกายและจิตใจ 
 
วัฒนธรรมไทยบนพื้นฐานของพระพุทธศาสนา 
 เมื่อกล่าวตามประวัติศาสตร์แล้วพระพุทธศาสนาถือกำเนิดในประเทศอินเดียและ ประดิษฐานในประเทศ
ไทยครั้งที่พระเจ้าอโศกมหาราชทรงอุปถัมภ์การทำตติยสังคายนาราว พ.ศ. 300 (ภาควิชาประวัติศาสตร์ 
มหาวิทยาลัยรามคำแหง, 2529: 488) พระองค์ได้ส่งสมณะทูตไปเผยแผ่พระพุทธศาสนาในดินแดนใกล้เคียง 
และหนึ่งในนั้นคือ สุวรรณภูมิที่เป็นบริเวณประเทศไทยในปัจจุบัน ดังหลักฐานที่ปรากฏ คือ พระปฐมเจดีย์ 
สถูปวัดพระประโทน ทั้งสองสถูปนี้ถ่ายแบบมาจากสัญจิสถูป ซึ่งพระเจ้าอโศก มหาราชเป็นผู้สร้าง มีลักษณะ
เป็นทรงโอคว่ำ เบื้องบนมีบัลลังก์ปักฉัตรศิลาไว้ (เสถยีร โพธินันทะ, 2540: 98) 
 ต่อมาประมาณ พ.ศ. 1300 กษัตริย์แห่งศรีวิชัยเรืองอำนาจได้แผ่อาณาเขตมาถึงบริเวณจังหวัด           
สุราษฎร์ธานีในปัจจุบันนี้ พร้อมทั้งได้ประดิษฐานพระพุทธศาสนานิกายมหายาน ดังหลักฐานที่ปรากฏ คือ 
เจดีย์พระธาตุไชยา พระมหาธาตุนครศรีธรรมราช (ดร.สุชาติ หงษา, 2550: 119) 
 ในศตวรรษที่ 15-18 กษัตริย์ขอมโดย พระเจ้าชัยวรมันที่ 2 ได้ขยายอาณาเขตมายังบริเวณลุ่มแม่น้ำ
เจ้าพระยา และภาคอีสานทั้งหมดพร้อมกับประดิษฐานพระพุทธศาสนานิกายมหายานในดินแดนแถบนี้ด้วย  
ดังหลักฐานที่ปรากฏ คือ ศิลาจารึกภาษามอญโบราณในบริเวณศาลสูง คือ ศาลพระกาฬในปัจจุบันนี้ (เสถียร  
โพธินันทะ, 2540: 100-101) 
 ประมาณปี พ.ศ. 1696 พระเจ ้าปร ักกรมพาหุมหาราช เม ื ่อคร ั ้งครองล ังกาทรงทำนุบำรุง 
พระพุทธศาสนา และทำการสังคายนาพระธรรมวินัยตามลัทธิหินยาน ทำให้พระภิกษุเขมร มอญ ไทย พม่า ได้
ไปศึกษาพระพุทธศาสนาในลังกาทวีปแล้วบวชแปลงเป็นลังกาวงศ์ สำหรับไทยได้นำลัทธิหินยานลังกาวงศ์มา
ประดิษฐานที่เมืองนครศรีธรรมราชราว พ.ศ. 1800 และได้ขยายขึ้นมายังสุโขทัย (ภาควิชาประวัติศาสตร์ 
มหาวิทยาลัยรามคำแหง, 2529: 489) ด้วยเหตุนี้ไทยจึงนับถือพระพุทธศาสนา ทั้ง 2 นิกายคือ นิกายหินยาน และ
นิกายมหายาน  
 ภายหลังพระพุทธศาสนาก็ได้แผ่ขยายเข้ามาในดินแดนประเทศไทยเป็นเวลายาวนาน นับแต่ขณะที่
เป็นอาณาจักรทวารวดี ลพบุรี ล้านนา สุโขทัย กรุงศรีอยุธยา กรุงธนบุรี และกรุงรัตนโกสินทร์ จนเป็นประเทศ
ไทยในปัจจุบันนี้ และสิ่งสำคัญที่ทำให้พระพุทธศาสนาได้ประดิษฐานลงในประเทศไทยอย่างมั่นคงเป็นเวลา
ยาวนาน ก็คือพระมหากษัตริย์ไทยทุกพระองค์ทรงเป็นองค์อัครศาสนูปถัมภก นับเป็นแบบอย่างที่ดีให้คนไทย



40 
 

MCU Suranaree Journal Vol.1 No.1 (January - April 2023) 

ได้ปฏิบัติตามรอยพระยุคลบาท อันเป็นเหตุให้พระพุทธศาสนามีความมั่นคงอยู่ในสังคมไทยกลายเป็นวิถีชีวิตที่
ยึดหลักปฏิบัติตามหลักธรรมของพระพุทธศาสนา 
 สำหรับประเด็นที่จะศึกษาเกี่ยวกับวัฒนธรรมไทยบนพื้นฐานพระพุทธศาสนานั้น ผู้เขียนได้แบ่ง
ออกเป็น 4 ประเด็นด้วยกัน ดังมีรายละเอียดต่อไปนี้  
 ประเด็นแรก คุณค่าของคติธรรมบนหลักอริยมรรคมีองค์ 8 
 คติธรรม (Moral Culture) เป็นวัฒนธรรมที่เกี่ยวกับหลักการดำเนินชีวิตในสังคม และส่วนใหญ่เป็น
เรื่องของจิตใจ โดยเน้นด้านคุณธรรม ศีลธรรม เพราะถือว่าเป็นสิ่งจำเป็นของชีวิตมนุษย์ ถ้าหากขาดวัฒนธรรม
ด้านคติธรรมแล้ว จะทำให้เป็นมนุษย์ที่ไม่สมบูรณ์อยู่ในสังคมได้ด้วยความลำบากเข้ากับคนอื่นได้ยาก เพราะ
ต้องมีความขยันหมั่นเพียร ความประหยัด ความเสียสละ ความรักใคร่สามัคคีในกลุ่ม มีความซื่อสัตย์สุจริตต่อ
ตนเอง ครอบครัว และส่วนรวม ตรงต่อเวลา รู้จักใช้สติปัญญาในทางที่ถูกที่ควรอย่างมีเหตุผล เหมาะสมกับ
กาลเทศะ (กฤษณา  วงษาสันต์, 2542: 88) ซึ่งในการดำเนินชีวิตที่อยู่ร่วมกับผู้อื่นที่มีความหลากหลายทาง
ความคิดได้อย่าราบรื่นนั้น ควรที่จะต้องอาศัยหลักธรรมแห่งพระพุทธศาสนาเพื่อปรับพื้นฐานของความคิดที่
แตกต่างให้เสมอกันนั้นก็คือ อริยมรรค มีองค์ 8 ได้แก่ 1) สัมมาทิฏฐิ ความเห็นชอบ 2) สัมมาสังกัปปะ ความดำริ
ชอบ 3) ส ัมมาวาจา การพูดชอบ 4) ส ัมมากัมมันตะ การงานชอบ 5) ส ัมมาอาช ีวะ เล ี ้ยงช ีว ิตชอบ                    
6) สัมมาวายามะ ความเพียรชอบ 7) สัมมาสติ การระลึกชอบ และ 8) สัมมาสมาธิ ความตั้งมั่นแห่งจิตชอบ 
หลักธรรมเหล่านี้เป็นหนทางอันประเสริฐช่วยในการดำเนินชีวิตของมนุษย์มีเป้าหมายคือความสุข ความหมาย 
คือ มีความทุกข์น้อยที่สุด เป็นหนทางแห่งความดับทุกข์ซึ่งมี 2 ประการคือ เหฏฐิมปริยาย คือ ปริยายเบื้องต่ำ 
หมายถึง แนวทางแห่งการดำเนินชีวิตอย่างเหมาะสม และจำเป็น และอุปริมปริยาย คือ ปริยายเบื้องสูง หมายถึง 
แนวทางที่บอกถึงปฏิปทาของผู้มุ่งประพฤติธรรม เพื่อความพ้นทุกข์ในสังสารวัฏ พ้นจากการเวียนว่ายตายเกิด 
(วศิน  อินทสระ, 2540: 77) 
 ประเด็นที่สอง คุณค่าของเนติธรรมบนพื้นฐานของหลักพรหมวิหาร 4 
 สำหรับเนติธรรม (Legal Culture) นี้เป็นวัฒนธรรมที่เกี ่ยวกับกฎหมาย กฎเกณฑ์ของสังคม หรือ
ขนบธรรมเนียมประเพณีที่สังคมส่วนใหญ่ยอมรับว่ามีความสำคัญเท่าเทียมกับกฎหมาย (วรวุธ  สุวรรณฤทธิ์ 
และคณะ, 2546: 52) เนติธรรมบนพื้นฐานพระพุทธศาสนาจึงเป็นการบังคับใช้กฎหมาย ระเบียบต่างๆ อย่าง
เป็นธรรม ซึ่งการที่จะทำให้สังคมเกิดความสงบสุข เป็นระเบียบเรียบร้อย ในเบื้องต้นนั้นจะต้องมีการรู้ถึงสทิธิ
และหน้าที่ของตน และปฏิบัติตามกฎหมาย ระเบียบ แบบแผนที่ได้วางไว้ซึ่งถือเป็นกติกาทางสังคมโดยให้อยู่
บนพื้นฐานของหลักพรหมวิหาร 4 ซึ่งเป็นธรรมอันเป็นเครื่องอยู่ของท่านผู้ใหญ่มี  4 อย่างคือ 1) เมตตา คือ 
ความรักใคร่ ปรารถนาดีต่อกัน 2) กรุณา คือ ความสงสาร คิดช่วยเหลือให้พ้นทุกข์ 3) มุทิตา คือ ความพลอย
ยินดี ปลาบปลื้มดีใจเมื่อเห็นคนอื่นได้ดี และ 4) อุเบกขา คือ ความวางเฉย มั่นคง เที่ยงธรรม ไม่ซ้ำเติมใคร  
(สํ.ม. (ไทย) 19/235/174-179) เพราะเมื่อการปกครองที่ประกอบด้วยบุคคล 2 กลุ่ม คือ ผู้ปกครอง และผู้ถูก
ปกครอง ถ้าต่างฝ่ายเป็นผู้นำหลักพรหมวิหาร 4 ไปประยุกต์ใช้ในการดำเนินชีวิตแล้ว ก็ย่อมเป็นเหตุสำคัญใน
การนำพาสังคมให้อยู่รอดอย่างมีเสถียรภาพ ดังพระราชดำรัสของในหลวงรัชกาลที่ 9 ความว่า “บ้านเมอืงนั้นมี
ทั้งคนดีและคนไม่ดี ไม่มีใครจะทำให้คนทุกคนเป็นคนดีได้ทั้งหมด การทำให้บ้านเมืองมีความปกติสุขเรียบร้อย  
จึงไม่ใช่ทำให้ทุกคนเป็นคนดี หากแต่อยู่ที่การส่งเสริมให้คนดีปกครองบ้านเมือง และควบคุมคนที่ไม่ดีไม่ให้มี



41 

 

มจร สุรนารีสาร ปีที่ 1 ฉบับที่ 1 (มกราคม - เมษายน 2566) 

อำนาจ ไม่ให้ทำความเดือดร้อนวุ่นวายได้” (สมพร  เทพสิทธา, 2542: 35) ถ้าผู้ปกครองบ้านเมืองไม่ตั้งอยู่ใน
ธรรมก็จะเกิดความเสียหายจากการปกครองที่ผิดพลาดย่อมนำมาซึ่งความพินาศได้ไม่ว่ายุคใดสมัยใดก็ตาม 
ด้วยเหตุนี้ นอกจากจะใช้กลไกทางนิติธรรมที่เป็นเรื่องของกฎหมายแล้วจำเป็นจะต้องมีหลักพรหมวิหาร 4 ช่วย
ในการเกื้อหนุนจิตใจของผู้ปกครองให้มีความเที่ยงธรรมให้มากที่สุดก็ย่อมที่จะทำให้การปกครองนั้นเป็นการ
ปกครองโดยธรรมอย่างแท้จริง 
 ประเด็นที่สาม คุณค่าของวัตถุธรรมทางด้านศิลปกรรม 
 ในส่วนของวัตถุธรรม (Material Culture) นั้นเป็นวัฒนธรรมที่เกี่ยวกับวัตถุ เครื่องมือเครื่องใช้ต่างๆ ที่ใช้
สำหรับการดำรงชีพ เช่น โบราณวัตถุ โบราณสถาน ศิลปวัตถุ สิ่งของที่เป็นสาธารณสมบัติ เพ่ือการประกอบอาชีพเป็น
การเพิ่มพูนรายได้ ยกฐานะความเป็นอยู่ของตนให้สูงขึ้น (วรวุธ  สุวรรณฤทธิ์ และคณะ, 2546: 52) สิ่งเหล่านี้จะ
ปรากฏของมาในรูปแบบของศิลปกรรมไทยทางด้านสถาปัตยกรรม ประติมากรรม และจิตรกรรม ตลอดถึงด้าน
ความเป็นเอกลักษณ์ของชาติซึ่งล้วนเกิดจากพ้ืนฐานของความศรัทธาพระพุทธศาสนาที่มีองค์ประกอบที่สำคัญ 
คือ พระรัตนตรัย ส่งผลให้ศิลปกรรมไทยเป็นศิลปะในอุดมคติ (Idealistic Arts) คือ ศิลปะท่ีมีความรู้สึกสูงกว่า
ธรรมชาติ และหนักไปทางทิพย์สวรรค์ มีแบบอย่างแห่งความคิดคำนึงโดยเฉพาะ ซึ่งอาจกล่าวได้ว่าศิลปกรรม
ไทยแสดงถึงว ัฒนธรรมที ่สมบูรณ์ที ่ส ุดอันเกิดจากแรงบันดาลใจ และความศรัทธาอย่างแรงกล้าใน
พระพุทธศาสนาจนสามารถสร้างศิลปกรรมซึ่งแสดงออกถึงความงดงามแห่งจิตใจ (ภาควิชาประวัติศาสตร์ 
มหาวิทยาลัยรามคำแหง, 2529: 542-545.) จะเห็นได้จากการสร้างพระพุทธรูป ผู้สร้างมักสอดแทรกหลักธรรม
ให้ปรากฏอยู่เสมอนับแต่อดีตมา ซึ่งถือว่า เป็นการอธิบายหลักธรรมโดยแสดงออกเป็นภาพ หรือผลงานทาง
ศิลปะทั้งหลาย พุทธศิลป์จึงมิใช่เป็นเพียงงานศิลปะเท่านั้น แต่ยังแสดงถึงหลั กธรรมทางพระพุทธศาสนาให้
ปรากฏอีกด้วย ตัวอย่างเช่น พระพุทธรูปปางสมาธิ หรือเรียกอีกอย่างหนึ่งว่า ปางตรัสรู้นี้ คือ อยู่ในอิริยาบถนั่ง
สมาธิ พระหัตถ์ขวา และพระหัตถ์ซ้ายวางบนพระเพลาให้พระหัตถ์ขวาวางบนพระหัตถ์ซ้าย หงายพระหัตถ์ทั้ง
ซ้ายขวา และพระชงฆ์ข้างขวา ทับบนพระชงฆ์ข้างซ้าย การสร้างพระพุทธรูปปางนี้เพ่ือเป็นพุทธานุสติระลึกนึก
ถึงความเป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้าและการตรัสรู้ของพระองค์ เป็นการประกาศสัจธรรมแห่งพระพุทธศาสนา 
เป็นจุดเริ่มต้นแห่งการก่อตั้งพระศาสนา ซึ่งเป็นผลนำมาซึ่งความสุขอันยิ่งใหญ่แก่สัตว์โลกทั้งปวง สำหรับพระ
สัจธรรมที่พระองค์ตรัสรู้ ซึ่งเป็นผลแห่งการตรัสรู้ ยังถือเป็นแบบอย่างแก่มนุษย์ผู้มีความเพียรมุ่งพยายามอย่าง
แน่วแน่ที่จะกระทำสิ่งที่ทำได้ยากจนประสบความสำเร็จ ตามความเป็นจริงการตรัสรู้ของพระพุทธองค์ ซึ่ง
หลักธรรมที่ทรงตรัสรู้ ได้แก่ หลักอริยสัจ 4 (สํ.ม. (ไทย) 19/1081/592-595) คือ ทุกข์ สมุทัย นิโรธ และมรรค 
เป็นหลักธรรมที่เหมาะสำหรับการแก้ปัญหาต่างๆ ที ่เกิดขึ ้นในขณะดำรงชีวิต สามารถนำไปปรับใช้เพ่ือ
แก้ปัญหาต่างๆ ที่เกิดขึ้นกับตนเองและสังคมได้ก็จะเป็นประโยชน์กับตนและสังคมอีกท้ังยังจะช่วยทำให้เป็นผู้ที่
ไม่อับจนวิธีการในการแก้ปัญหา เพราะทุกปัญหาเมื่อเกิดขึ้นมาแล้ว ย่อมมีหนทางในแก้ไขเสมอ แต่การแก้ไข
นั้นอาจมีหลายวิธีถ้าได้นำเอาหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาไปปรับใช้ในการแก้ไขปัญหาตามขั้นตอนที่ได้ศึกษา
มาอย่างจริงจังแล้วก็ย่อมสามารถผ่านพ้นอุปสรรคปัญหาที่ประสบอยู่นั้นไปได้อย่างแน่นอน 
 ประเด็นสุดท้าย คุณค่าของสหธรรมบนพื้นฐานของหลักมัชฌิมาปฏิปทา 
 สหธรรม (Joint Culture) เป็นวัฒนธรรมทางสังคมและคุณธรรมที่ทำให้มนุษย์อยู่ร่วมกันอย่างผาสุก 
ถ้อยทีถ้อยอาศัยต่อกัน รวมทั้งมารยาทที่พึงปฏิบัติต่อกันในสังคมอย่างเหมาะสม  (วรวุธ สุวรรณฤทธิ์           
และคณะ, 2546: 53) ทั้งนี้ สหธรรมบนพื้นฐานพระพุทธศาสนานั้นจะมีลักษณะเป็นการสร้างความเข้าใจอันดี



42 
 

MCU Suranaree Journal Vol.1 No.1 (January - April 2023) 

ระหว่างคนในสังคม ดำเนินชีวิตให้สมดุลกับสิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติ และมนุษย์ด้วยกัน โดยมีแนวทางของ
พระพุทธศาสนาเป็นแม่บทในการดำเนินชีวิต สร้างความพอดีด้วยหลักสังคหวัตถุ 4 (องฺ.จตุกฺก.  (ไทย) 
21/32/50) ได้แก่ 1) ทาน แบ่งปันสิ ่งของของตนแก่ผู ้อื ่นที ่ควรให้ 2) ปิยวาจา เจรจาวาจาที ่อ่อนหวาน               
3) อัตถจริยา ประพฤติสิ่งที่เป็นประโยชน์แก่ผู้อ่ืน และ 4) สมานัตตตา ความเป็นคนมีตนเสมอไม่ถือตัว หลักธรรม
นี้จะช่วยสร้างความสมดุลให้กับชีวิต ให้มีปฏิสัมพันธ์ต่อกันในทางที่ดีสมานความสามัคคี ส่งผลให้ผู้ที่ปฏิบัติตาม
แนวทางนี้เกิดความสุขกาย สบายใจ ตามฐานะของตน 
 
สรุป 
 วัฒนธรรมนั้นจะเกิดขึ้นก็ต่อเมื่อมนุษย์ได้มาอยู่รวมกันเป็นกลุ่มอาจจะเริ่มจากกลุ่มเล็ก ๆ ของคนไม่กี่
คนจนขยายใหญ่กลายเป็นสังคมในที่สุด ซึ่งการมาอยู่ร่วมกันก็ย่อมมีความต้องการที่เกี่ยวกับการดำรงชีพขั้นมูล
ฐานเกี่ยวกับการหาอาหารเพื่อบรรเทาความหิว หรือเสื้อผ้าสำหรับปกปิดร่างกาย ป้องกันอากาศที่ร้อนหนาว 
เมื่อความต้องการมากขึ้นจนกลายเป็นความต้องการของสังคมและได้วิวัฒนาการจนกลายเป็นวัฒนธรรมที่เป็น
สัญลักษณ์แสดงถึงความเจริญและความเสื่อมในที่สุด ซึ่งวัฒนธรรมนั้นเป็นสิ่งที่มนุษย์เปลี่ยนแปลง ปรับปรุง 
ผลิตสร้างข้ึนเพื่อความเจริญงอกงามในวิถีชีวิตมนุษย์ จึงเป็นสิ่งไม่แน่นอนตายตัวสามารถที่จะปรับเปลี่ยนไปได้
ตลอดเวลามักจะถูกถ่ายทอดด้วยการสั่งสอนและเรียนรู้สืบต่อกันมา มีลักษณะเปลี่ยนแปลง ผสมผสานให้เข้า
กันได้กับวัฒนธรรมที่แตกต่าง ทั ้งนี ้จะสำแดงออกมาให้ปรากฏเป็นภาษา ศิลปะ ความเชื ่อถือ ระเบี ยบ 
ประเพณี เป็นต้น เป็นมรดกทางสังคมซึ่งสังคมยอมรับและรักษาไว้ให้เจริญงอกงาม จะถูกจำแนกออกเป็น
วัฒนธรรมทางวัตถุ จำพวกสิ่งประดิษฐ์และเทคโนโลยีต่าง ๆ และวัฒนธรรมที่ไม่เกี่ยวกับวัตถุ เป็นนามธรรม
จำพวกอุดมการณ์ ค่านิยมที่มีอยู่ในรูปแบบของศาสนา ความเชื่อ และทัศนคติต่าง ๆ การเปลี่ยนนั้นนับเป็น
เรื่องปกติของวัฒนธรรมโดยจะเกิดขึ้นจากการเปลี่ยนที่เป็นภายในและภายนอก ซึ่งจะมีองค์ประกอบทาง
วัฒนธรรมตามวิถีชีวิตของคน ตามลักษณะการปฏิบัติงาน และตามเนื้อหาของวัฒนธรรมที่จะประกอบด้ วย
ประวัติศาสตร์ ศาสนา ขนบธรรมเนียมประเพณี และวิถีชีวิตของคนในสังคมซึ่งเป็นตัวกำหนดการดำเนินงาน
ทางวัฒนธรรม  
 สำหรับวิวัฒนาการของวัฒนธรรมไทยจะแบ่งออกเป็น 4 ขั้นตอน ได้แก่ 1) ระยะรวมตัวเป็นประเทศ
เป็นสังคมไทยสมัยก่อนรวมตัวเป็นประเทศ 2) ระยะเติบโตต่อเนื่อง เริ่มตั้งแต่สมัยพ่อขุนรามคำแหงมหาราช
เรื่อยมาจนถึงสมัยตอนต้นของกรุงรัตนโกสินทร์ 3) ระยะปรับตัวรับวัฒนธรรมตะวันตก เริ่มในสมัยรัชกาลที่ 4 
เรื่อยมาจนถึงระยะเวลาที่มีการเปลี่ยนแปลงการปกครองในปีพ.ศ. 2475 และ 4) ระยะแห่งการเปลี่ยนแปลง
ขนานใหญ่ เริ่มตั้งแต่สมัยหลังสงครามโลกครั้งที่ 2 ถึงปัจจุบัน นอกจากนี้วัฒนธรรมไทยแบ่งออกได้ 4 ประเภท 
ได้แก่ 1) คติธรรมเป็นวัฒนธรรมที่เกี่ยวกับหลักการดำเนินชีวิตในสังคมและ ส่วนใหญ่เป็นเรื่องของจิตใจเน้น
ด้านคุณธรรมและศีลธรรม 2) เป็นวัฒนธรรมที่เกี่ยวกับกฎหมาย กฎเกณฑ์ของสังคมหรือขนบธรรมเนียม
ประเพณีท่ีสังคมส่วนใหญ่ยอมรับว่ามีความสำคัญเท่าเทียมกับกฎหมาย 3) วัตถุธรรม เป็นวัฒนธรรมที่เกี่ยวกับ
วัตถุเครื่องมือเครื่องใช้ต่างๆ ในการดำรงชีวิต และ 4) สหธรรม เป็นวัฒนธรรมทางสังคมซึ่งรวมถึงคุณธรรม
ต่างๆ ที่ทำให้มนุษย์อยู่ร่วมกันอย่างผาสุก ถ้อยทีถ้อยอาศัย รวมทั้งระเบียบมารยาทที่พึงปฏิบัติต่อกันในสังคม
ทุกชนิดและทุกรูปแบบอย่างเหมาะสมและถูกต้อง 



43 

 

มจร สุรนารีสาร ปีที่ 1 ฉบับที่ 1 (มกราคม - เมษายน 2566) 

 สำหรับประเด็นที่จะศึกษาเกี่ยวกับวัฒนธรรมไทยบนพื้นฐานพระพุทธศาสนานั้นจะแบ่งออกเป็น 4 
ประเด็นด้วยกัน ประเด็นแรก คุณค่าของคติธรรมบนหลักอริยมรรคมีองค์ 8 เป็นแนวทางอันประเสริ ฐช่วยใน
การดำเนินชีวิตของมนุษย์มีเป้าหมายคือความสุข ความหมาย คือ มีความทุกข์น้อยที่สุด เป็นหนทางแห่งความ
ดับทุกข์ ประเด็นที่สอง คุณค่าของเนติธรรมบนพื้นฐานของหลักพรหมวิหาร 4 ช่วยหนุนเสริมให้การบังคับใช้
กฎหมาย หรือระเบียบต่างๆ เป็นไปอย่างเที่ยงธรรมมุ่งเน้นเพ่ือทำให้สังคมเกิดความสงบสุขเป็นระเบียบ
เรียบร้อยให้ได้มากที ่สุด ประเด็นที ่สาม คุณค่าของวัตถุธรรมทางด้านศิลปกรรม จากความศรัทธาใน
พระพุทธศาสนาที่มีองค์ประกอบที่สำคัญส่งผลให้ศิลปกรรมไทยเป็นศิลปะในอุดมคติมีความรู้สึกสูงกว่า
ธรรมชาติ จะเห็นได้จากการสร้างพระพุทธรูปที่ผู้สร้างมักสอดแทรกหลักธรรมให้ปรากฏอยู่เสมอนับแต่อดีตมา 
ตัวอย่างเช่น พระพุทธรูปปางสมาธิสร้างขึ้นเพื่อเป็นพุทธานุสติระลึกนึกถึงความเป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้าและ
การตรัสรู้ของพระองค์ซึ่งหลักธรรมที่ทรงตรัสรู้ ได้แก่ หลักอริยสัจ 4 ประเด็นสุดท้าย คุณค่าของสหธรรมบน
พ้ืนฐานของสังคหวัตถุ 4 ช่วยส่งเสริมวัฒนธรรมทางสังคมและคุณธรรมที่ทำให้มนุษย์อยู่ร่วมกันอย่างผาสุก 
ถ้อยทีถ้อยอาศัยต่อกัน ช่วยสร้างความสมดุลให้กับชีวิตให้มีปฏิสัมพันธ์ต่อกันในทางที่ดี สมานความสามัคคี
ส่งผลให้ผู้ที่ปฏิบัติตามแนวทางนี้เกิดความสุขกาย สบายใจตามฐานะของตน 
 
เอกสารอ้างอิง 
กรมศิลปากร.  (2544). ระบบการวัฒนธรรมและคุณภาพมาตรฐาน.  กรุงเทพฯ: บริษัท ประชาชน จำกัด. 
กฤษณา  วงษาสันต์. (2542). วิถีไทย. กรุงเทพฯ: บริษัท เธิร์ดเวฟ เอ็ดดูเคชั่น จำกัด. 
งามพิศ  สัตย์สงวน. (2542). การวิจัยทางมานุษยวิทยา. พิมพ์ครั้งที่ 4. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์

มหาวิทยาลัย. 
ภาควิชาประวัติศาสตร์ มหาวิทยาลัยรามคำแหง. (2529). พ้ืนฐานวัฒนธรรมไทย. กรุงเทพฯ: อรุณการพิมพ์. 
ภาควิชาสังคมวิทยาและมานุษยวิทยา จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. (2544). สังคมและวัฒนธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 7. 

กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
ภาควิชาสังคมวิทยาและมานุษยวิทยา มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ . (2545). สังคมวิทยา. พิมพ์ครั้งที่ 10. 

กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์. 
ภารดี  มหาขันธ์. (2544). พ้ืนฐานอารยธรรมไทย. กรุงเทพฯ: โอ.เอส.พริ้นติ้ง เฮ้าส์. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
ราชบัณฑิตยสถาน . (2532). พจนานุกรมศัพท์ส ังคมวิทยา อังกฤษ-ไทย. พิมพ์ครั ้งที ่  3. กรุงเทพฯ:  

ราชบัณฑิตยสถาน. 
วศิน  อินทสระ. (2540). หลักคำสอนสำคัญในพระพุทธศาสนา . พิมพ์ครั้งที่ 5. กรุงเทพฯ: มหามกุฏราช

วิทยาลัย. 
วรวุธ  สุวรรณฤทธิ์ และคณะ. (2546). วิถีไทย. กรุงเทพฯ: โอเดียนสโตร์. 
สนิท  สมัครการ, ศ.ดร. (2534). วิวัฒนาการทางวัฒนธรรมของสังคมไทย. กรุงเทพฯ: โอ.เอส.พรินติ้ง เฮ้าส์. 
สุชาติ  หงษา, ดร. (2550). ประวัติศาสตร์พระพุทธศาสนา. กรุงเทพฯ:  สำนักพิมพ์ศยาม. 



44 
MCU Suranaree Journal Vol.1 No.1 (January - April 2023) 

สุชีพ  ปุญญานุภาพ. (2540). วัฒนธรรมวิทยา. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
เสถียร  โพธินันทะ. (2540). ประวัติศาสตร์พระพุทธศาสนา ฉบับมุขปาฐะ ภาค 2 . พิมพ์ครั้งที่ 3.  กรุงเทพฯ: 

โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
สำนักคณะกรรมการวัฒนธรรมแห่งชาติ. (2538). การบริหารงานวัฒนธรรม 2537. กรุงเทพฯ:  โรงพิมพ์คุรุ

สภา. 
สมพร  เทพสิทธา. (2542). ศาสนากับการพัฒนาคนและสังคม. กรุงเทพฯ: สมชายการพิมพ์. 
เอกพงศ์  ประสงค์เงิน. (2548). ภาษากับวัฒนธรรม. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยบูรพา. 
เอกวิทย์  ณ ถลาง, ศ. ดร. (2544). ภูมิปัญญาไทย. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์อมรินทร์. 
          .(2545). ศักยภาพในวิถีไทย. กรุงเทพฯ: บริษัท อมรินทร์พรินติ้ง แอนด์ พับลิชชิง จำกัด. 


	Vol.1 no.1 January-April 2023-30
	Vol.1 no.1 January-April 2023-31
	Vol.1 no.1 January-April 2023-32
	Vol.1 no.1 January-April 2023-33
	Vol.1 no.1 January-April 2023-34
	Vol.1 no.1 January-April 2023-35
	Vol.1 no.1 January-April 2023-36
	Vol.1 no.1 January-April 2023-37
	Vol.1 no.1 January-April 2023-38
	Vol.1 no.1 January-April 2023-39
	Vol.1 no.1 January-April 2023-40
	Vol.1 no.1 January-April 2023-41
	Vol.1 no.1 January-April 2023-42
	Vol.1 no.1 January-April 2023-43
	Vol.1 no.1 January-April 2023-44

