
10 
 

MCU Suranaree Journal Vol.1 No.1 (January - April 2023) 

นวัตกรรมทางพุทธธรรมในกาลามสูตร 
INNOVATION OF BUDDHIST DHAMMA IN KALAMA SUTTA  

 
พระมหามฆวินทร์ ปุริสุตฺตโม2, สุรางคณา สุนทรพนาเวศ2, อิทธิศักดิ์ เลอยศพรชัย3, ชิสา กันยาวิริยะ4,  

สิรินทร์ กันยาวิริยะ5, ชัยโรจน์ นพเฉลิมโรจน์6 และเมธา หริมเทพาธิป7 

Phramaha Maghavin Purisuttamo, Wachararesee Suntornwanawes, Itthisak Leryotpornchai, 
Chisa Ganyaviriya, Sirin Ganyaviriya, Chairoj Nopchalermroj and Metha Harimtepathip 

 
บทคัดย่อ 
 บทความวิจัยฉบับนี้ เป็นการศึกษาเชิงคุณภาพ มีวัตถุประสงค์เพ่ือวิเคราะห์ตีความนวัตกรรมทางพุทธ
ธรรมในกาลามสูตร ผลการวิจัยพบว่า นวัตกรรมทางพุทธธรรมในกาลามสูตร มี 3 เรื่อง ได้แก่ 1. นวัตกรรม
จากลักษณะการสอน พบว่า มีความเป็นนวัตกรรมการเรียนรู ้แบบสองทาง เป็นการเรียนเชิงรุกหรือเชิง
ปฏิบัติการ ที่ผู้สอนทำหน้าที่ดึงศักยภาพทางสติปัญญาของผู้เรียนออกมาด้วยการสร้างพ้ืนที่ปลอดภัย ไม่ตัดสิน
ชี้ถูกชี้ผิดจากความรู้สึกนึกคิด ใช้เครื่องมือกระตุ้นผู้เรียนให้เกิดกระบวนการคิดอย่างมีวิจารณญาณ คำนึงถึง
ผู้เรียนเป็นสำคัญ ซึ่งสอดคล้องกับการเรียนรู้ยุคปัจจุบัน ในศตวรรษที่ 21 นี้ แต่ถือเป็นสิ่งใหม่มาก ๆ ในยุค
พุทธกาล 2. จากผลการวิจัยด้านนวัตกรรมจากเนื้อหาทางพุทธปรัชญา พบว่า เนื้อหาพุทธธรรมในหลักกาลาม
สูตรสอนให้มนุษย์เคารพในสติปัญญาที่มีอยู่ในตน สอนให้พึ่งตนเองด้วยการใช้วิจารณญาณตรวจสอบบ่อเกิด
แห่งความรู้ด้วยตนเอง 3. นวัตกรรมจากเกณฑ์ค้ำประกันความชอบธรรม พบว่า สาระสำคัญของเกณฑ์ค้ำ
ประกันความชอบธรรมนี้ กาลามสูตรช่วยตอบคำถามที่ว่า เชื่ออย่างมีวิจารณญาณแล้วดีอย่างไร คำตอบก็คือ 
การได้รับ “ความสุขแท้ตามความเป็นจริงในปัจจุบัน” ซึ่งเกิดจากการ “ทำดีมีสุข” เพราะเกิดความสบายใจ
หรือความอุ่นใจไม่ว่านรกสวรรค์จะมีจริงหรือไม่ ทำดีได้ดีหรือทำชั่วได้ชั่วจะเป็นจริงหรือไม่ก็ตาม 
คำสำคัญ: กาลามสูตร, พุทธธรรม, นวัตกรรม 
 
Abstract 
 This research article It was a qualitative study. The objective is to analyze and interpret 
Buddhist innovation in the Kalama Sutra. The results showed that There are three innovations 
in the Buddhist Dhamma in the Kalama Sutta: 1. Innovation from teaching characteristics, it 
was found that there was an innovation of two-way learning. Is it an active learning or action? 
where the instructor acts to bring out the intellectual potential of the students by creating a 
safe space Do not judge, point out, be wrong, out of feelings and thoughts. Use tools to 
stimulate learners to develop critical thinking processes. Taking into account the students is 
important. This is in line with modern learning in the 21st century but is considered a very 

 
2 บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย/Graduate School, Mahamakut Buddhist University 
2-7 ศูนย์พอเพียงศึกษา บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา/Center of Sufficiency Studies, Graduate 
School, Suan Sunandha Rajabhat University 
Corresponding Author, E-mail: metha.ang@gmail.com 



11 

 

มจร สุรนารีสาร ปีที่ 1 ฉบับที่ 1 (มกราคม - เมษายน 2566) 

new thing in the era of the Buddha. 2. According to research results on innovation from 
Buddhist philosophy content, it was found that the Buddhadharma content in the Kalama 
Sutra teaches humans to respect their own intellect. Teach self-reliance by using discretion 
to examine the source of knowledge by oneself. 3. Innovation from the legitimacy guarantee 
criteria. The Kalama Sutra helps answer the question: How good is it to believe with judgment? 
The answer is to receive "real happiness in the present" which is caused by "doing good and 
being happy" because it brings comfort or peace of mind whether there really is a hell or 
heaven. You can do good things, or you can do bad things, whether it's true or not. 
Keywords : Kalamasutra, Buddhadharma, innovation 
 
บทนำ 

นวัตกรรม คือ การสร้างสรรค์สิ่งใหม่ หรือต่อยอดสิ่งเก่าที่มีอยู่แล้วให้ดีกว่าเดิม ให้เกิดการพัฒนา
ปรับปรุงไปในทางที่ดีขึ ้น ประยุกต์ได้กว้างขวางขึ้น ตรงกับความต้องการที่หลากหลายมากยิ่งขึ ้น ดังนั้น 
นวัตกรรมจึงมีความหมายอยู่ 2 นัยยะ นัยยะแรก นวัตกรรมคือการเปลี่ยนแปลงรูปแบบการปฏิบัติ แนวคิด 
หรือสิ่งประดิษฐ์ใหม่ๆ ที่ยังไม่เคยมีใช้มาก่อน นัยยะที่สอง นวัตกรรม คือ การพัฒนาดัดแปลงจากของเดิมที่มี
อยู่แล้วให้ทันสมัยและได้ผลดีมีประสิทธิภาพและประสิทธิผลสูงกว่าเดิม (Besanko, Dranove, Shanley, & 
Schaefer, 2017) ในความหมายที่แคบของคำว่านวัตกรรมนั้น จะมีความหมายในเชิงสสารนิยมที่เป็นรูปธรรม 
เช่น เป็นสิ ่งประดิษฐ์ เป็นเทคโนโลยีที ่ช ่วยอำนวยความสะดวกสบายให้กับชีวิต มีความเกี ่ยวข้องกับ
วิทยาศาสตร์กระแสหลักท่ีเน้นกระบวนการทางวิทยาศาสตร์ในการดำเนินการเพ่ือสร้างนวัตกรรมสู่สังคม แต่ใน
ความหมายที่กว้างออกนั้น จะมีความหมายที่ขยายขอบเขตไปในส่วนของนามธรรมด้วย เช่น นวัตกรรมทาง
ความคิด วิถีปฏิบัติ ที่ไม่เคยมีมาก่อน สามารถแก้ปัญหา ปรับปรุง สร้างสรรค์ หรือพัฒนาคุณภาพชีวิตให้
เกิดข้ึนได้  

เมื่อพิจารณาหลักพุทธธรรม อันเป็นหลักคำสอนของพระพุทธเจ้า พบว่า หลักพุทธธรรมที่เกิดขึ้นใน
สมัยพุทธกาลที่เรียกว่า ทางสายกลาง (มัชฌิมาปฏิปทา) นั้น ถือได้ว่าเป็น “นวัตกรรม” อย่างหนึ่งที่ทำให้เกิด
วิถีปฏิบัติที่เปลี่ยนไปจากคำสอนเดิมหรือความเชื่อเดิม ๆ โดยเฉพาะคำสอนที่ได้รับอิทธิพลจากคัมภีร์ศักดิ์สิทธิ์
โบราณ เช่น คัมภีร์พระเวท หรือผู้เป็นเจ้าลัทธิคนสำคัญ เช่น ครูทั้ง 6 โดยเฉพาะในเรื่องความเชื่อบ่อเกิดของ
ความรู้ ข้อมูล ข่าวสาร ที่เกิดขึ้นในสมัยพุทธกาล ได้ถูกเปลี่ยนทัศนคติอย่างสิ้นเชิงจากคำสอนเรื่องกาลามสูตร  

กาลามสูตร เป็นหลักคำสอนทางพุทธธรรมที่พระพุทธเจ้าทรงตรัสสอนครั้งแรกกับชาวกาลามะ ซึ่งอาศัย
อยู่ในชุมชนเกสปุตตะ (Kessaputta) หรือเกสปุตตนิคม จึงเรียกชื่อพระสูตรนี้อีกชื่อหนึ่งว่า “เกสปุตตสูตร” ใน 
เกสปุตตนิคม จึงถูกปกครองแบบราชาธิปไตย เพราะเป็นหมู่บ้านที่อยู่ตั้งอยู่บริเวณเมืองหลวงของแคว้นโกศล 
ซึ่งพระเจ้าปเสนทิทรงปกครองประชาชนในแว่นแคว้นด้วยระบบราชาธิปไตย แต่ก็หามีอุปสรรคในเรื่องสิทธิ
เสรีภาพทางความคิดและความเชื่อทางศาสนาไม่ โดยเฉพาะพระเจ้าปเสนทิโกศล ทรงสนพระทัยในเรื่อง
ศาสนามาก ถึงแม้ไมไ่ด้ศรัทธาในลัทธิครูทั้ง 6 แต่ก็มิได้ทำลายหรือบีบบังคับให้ชาวเมืองต้องละศรัทธาในครูทั้ง 
6 ในลัทธิอ่ืนๆ นอกจากนี้ก็เช่นกัน ทรงเปิดโอกาสให้นักบวชแต่ละนิกายได้เผยแผ่ลัทธิได้อย่างเต็มที่ ใครเชื่อใน
สิ่งใดก็ปฏิบัติไปตามสิ่งนั้น จะถกเถียงกันบ้างก็ด้วยทิฎฐิที่ต้องการแข่งขันว่าสิ่งที่ตนเชื่อนั้นถูกต้องที่สุด ซึ่งเป็น
เป็นเรื่องธรรมดาสามัญ แต่ก็เป็นเรื่องใหญ่ของคนในสมัยพุทธกาล ด้วยเหตุนี้จึงเปิดโอกาส เปิดสิทธิเสรีภาพ



12 
 

MCU Suranaree Journal Vol.1 No.1 (January - April 2023) 

ให้กับชาวกาลามะได้ตัดสินใจเลือกด้วยตนเองว่าจะเชื่อหรือไม่เชื่อสิ่งใด โดยเฉพาะในเรื่องของความเชื่อ หรือ
ความศรัทธา 

หากมองคำสอนในกาลามสูตรเชิงนวัตกรรม กาลามสูตรจัดได้ว่าเป็นนวัตกรรมทางพุทธธรรมหนึ่งที่
ช่วยเปลี่ยนแปลงความเชื่อ ทัศนคติ ท่าที ต่อการรับรู้สื่อต่าง ๆ อย่างมีสติ อย่างที่ปัจจุบันนิยมเรียกว่า “รู้เท่า
ทันสื่อ” (media literacy or digital literacy) ไม่ว่าสื่อนั้นจะถูกถ่ายทอดมาจากเรื่องเล่า ประเพณี ระบบคิด 
ตำรา หรือตัวบุคคล จำเป็นต้องใช้สติปัญญา ใช้วิจารณญาณในการพิจารณากลั่นกรองอย่างรอบด้าน 
 นอกจากนี้ กาลามสูตรไม่ได้เป็นเพียงเรื่องที่สอนว่า อย่าเพิ่งเชื่ออะไรง่าย ๆ แต่ในคำสอนมีส่วนสำคัญ
อันเป็นสารัตถะแห่งพุทธปรัชญาและพุทธจริยธรรม ตลอดถึงเกณฑ์ค้ำประกันความชอบธรรม ที่ถือว่าเป็น
คำตอบใหม่ เป็นองค์ความรู้ใหม่ เป็นนวัตกรรมใหม่ด้านทัศนคติเกี่ยวกับการมองโลกและชีวิตตามความเป็นจริงด้วย 
ดังนั้น คณะวิจัยจึงสนใจดำเนินการศึกษาวิจัยเพื่อตีความนวัตกรรมทางพุทธธรรมในกาลามสูตร เพื่อการทำความ
เข้าใจและนำไปประยุกต์ใช้ในด้านต่าง ๆ เพ่ือพัฒนาสุขภาวะทางปัญญาและคุณภาพชีวิตของคนในสังคมต่อไป  
 
วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 เพ่ือวิเคราะห์ตีความนวัตกรรมทางพุทธธรรมในกาลามสูตร 
 
ขอบเขตของการวิจัย 
 การศึกษาครั้งนี้กำหนดขอบเขตเนื้อหา ได้แก่ การวิเคราะห์ตีความนวัตกรรมทางพุทธธรรมในกาลาม
สูตร ประกอบด้วย 
 1. การวิเคราะห์ลักษณะการสอน  
 2. การวิเคราะห์เนื้อหาทางพุทธปรัชญา  
 3. การวิเคราะห์เกณฑ์ค้ำประกันความชอบธรรม 
 
วิธีดำเนินการวิจัย 
 การวิจัยครั้งนี้ เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ มีวิธีการดำเนินการวิจัยด้วยการวิเคราะห์เอกสารและงานวิจัย
ที่เกี่ยวข้อง ทั้งที่เป็นเอกสารปฐมภูมิ ได้แก่ พระสุตตันตปิฎก เอกสารทุติยภูมิ ได้แก่ งานวิจัย บทความวิจัย 
และเอกสารที่เกี่ยวข้อง โดยมีขั้นตอนการวิจัยตามลำดับดังนี้ 
 1. รวบรวมเอกสาร 
 2. เรียบเรียงเอกสาร 
 3. ประเมินเอกสาร 
 4. วิเคราะห์เอกสาร 
 5. สรุปผล  
 
ประโยชน์ที่ได้รับจากการวิจัย 
 1. สามารถนำผลการตีความนวัตกรรมทางพุทธธรรมในหลักกาลามสูตรไปเผยแพร่ในช่องทางต่าง ๆ 
เพ่ือเสริมสร้างสุขภาวะทางปัญญาให้แก่ประชาชนทุกเพศทุกวัย 
 2. สามารถนำผลการตีความไปออกแบบกิจกรรมเชิงพุทธธรรมเพื่อให้เกิดการเรียนรู้แบบเชิงรุก 
(Active Learning)  



13 

 

มจร สุรนารีสาร ปีที่ 1 ฉบับที่ 1 (มกราคม - เมษายน 2566) 

 3. สามารถนำผลการตีความไปพัฒนาทัศนคติให้คนในสังคมมีวิจารณญาณในการเสพสื่ออย่างมีสติ แยกแยะ
ได้ว่าอะไรคือความคิดเห็น อะไรคือข้อเท็จจริง อะไรที่เป็นความจริงที่ก่อให้เกิดประโยชน์ เกิดความสุขในชีวิต 
 
นิยามศัพท์เฉพาะ 
 นวัตกรรม หมายถึง สิ่งใหม่ หรือสิ่งที่ถูกพัฒนาต่อยอดจากสิ่งเก่า สำหรับบทความวิจัยฉบับนี้หมายถึง 
หลักคำสอนของพระพุทธเจ้าที่มีลักษณะเป็นสิ่งใหม่ในยุคพุทธกาล ทรงนำเสนอทางสายกลางในคำสอนเรื่องกา
ลามสูตร ซึ่งถือได้ว่าเป็นนวัตกรรมทางพุทธธรรม 
 พุทธธรรม หมายถึง หลักคำสอนของพระพุทธเจ้าที่ปรากฏในคำสอนเรื่องกาลามสูตร หรือเกสปุตต
สูตร ซึ่งเป็นคำสอนในพุทธศาสนาเถรวาท 
 กาลามสูตร หมายถึง หลักคำสอนของพระพุทธเจ้าที่สอนให้มีสติ ใช้วิจารณญาณในการไตร่ตรองสื่อ 
ข้อมูล ความรู้ ข่าวสารต่าง ๆ ก่อนที่จะเชื่อหรือปฏิบัติตาม ทรงวางเกณฑ์ตัดสินความจริงสำหรับให้พิจารณา
กลั่นกรองสื่อ ข้อมูล ความรู้ ข่าวสารเหล่านี้ และวางเกณฑ์ค้ำประกันความชอบธรรมให้กับเกณฑ์ตัดสิน
ดังกล่าวด้วย 
 นวัตกรรมทางพุทธธรรมในกาลามสูตร หมายถึง นวัตกรรมจากลักษณะการสอน เนื้อหาทางพุทธ
ปรัชญา และเกณฑ์ค้ำประกันความชอบธรรม 
 
ผลการวิจัย 
 ผลการวิเคราะห์ตีความนวัตกรรมทางพุทธธรรมในกาลามสูตร พบว่า 
 1. นวัตกรรมจากลักษณะการสอน พบว่า สมัยก่อนพุทธกาล ลักษณะการสอนศาสนาหรือลัทธิความ
เชื่อ จะมีลักษณะการสอน โดยผู้สอนจะทำตัวเป็นผู้รู้หรือคุรุที่เข้ามาประกาศว่าสิ่งที่ตนสอนนั้นถูกต้องที่สุด 
ใครก็ตามที่เห็นต่างไปจากนี้ ถือว่าผิด (อิทะ เมวะ สังจจัง โมฆะมัญญัง) เป็นลักษณะการสอนที่ยัดเยียดความ
เชื่อแบบสุดโต่ง ขาดการเปิดโอกาสในการใช้สติปัญญาพิจารณาด้วยตนเอง ขาดเกณฑ์ตัดสินความจริงที่มีความ
เป็นทางสายกลาง และขาดเกณฑ์ค้ำประกันความชอบธรรมที่เป็นองค์รวม แต่เมื่อพระพุทธเจ้าเสด็จมาถึง
หมู่บ้านเกสปุตตนิคม พระองค์มีลักษณะการสอนที่แตกต่างจากลักษณะเดิม ๆ ดั งที่กล่าวมาข้างต้น พระองค์
ไม่ได้ทรงสอนให้เชื่อในทันที ในขณะเดียวกันก็ไม่ทรงสอนให้ปฏิเสธในทันที ทรงใช้คำว่า “มา” (ภาษาบาลี) ที่
แปลว่า “อย่าเพิ่ง” ไม่ได้ใช้คำว่า “น” (อ่านว่า นะ) ที่แปลว่า “ไม่” (ในลักษณะที่เป็นปฏิเสธอย่างเด็ดขาด) ใน
บริบทของกาลามสูตร หมายถึง “อย่าเพิ่งเชื่ออะไรง่ายๆ เพียงเพราะอ้างว่า...” ซึ่งมีความหมายกลาง ๆ คือ อยู่
ระหว่างคำว่า “ไม่ให้เชื่อ” กับคำว่า “ต้องเชื่อ” โดยแบ่งสื่อออกเป็นประเภทต่าง ๆ 10 ประเภท จัดเป็น 4 
กลุ่ม คือ กลุ่มที่เป็นเรื่องเล่าและประเพณีที่ถือสืบปฏิบัติกันมา กลุ่มที่เป็น เอกสาร หนังสือ ตำรา กลุ่มที่เป็น
ระบบการคิด และกลุ่มที่เป็นตัวบุคคล ดังนี้ 
 1) มา อนุสฺสเวน - อย่าเพิ่งเชื่อเพียงเพราะอ้างว่าได้ฟังตามกันมา  
 2) มา ปรมฺปราย - อย่าเพิ่งเชื่อเพียงเพราะอ้างว่าถือปฏิบัติสืบทอดกันมา  
 3) มา อิติกริาย - อย่าเพิ่งเชื่อเพียงเพราะอ้างว่าเป็นข่าวลือ  
 4) มา ปิฏกสมฺปทาเนน - อย่าเพิ่งเชื่อเพียงเพราะอ้างว่ามาจากตำราหรือคัมภีร์  
 5) มา ตกฺกเหตุ - อย่าเพิ่งเชื่อเพียงเพราะอ้างว่าตรงกับหลักตรรกะ  
 6) มา นยเหตุ - อย่าเพิ่งเชื่อเพียงเพราะอ้างว่าตรงกับหลักอนุมาน  
 7) มา อาการปริตกฺเกน - อย่าเพิ่งเชื่อเพียงเพราะอ้างว่าตรึกตรองเอาตามอาการที่ปรากฏ  



14 
 

MCU Suranaree Journal Vol.1 No.1 (January - April 2023) 

 8) มา ทิฏฐินิชฺฌานกฺขนฺติยา - อย่าเพิ่งเชื่อเพียงเพราะอ้างว่าสิ่งนั้นเข้ากันได้กับความคิดเห็นหรือ
ทฤษฎีของตน 
 9) มา ภพฺพรูปตาย - อย่าเพิ่งเชื่อเพียงเพราะอ้างว่าผู้พูดดูน่าเชื่อถือ  
 10) มา สมโณ โน ครูติ - อย่าเพิ่งเชื่อเพียงเพราะอ้างว่าสมณะผู้นี้เป็นครูของเรา  
 จะเห็นได้ว่า ลักษณะการสอนนั้น จะเริ่มจากการทำให้ผู้ฟังเกิดการฉุกคิดหรือเฉลียวใจ ตั้งสติให้รู้เท่า
ทันความรู้สึกนึกคิด ออกจากความเคยชินเดิม ๆ เปิดโอกาส ให้เสรีภาพแก่ตนเองในการที่จะเชื่อหรือไม่เชื่อสิ่ง
ใด คือ “อย่าเพิ่งเชื่อทันทีเพียงเพราะอ้างว่า...” แม้ว่าสิ่งที่กล่าวอ้างจะมาจากแหล่งข้อมูลที่น่าเชื่อถือเพียงใดก็
ตาม ก็อย่าเพิ่งเชื่อ แต่ให้นำมาพิจารณาตรวจสอบด้วยวิจารณญาณอย่างถี่ถ้วนเสียก่อน เมื่อเห็นว่าจริงจึงรับว่า
เชื่อ หากไม่จริงก็ไม่ควรเชื่อ การที่ทรงชี้ให้ตรวจสอบแหล่งข้อมูลก่อนเชื่อก็เพราะต้องการให้เราเป็นตัวของ
ตัวเอง ความรู้ในพุทธศาสนาต้องเริ่มต้นจากตัวเรา ไม่ใช่สิ่งภายนอกตัว 
 นอกจากนี้ ลักษณะการสอนยังมีความเป็นนวัตกรรมการเรียนรู้แบบสองทาง ( interactive) เป็นการ
เรียนเชิงรุกหรือเชิงปฏิบัติการ (active learning) ที่ผู ้สอนทำหน้าที่ดึงศักยภาพทางสติปัญญาของผู้เรียน
ออกมาด้วยการสร้างพื้นที่ปลอดภัย ไม่ตัดสินชี้ถูกชี้ผิดจากความรู้สึกนึกคิด ใช้เครื่องมือกระตุ้นผู้เรียนให้เกิด
กระบวนการคิดอย่างมีวิจารณญาณ คำนึงถึงผู้เรียนเป็นสำคัญ (child center) ซึ่งสอดคล้องกับการเรียนรู้ยุค
ปัจจุบัน ในศตวรรษท่ี 21 นี้ แต่ถือเป็นสิ่งใหม่มาก ๆ ในยุคพุทธกาล 
 2. นวัตกรรมจากเนื้อหาทางพุทธปรัชญา พบว่า ปรัชญาศาสนาโดยทั่วไปในยุคพุทธกาล จะมีหลัก
คำสอนที่แน่นอนตายตัว บุคคลใดศรัทธาในคำสอนนี้แล้วจะต้องให้ความเชื่อมั่นและเคารพคำสอน คัมภีร์ 
ตลอดถึงเชื่อฟังบุคคลผู้เป็นครูบาอาจารย์หรือสาวกของศาสนา แต่เนื้อหาพุทธธรรมในหลักกาลามสูตรกลับ
สอนให้มนุษย์เคารพในสติปัญญาที่มีอยู่ในตน สอนให้พึ่งตนเองด้วยการใช้วิจารณญาณตรวจสอบบ่อเกิดแห่งความรู้ ไม่
ว่าจะมาจากคัมภีร์อันศักดิ์สิทธิ์ เป็นคำสอนของบุคคลหรือสมณะที่ดูน่าเชื่อถือ หรือจากครูบาอาจารย์ที่ตนเคารพ
เพียงใดก็ตาม จะเชื่อเพียงเพราะอ้างว่ามาจากแหล่งข้อมูลเหล่านี้ไม่เพียงพอต่อการตัดสินใจให้รับว่าเชื่อหรือปฏิบัติ
ตามได้ แต่ต้องพิจารณาอยางรอบคอบตามหลักกาลามสูตรด้วยวิจารณญาณของตนเองดังนี้ 
  1) สิ่งที่เชื่อและปฏิบัติตามนั้น เกิดจากเจตนาอันเป็นกุศลหรือไม่  
   - กุศล คือ อโลภะ อโทสะ อโมหะ หมายถึง เป็นไปเพ่ือความไม่โลภ ไม่โกรธ ไม่หลง 
   - อกุศล คือ โลภะ โทสะ โมหะ หมายถึง เป็นไปเพ่ือความโลภ ความโกรธ ความหลง 
  2) สิ่งที่เชื่อและปฏิบัติตามนั้น ส่งผลอย่างไรกับชีวิต 
   - เกิดคุณ วิญญูชนสรรเสริญ เป็นประโยชน์ เป็นสุข 
   - เกิดโทษ วิญญูติเตียน ไม่เป็นประโยชน์ เป็นทุกข์ 
 เกณฑ์ตัดสินความจริงตามหลักกาลามสูตร ได้แก่  
1) หากพิจารณาเห็นว่า สิ่งที่เชื่อและปฏิบัติตามนั้น เป็นไปเพื่อความไม่โลภ ไม่โกรธ ไม่หลง คือมีเจตนาเป็น
กุศล ก็ควรเชื่อ ควรปฏิบัติตาม แต่ถ้าพิจารณาแล้วเห็นว่า เป็นไปเพื่อความโลภ ความโกรธ ความหลง คือมี
เจตนาเป็นอกุศล ก็ไม่ควรเชื่อ ไม่ควรปฏิบัติตาม 
 2) หากพิจารณาเห็นว่า สิ่งที่เชื่อและปฏิบัติตามนั้น ส่งผลกับชีวิตในทางที่สร้างสรรค์ คือ เกิดคุณ 
วิญญูชนสรรเสริญ เป็นประโยชน์ เป็นสุข ก็ควรเชื่อ ควรปฏิบัติตาม แต่ถ้าพิจารณาแล้วเห็นว่า ส่งผลกับชีวิต
ในทางท่ีไม่สร้างสรรค์ คือ เกิดโทษ วิญญูติเตียน ไม่เป็นประโยชน์ เป็นทุกข์ ก็ไม่ควรเชื่อ ไม่ควรปฏิบัติตาม 
 3. นวัตกรรมจากเกณฑ์ค้ำประกันความชอบธรรม พบว่า ในสมัยพุทธกาล จะมีกลุ่มความเชื่อแบงอ
อกเป็น 4 กลุ่ม 



15 

 

มจร สุรนารีสาร ปีที่ 1 ฉบับที่ 1 (มกราคม - เมษายน 2566) 

 กลุ่มแรก : เชื่อว่า นรก สวรรค์ มีจริง 
 กลุ่มท่ีสอง : เชื่อว่า นรก สวรรค์ ไม่มีจริง 
 กลุ่มท่ีสาม : เชื่อว่า การทำดี ทำชั่ว ส่งผลจริง  
 กลุ่มท่ีสี่ : เชื่อว่า การทำดี ทำชั่ว ไม่ส่งผลจริง 
 ซ่ึงแต่ละกลุ่มความเชือ่ จะมีเกณฑ์ค้ำประกันความชอบธรรมตามหลกัปรัชญาของตน แต่ไม่เคยปรากฏ
ว่ามีเกณฑ์ค้ำประกันความชอบธรรมใด ๆ ที ่ช ่วยค้ำประกันสิ ่งที ่เชื ่อหรือการปฏิบัติ ได้ทุกเกณฑ์เลย 
พระพุทธเจ้าทรงประกาศเกณฑ์ค้ำประกันความชอบธรรมดังกล่าวนี้แก่ชาวกาลมะ ในหลักคำสอนเรื่องกาลาม
สูตร ความว่า   
 1) ถ้าปรโลกมีจริง ผลวิบากของการทำดีทำชั่วมีจริง เราย่อมไปสุคติ เมื่อตายแล้ว 
 2) ถ้าปรโลกไม่มี ผลวิบากของการทำดีทำชั่วไม่มีจริง เราไม่มีเวร ไม่มีภัยเบียดเบียน ไม่มีทุกข์ เป็นสุข
ในโลกปัจจุบัน 
 3) ถ้าทำบาปแล้ว เป็นบาปจริง เราไม่ได้ทำบาป ไหนเลยทุกข์จะเกิดข้ึนกับเรา เพราะเราไม่ได้ทำบาป 
 4) ถ้าทำบาปแล้ว เป็นบาปจริง (บาปบุญไม่มีจริง) เราไม่ได้ทำบาป ก็ถือว่าเป็นผู้บริสุทธิ์ทั้ง 2 ส่วน คือ
ทั้งส่วนตนและผู้อื่น  
 สาระสำคัญของเกณฑ์ค้ำประกันความชอบธรรมนี้ กาลามสูตรช่วยตอบคำถามที่ว่า เชื่ออย่างมี
วิจารณญาณแล้วดีอย่างไร คำตอบก็คือ การได้รับ “ความสุขแท้ตามความเป็นจริงในปัจจุบัน” ซึ่งเกิดจากการ 
“ทำดีมีสุข” เพราะเกิดความสบายใจหรือความอุ่นใจใน 4 ประการ ดังนี้ 
 1) ถ้านรก - สวรรค์/โลกหน้า มีจริง ก็เกิดความอุ่นใจว่า เมื่อเราไม่ได้ทำชั่ว ก็ไม่ต้อง                    ตก
นรก เมื ่อทำความดีเราก็ได้ขึ ้นสวรรค์อย่างแน่นอน ตรงกันข้าม คนทำความชั ่ว ก็ต้องตกนรกเพื่อชดใช้
บาปกรรมที่เขาก่อไว้อย่างไม่มีทางหลีกเลี่ยง จะเร็วหรือช้าเท่านั้นเอง  
 2) ถ้านรก - สวรรค์/โลกหน้า ไม่มีจริง ก็เกิดความอุ่นใจว่า เมื่อเราไม่ได้ทำชั่ว ไม่ได้สร้างความ
เดือดร้อนหรือเบียดเบียนตนเองและ/หรือผู้อ่ืน ก็สบายใจได้ว่า ความเดือดร้อน ย่อมไม่เกิดขึ้นอย่างแน่นอน 
เราสามารถทำดีมีสุขได้ในโลกปัจจุบันโดยไม่ต้องอ้างอิงนรก – สวรรค์หรือ โลกหน้า เพราะมีความสุขบน
ความสุขของตนเองและผู้อื่น เป็นความสุขแท้ตามความเป็นจริงในโลกปัจจุบัน ส่วนคนที่มีความสุขบนความ
ทุกข์ของผู้อืน่ ย่อมมีแต่คนรังเกียจ สาปแช่ง ไม่มีใครเขาอยากคบค้าสมาคมด้วย ถึงจะมีก็หวังเพียงเพ่ือกอบโกย
ผลประโยชน์หรืออำนาจ หาความจริงใจอันบริสุทธิ์และความอุ่นใจอันแนบสนิทไม่ได้เลยในโลกปัจจุบัน ความ
ทุกข์ ความร้อนดังกล่าว ที่เขาได้รับจึงเปรียบเหมือนไฟแห่งนรกแผดเผา เรียกว่า ตกนรกท้ังเป็นในชาตินี้โดยไม่
ต้องรอชาติหน้า 
 3) ถ้าทำดีได้ดี ทำชั่วได้ชั่ว เป็นจริง ก็เกิดความอุ่นใจได้ว่า  “คนทำดี” ยิ่งทำดีได้มากเท่าไร ผลแห่ง
ความดีก็ยิ่งตอบสนองมากเท่านั้น ส่วน “คนทำชั่ว” ยิ่งทำชั่วได้มากเท่าไรผลแห่งความชั่วก็ตอบสนองแก่คนที่
ทำได้มากเท่านั้น ดังนั้น คนที่ทำความดี ยิ่งทำมากเท่าไร ยิ่งมีแต่ ได้กำไรเป็นเท่าทวีคูณ ส่วนคนทำชั่ว ยิ่งทำ
ได้มากเท่าไร ชีวิตก็ยิ่งขาดทุนเป็นเท่าทวีคูณ เพราะผลแห่งความดี คือ ความสุข ความสบายใจ ส่วนผลของ
ความชั่วคือ ความทุกข์ ความเดือดร้อนใจ 
 4) ถ้าทำดีได้ดี ทำชั่วได้ชั่ว ไม่เป็นจริง ก็เกิดความอุ่นใจได้ว่า คนที่ทำความดีแล้วไม่ได้ดีก็ไม่เห็นจะ
เป็นไร เพราะไม่ได้ขาดทุนตรงไหน อย่างน้อยก็ไม่เดือดร้อนใจ เพราะไม่ได้ทำให้ใครเดือดร้อน เป็นผู้มีศักดิ์ศรี
แห่งความเป็นมนุษย์เพราะมีมนุษยธรรม รู้ใจเขาใจเราว่า คนเราชอบสุขเกลียดทุกข์กันทุกคน ความดีที่ทำ แม้
จะไม่ได้รับผลดี แต่ก็ได้รับความสุขใจที่ได้ทำดี เพราะทำให้คนมีความสุขและไม่ได้ยัดเยียดความทุกข์ให้กับใคร 



16 
 

MCU Suranaree Journal Vol.1 No.1 (January - April 2023) 

ส่วนคนที่ทำชั่วแล้วไม่ได้รับผลชั่ว ก็ไม่เห็นจะได้กำไรตรงไหน ฆ่าเขา ขโมยของเขา เป็นชู้กับผัวหรือเมียของเขา 
ก็มีแต่ประจานตัวเองว่าเป็นคนที่น่ารังเกียจและเป็นตัวอันตรายของสังคม เป็นผู้ทำลายศักดิ์ศรีของวงศ์ตระกูล
เพราะทำให้ตระกูลเสื่อมเสียชื่อเสียง เป็นคนไร้มนุษยธรรม  ประพฤติตนเยี่ยงสัตว์เดรัจฉาน ไหนเลยจะมี
ความสุขในโลกนี้ได้ ถึงจะอ้างว่ามีความสุขที่ได้เอาเปรียบผู้อ่ืน ก็ไม่ใช่ความสุขแท้ตามความเป็นจริง เพราะเป็น
การแสวงหาความสุขบนความทุกข์ของผู้อื่น หรือบางคนที่แสวงหาความทุกข์บนความทุกข์ของผู้อื่น (เช่น คน
ติดเชื้อเอดส์จากพฤติกรรมที่สำส่อน พยายามเปลี่ยนคู่นอนไปเรื่อย ๆ เพื่อแพร่กระจายเชื้อให้คนอ่ืนได้รับความ
ทุกข์เหมือนกับตนเอง เป็นต้น) บุคคลเหล่านี้เป็นบุคคลที่น่าสงสาร เพราะทำตัวไร้ค่า ไร้ศักดิ์ศรี จึงไม่อาจหา
ความสุขแท ้ตามความเป็นจริงได้เลยในโลกปัจจุบัน 
 
อภิปรายผลการวิจัย 
 1. จากผลการวิจัยด้านนวัตกรรมจากลักษณะการสอน สามารถอภิปรายได้ว่า ในส่วนแรกของหลัก
กาลามสูตร 10 ข้อ ที่กล่าวถึงข้อมูลหรือบ่อเกิดทางความรู้ในเชิงญาณวิทยานั้น สอดคล้องกับแนวคิดของเมธา 
หริมเทพาธิป กีรติ บุญเจือ และพระมหามฆวินทร์ ปุริสุตฺตโม (2558: 72) ศึกษาวิจัยเรื่อง “เกณฑ์ตัดสิน
ความจริงตามหลักกาลามสูตร” ผลการวิจัยพบว่า กาลามสูตรตอนที่ 1 อย่าเพิ่งเชื่ออะไรง่ายๆ หมายถึง อย่า
เพิ่งเชื่อเพียงเพราะการอ้างฐานข้อมูลต่างๆ ซึ่งมีอยู่ 10 ประการดังนี้ 1) อย่าเพิ่งเชื่อเพียงเพราะอ้างว่าได้ฟัง
ตามกันมา 2) อย่าเพิ่งเชื่อเพียงเพราะอ้างว่าถือปฏิบัติสืบทอดกันมา 3) อย่าเพิ่งเชื่อเพียงเพราะอ้างว่าเป็นข่าว
ลือ 4) อย่าเพิ่งเชื่อเพียงเพราะอ้างว่ามาจากตำราหรือคัมภีร์ 5) อย่าเพิ่งเชื่อเพียงเพราะอ้างว่าตรงกับหลัก
ตรรกะ 6) อย่าเพิ่งเชื่อเพียงเพราะอ้างว่าตรงกับหลักอนุมาน 7) อย่าเพิ่งเชื่อเพียงเพราะอ้างว่าตรึกตรองเอา
ตามอาการที่ปรากฏ 8) อย่าเพิ่งเชื่อเพียงเพราะอ้างว่าสิ่งนั้นเข้าได้กับความคิดเห็นหรือทฤษฎีของตน 9) อย่า
เพิ่งเชื่อเพียงเพราะอ้างว่าผู้พูดดูน่าเชื่อถือ 10) อย่าเพิ่งเชื่อเพียงเพราะอ้างว่าสมณะผู้นี้เป็นครูของเรา  และ
สอดคล้องกับคำอธิบายของ วริศ ข่ายสุวรรณ พระมหาศิวกร ปญฺญาวชิโร และกรนิษฐ์ ชายป่า (2562: 
184) ศึกษาวิจัยเรื่อง “กาลามสูตร : หลักความเชื่อในยุคดิจิทัล”. ผลการวิจัยพบว่า หลักฐานเนื้อหาของพระ
สูตรนี้ปรากฏอยู่ในพระไตรปิฎก เล่มที่ 20 อังคุตตรนิกาย ติกนิบาต ได้แก่ 1) อย่าปลงใจเชื่อด้วยการฟังตาม
กันมา 2) อย่าปลงใจเชื่อด้วยการถือสืบ ๆ กันมา 3) อย่าปลงใจเชื่อด้วยการเล่าลือ 4) อย่าปลงใจเชื่อด้วยการ
อ้างตำราหรือคัมภีร์ 5) อย่าปลงใจเชื่อเพราะตรรกะ (การคิดเอาเอง) 6) อย่าปลงใจเชื่อเพราะการอนุมาน 7) 
อย่าปลงใจเชื่อด้วยการคิดตรองตามแนวเหตุผล 8) อย่าปลงใจเชื่อเพราะเข้าได้กับทฤษฎีที่พินิจไว้แล้ว 9) อย่า
ปลงใจเชื่อเพราะมองเห็นรูปลักษณะน่าจะเป็นไปได้ 10) อย่าปลงใจเชื่อเพราะนับถือว่า ท่านสมณะนี้เป็นครู
ของเรา ส่วนการวิเคราะห์ศัพท์ที่เกี่ยวข้องกับคำว่า “อย่าเพิ่งเชื่อ” นั้น สอดคล้องกับแนวคิดของ พระครูปลัด
รังสรรค์ คุณสาโร (2559: 275) ศึกษาวิจัยเรื่อง “กาลามสูตร : หลักพิจารณาก่อนเชื่อในพุทธปรัชญาเถรวาท” 
ผลการวิจัยพบว่า คำว่า “มา” อันเป็นคำบาลีในพระสูตรนี้ เป็นการปฏิเสธมีความหมายเท่ากับ No หรือนะคือ
อย่า แต่โบราณาจารย์กล่าวว่า ถ้าแปลว่า อย่าเชื่อ เป็นการแปลที่ค่อนข้างจะแข็งไปควรแปลว่า “อย่าเพ่ิงเชื่อ” 
คือให้ ฟังไว้ก่อน สำนวนนี้ได้แก่สำนวนแปลของสมเด็จพระพุทธโฆสาจารย์ (เจริญ) วัดเทพศิรินทราวาส  
นักปราชญ์รูปหนึ่งในยุครัตนโกสินทร์แต่บางอาจารย์ให้แปลว่า “อย่าเพิ่งปลงในเชื่อ” แต่บางท่านแปลตาม  
ศัพท์ว่า “อย่าเชื่อ” ดังนั้น การแปลในปัจจุบันนี้จึงมีอยู่ 3 แบบคือ 1. อย่าเชื่อ 2. อย่าเพ่ิงเชื่อ 3. อย่าเพ่ิงปลง
ใจเชื่อ นอกจากนี้ การวางใจต่อข้อมูลด้วยความเป็นกลาง ย่อมทำให้ปราศจากอคติ เกิดความชอบธรรม ซึ่ง
สอดคล้องกับงานวิจัยของ วิเศษ แสงกาญจนวนิช และ เอนก สุวรรณบัณฑิต (2560: 143) ศึกษาวิจัยเรื่อง 
“ความชอบธรรมของปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงในฐานะปรัชญาเพื ่อการพัฒนาชาติ”  ผลการวิจัยพบว่า 



17 

 

มจร สุรนารีสาร ปีที่ 1 ฉบับที่ 1 (มกราคม - เมษายน 2566) 

ความชอบธรรม จำเป็นต้องปราศจากอคติ 4 ประการ 1. ฉันทาคติ ลำเอียงเพราะชอบหรือพอใจ 2. โทสาคติ 
ลำเอียงเพราะชังหรือไม่พอใจ 3. โมหาคติ ลำเอียงเพราะหลง เพลิน ขาดสติ 4. ภยาคติ ลำเอียงเพราะกลัว  
 2. จากผลการวิจัยด้านนวัตกรรมจากเนื้อหาทางพุทธปรัชญา สามารถอภิปรายได้ว่า ในส่วนที่สอง
ที่เกี่ยวข้องกับเกณฑ์ตัดสินความจริงตามหลักกาลามสูตร ซึ่งเป็นส่วนญาณปรัชญานั้น  สอดคล้องกับแนวคิด
ของเมธา หริมเทพาธิป กีรติ บุญเจือ และพระมหามฆวินทร์ ปุริสุตฺตโม (2558: 72) ศึกษาวิจัยเรื่อง “เกณฑ์
ตัดสินความจริงตามหลักกาลามสูตร” ผลการวิจัยพบว่า กาลามสูตรตอนที่ 2 ควรเชื่ออย่างมีวิจารณญาณ 
หมายถึง ควรใช้วิจารณญาณก่อนเชื่อโดยพิจารณาจากเกณฑ์ตัดสินความจริงตามหลักการามสูตร อย่างนี้ 1) 
เมื่อพิจารณาด้วยวิจารณญาณแล้ว พบว่า สิ่งนั้นเป็นอกุศล มีโทษ วิญญูชนติเตียน ไม่เป็นไปเพื่อประโยชน์ 
เป็นไปเพ่ือทุกข์ ก็ไม่ควรเชื่อ ไม่ควรปฏิบัติตาม 2) เมื่อพิจารณาด้วยวิจารณญาณแล้วพบว่า สิ่งนั้นเป็นกุศล ไม่
มีโทษ วิญญูชนสรรเสริญ เป็นไปเพื่อประโยชน์ เป็นไปเพื่อความสุข ก็ควรเชื่อ ควรปฏิบัติตาม  และสอดคล้อง
กับคำอธิบายของ วริศ ข่ายสุวรรณ พระมหาศิวกร ปญฺญาวชิโร และกรนิษฐ์ ชายป่า (2562: 191) 
ศึกษาวิจัยเรื่อง “กาลามสูตร : หลักความเชื่อในยุคดิจิทัล”. ผลการวิจัยพบว่า สังคมไทยทั้งหมดคงไม่ต้องเป็น
กังวลไปกับกระแสข้อมูลข่าวสารที่มีความหลากหลายและความเชื่อที่ขาดการพิจารณาต่อไปทั้งนี้เพราะบุคคล
ในสังคมมีวิจารณญาณเพิ่มมากขึ้นและถ้าหากมีการดำเนินการกันอย่างจริงจังต่อเนื่องแล้ว สังคมไทยก็จะได้
กลับเป็นสังคมที่เข้มแข็งด้วยความรู้มีวิจารณญาณ คือการคิด วิเคราะห์ แยกแยะในการเชื่อและตัดสินสิ่งต่างๆ
มากขึ้นเป็นประโยชน์ในการลดความขัดแย้งกันทางความเชื่อทางสังคมได้อย่างมาก  นอกจากนี้ นวัตกรรมจาก
เนื้อหาทางพุทธปรัชญายังมีความคล้ายคลึงกับวิธีคิดอย่างมีวิจารณญาณของปรัชญาหลังนวยุคสายกลาง ซึ่ง
สอดคล้องกับงานวิจัยของ เมธา หริมเทพาธิป (2561: 68) วิธีการของปรัชญาหลังนวยุคนิยมสายกลางก็คือ
การตีความภาษาด้วยหลักอรรถปริวรรตบนพื้นฐานของกระบวนทรรศน์ 5 ด้วยวิธีการคิดอย่างมีวิจารณญาณ 
คือ วิเคราะห์ วิจักษ์ และวิธาน 
 3. นวัตกรรมจากเกณฑ์ค้ำประกันความชอบธรรม สามารถอภิปรายได้ว่า ในส่วนที่ 3 ของหลักกา
ลามสูตรที่กล่าวถึงเกณฑ์ค้ำประกันความชอบธรรมทางพุทธจริยศาสตร์นั้น สอดคล้องกับแนวคิดของเมธา 
หริมเทพาธิป กีรติ บุญเจือ และพระมหามฆวินทร์ ปุริสุตฺตโม (2558: 73) ศึกษาวิจัยเรื่อง “เกณฑ์ตัดสิน
ความจริงตามหลักกาลามสูตร” ผลการวิจัยพบว่า กาลามสูตรตอนที่ 3 เชื่ออย่างมีวิจารณญาณแล้วดีอย่างไร 
หมายถึง หลังใช้วิจารณญาณก่อนเชื่อตามหลักกาลามสูตร ย่อมได้รับสิ่งดีๆ 4 ประการในปัจจุบันคือ 1) ถ้านรก 
- สวรรค์ มีจริง ก็เกิดความอุ่นใจว่า เราย่อมไปสุคติ เมื่อตายแล้ว 2) ถ้านรก - สวรรค์ไม่มีจริง ก็เกิดความอุ่นใจ
ว่า เราไม่มีเวร ไม่มีภัยเบียดเบียน ไม่มีทุกข์ เป็นสุขในโลกปัจจุบัน 3) ถ้าทำดีได้ดี ทำชั่วได้ชั่ว เป็นจริง ก็เกิด
ความอุ่นใจว่า เราไม่ได้ทำชั่ว ไหนเลยความทุกข์จะเกิดขึ้นกับเรา 4) ถ้าทำดีได้ดี ทำชั่วได้ชั่ว ไม่เป็นจริง ก็เกิด
ความอุ่นใจว่า เราไม่ได้ทำชั่ว ก็ถือว่าเป็นผู้บริสุทธิ์ทั้ง 2 ส่วน คือ ทั้งส่วนตนและผู้อื่น และสอดคล้องกับแนวคิด
ของ พระครูปลัดรังสรรค์ คุณสาโร (2559: 275) ศึกษาวิจัยเรื่อง “กาลามสูตร : หลักพิจารณาก่อนเชื่อในพุทธ
ปรัชญาเถรวาท” ผลการวิจัยพบว่า ผู้มีจิตไม่ผูกเวร ไม่พยาบาท ไม่เศร้าหมอง มีจิต  บริสุทธิ์ ย่อมวางใจได้ 4 
อย่าง คือ 1. ถ้าผลของความชั่วมี ตนก็จะเข้าถึงสุคติโลก สวรรค์ (เพราะตนทำความดี)  2. ถ้าผลของความดี
ความชั่วไม่มี ก็รักษาตัวให้มีความสุขได้ในโลกปัจจุบัน 3. ถ้าบาปเป็นอันทำตนไม่ทำบาปก็คงจะไม่ประสบทุกข์ 
4. ถ้าบาปไม่เป็นอันทำก็จะเห็นตัวเองว่าบริสุทธิ์ทั้งสองทาง (คือไม่ว่าจะทางทำบาปเป็นอันทำ หรือทำบาปแล้ว
ไม่เป็นอันทำตนก็ไม่มีข้อเสียทางไหนเลย) 
 
 



18 
 

MCU Suranaree Journal Vol.1 No.1 (January - April 2023) 

ข้อสรุปและข้อเสนอแนะ  
 หลักคำสอนเรื่องกาลามสูตรนี้ นอกจากจะเป็นนวัตกรรมในสมัยพุทธกาลแล้ว ในยุคปัจจุบันที่เต็มไป
ด้วยข้อมูลข่าวสารมากมาย นวัตกรรมในคำสอนกาลามสูตรนี้ยังมีความทันสมัย ก้าวทันโลก เพราะโลกปัจจุบัน
มีสื่อหลากหลายรูปแบบ ทั้งสื่อหลัก สื่อออนไลน์ มีระบบดิจิทัลที่ช่วยให้การสื่อสารเกิดความสะดวกรวดเร็ว แต่
ตัวของสื่อไม่สามารถการันตีตัวมันเองได้ว่าจริงหรือเท็จ ควรเชื่อถือหรือไม่ เมื่อเสพแล้วควรวางท่าทีอย่างไร 
ควรปฏิบัติตามหรือไม่ ถ้าเชื่อและปฏิบัติตามแล้วจะส่งผลดีหรือผลเสียอย่างไรกับตนเอง ครอบครัว สังคม  
ดังนั้น จึงมีข้อเสนอแนะเชิงนโยบายไว้ดังนี้ 
 
 ข้อเสนอแนะเพื่อการนำผลการวิจัยไปใช้งาน  
 1. การพัฒนาตน: สามารถนำผลการวิจัยไปพัฒนาตนเองให้เกิดการระเบิดจกาข้างในด้วยวิจารณญาณ 
พ่ึงพาตนเองได้จากภายใน ด้วยหลัก 3 กล้า คือ กล้าเผชิญปัญหา กล้าประเมินวิธีปฏิบัติ และกล้าลงมือทำด้วย
ความรับผิดชอบอย่างมีวิจารณญาณ คือ การวิเคราะห์ (แยกแยะ) วิจักษ์ (ประเมินค่า) และวิธาน (ประยุกต์ใช้
โดยเล็งผลอันเลิศ) โดยมีเป้าหมายเพื่อการพัฒนาคุณภาพชีวิต  
 2. การพัฒนาหลักสูตร: สามารถนำผลการวิจัยไปออกแบบหลักสูตรเพื ่อการพัฒนาตนเองและ
เสริมสร้างภาวะผู้นำที่มีวิจารณญาณ มีใจเปิดกว้างที่สามารถเป็นพื้นที่รับฟังความรู้สึกนึกคิดของคนอื่นได้ 
แม้ว่าทัศนะเหล่านั้นจะแตกต่างหรือขัดแย้งกับทิฏฐิของตน ก็พร้อมที่จะรับฟังอย่างเคารพ เรียนรู้ ทำความ
เข้าใจ เพ่ือวิเคราะห์ ประเมินค่า และประยุกต์ใช้ให้เกิดประโยชน์แก่ส่วนรวม 
 3. การพัฒนากิจกรรม: สามารถนำผลการวิจัยไปออกแบบเป็นกิจกรรมการเรียนรู้โดยจัดเป็นวงเสวนา 
(dialogue) รูปแบบต่างๆ เพื่อการเรียนรู้ตนเองและผู้อื ่นอย่างลึกซึ้ง เช่น รูปแบบการ “ภาวนาเสวนา” 
(insight dialogue meditation) รูปแบบการเสวนา “วอยซ์ไดอะร็อค” (voice dialogue) บทสนทนา 4 มิติ 
(PURE learning process) การเสวนาอย่างมีวิจารณญาณ (critical mind dialogue) วงเสวนาแบบพุทธ
ธรรมเชิงประสบการณ์ เป็นต้น 
  
 ข้อเสนอแนะเพื่อการวิจัยต่อไป 

ผู้วิจัยจึงเสนอแนะพอเป็นตัวอย่างเพ่ือการวิจัยครั้งต่อไปตามหัวข้อดังต่อไปนี้ 
1. พุทธนวัตธรรมในยุคดิจิทัล 
2. การสอนหลักกาลามสูตรในยุคศตวรรษที่ 21 
3. การส่งเสริมวิจารณญาณด้วยหลักกาลามสูตร 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



19 

 

มจร สุรนารีสาร ปีที่ 1 ฉบับที่ 1 (มกราคม - เมษายน 2566) 

เอกสารอ้างอิง  
พระครูปลัดรังสรรค์ คุณสาโร. (2559). “กาลามสูตร : หลักพิจารณาก่อนเชื่อในพุทธปรัชญาเถรวาท”. วารสาร

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตร้อยเอ็ด. (5). 2. (กรกฎาคม - ธันวาคม) : 272 - 279. 
เมธา หริมเทพาธิป กีรติ บุญเจือ และพระมหามฆวินทร์ ปุริสุตฺตโม. (2558). “เกณฑ์ตัดสินความจริงตามหลัก

กาลามสูตร”. รมยสาร. 13. (3). (กันยายน - ธันวาคม) : 69 - 78. 
เมธา หริมเทพาธิป. (2561). “การมีส่วนราวมในมุมมองหลังนวยุค”. รมยสาร. 16. (3). (กันยายน - ธันวาคม) 

: 63-73. 
วริศ ข่ายสุวรรณ พระมหาศิวกร ปญฺญาวชิโร และกรนิษฐ์ ชายป่า. (2562). “กาลามสูตร : หลักความเชื่อในยุค

ดิจิทัล”. วารสารบัณฑิตแสงโคมคำ. 4 (2) (กรกฎาคม - ธันวาคม) : 178 - 194. 
วิเศษ แสงกาญจนวนิช และ เอนก สุวรรณบัณฑิต. (2560). “ความชอบธรรมของปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงใน

ฐานะปรัชญาเพ่ือการพัฒนาชาติ”. รายงานการวิจัย. สาขาปรัชญาและจริยศาสตร์. บัณฑิตวิทยาลัย : 
มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


	Vol.1 no.1 January-April 2023-10
	Vol.1 no.1 January-April 2023-11
	Vol.1 no.1 January-April 2023-12
	Vol.1 no.1 January-April 2023-13
	Vol.1 no.1 January-April 2023-14
	Vol.1 no.1 January-April 2023-15
	Vol.1 no.1 January-April 2023-16
	Vol.1 no.1 January-April 2023-17
	Vol.1 no.1 January-April 2023-18
	Vol.1 no.1 January-April 2023-19

