
              วารสาร มจร สุรนารีสาร / MCU Suranaree Journal 
                                  ปีที่ 3 ฉบับที่ 3 กันยายน-ธันวาคม 2568 / Vol.3 No.3 September–Decemberl  2025   

 

131 
 

 

 

 



              วารสาร มจร สุรนารีสาร / MCU Suranaree Journal 
                                  ปีที่ 3 ฉบับที่ 3 กันยายน-ธันวาคม 2568 / Vol.3 No.3 September–Decemberl  2025   

 

132 
 

 
บทวิจารณ์หนังสือ : สเตปเปนวูล์ฟ 
Book Reviews : STEPPENWOLF 

 
พระครูปลัดธันรบ โชติวํโส (วงศษ์า)1 

 Phrakhrupalad Thanrob Jotivaṃso (Wongsa) 
 

(Received: August 13, 2025; Revised: December 12, 2025; Accepted: December 18, 2025)  

 

 

                                                                         

แปลจากหนังสือ : สเตปเปนวูล์ฟ  (STEPPENWOLF)                                                                        
ผู้เขียน :  เฮอร์มานน์ เอสเส        
ผู้แปล  : สดใส ขันติวรพงศ์                                                                         
สำนักพิมพ์ : สร้างสรรค์บุ๊คส์                                                                        
ปีที่พิมพ์ : พิมพ์ครั้งที่ 2 (กันยายน 2559)                                                                           
จำนวนหน้า : 290 หน้า                                                                        
ISBN : 978-616-220-078-6 

 
 

บทคัดย่อ 
นวนิยาย สเตปเปนวูล์ฟ ของ เฮอร์มานน์ เฮสเส เป็นวรรณกรรมเชิงอัตถิภาวนิยมที่สะท้อนภาวะ

แปลกแยกของมนุษย์สมัยใหม่ ผ่านตัวละคร แฮรี ฮอลเลอร์ ผู้มีจิตวิญญาณสองขั้ว คือ “มนุษย์” ผู้แสวงหา
ความหมายและความงาม กับ “หมาป่า” ผู้ดิบเถื่อนและโดดเดี่ยว เนื้อเรื่องนำเสนอแนวคิดปรัชญา 2 กลุ่มหลัก 
ได้แก่ (1) ปรัชญาว่าด้วยความหมายของชีวิต ประกอบด้วยสุญนิยม อัตถิภาวนิยม และปรัชญาแอบเสิร์ด (ไร้
ความหมายนิยม) และ (2) จิตวิทยาเชิงลึกแบบฟรอยด์ที่สำรวจด้านมืดของจิตใจและแรงขับภายใน แนวคิด
เหล่านี้สอดคล้องกับกรอบปรัชญาย่อย 4 สาขา คือ อภิปรัชญา จริยศาสตร์ สุนทรียศาสตร์ และญาณวิทยา 
โครงสร้างเรื่องสะท้อน “คู่ตรงข้าม” ระหว่างความใฝ่ดีและความใฝ่ชั่ว ระหว่างสัญชาตญาณสัตว์กับเหตุผล
มนุษย์ โดยใช้ “โรงละครมายา” เป็นสัญลักษณ์ของโลกจิตใต้สำนึกและประตูสู่การรู้แจ้งตนเอง สเตปเปนวูล์ฟ 
จึงไม่เพียงเป็นบันทึกชีวิตของชายผู้สิ ้นหวัง แต่ยังเป็นกระจกสะท้ อนการดิ้นรนของมนุษย์ต่อความขัดแย้ง
ภายใน ขับเคลื่อนด้วยการตั้งคำถามถึงความหมายของการดำรงอยู่ คุณค่าทางศีลธรรม และเสรีภาพในการ
เลือกในโลกที่ไร้จุดหมายและไม่สมเหตุสมผล อีกท้ังยังเปิดพ้ืนที่ให้ตีความเชิงพุทธปรัชญาและปรัชญาเต๋า เช่น 

 
1 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่ / Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 
Chiang Mai Campus. Corresponding Author E-mail : resurrection2566@gmail.com 



              วารสาร มจร สุรนารีสาร / MCU Suranaree Journal 
                                  ปีที่ 3 ฉบับที่ 3 กันยายน-ธันวาคม 2568 / Vol.3 No.3 September–Decemberl  2025   

 

133 
 

การปล่อยวาง ความเป็นอนิจจัง และการยอมรับคู่ตรงข้ามในลักษณะหยิน–หยางสเตปเปนวูล์ฟ จึงเป็นทั้ง
บันทึกการต่อสู้ภายในและการเดินทางทางจิตวิญญาณ ที่ชวนผู้อ่านสำรวจตนเองและเข้าใจโลกภายนอกซึ่งอยู่
นอกเหนือเหตุผลอย่างลึกซึ้ง 
 
คำสำคัญ: อัตถิภาวนิยม, สุญนิยม, ปรัชญาแอบเสิร์ด, จิตวิทยาเชิงลึก, การรู้แจ้งตนเอง 
 
 
Abstract 

Hermann Hesse’s Steppenwolf is an existentialist novel portraying the alienation of 
modern man through Harry Haller, whose spirit is torn between two poles: the “human” 
seeking meaning and beauty, and the “wolf” embodying savagery and solitude. The narrative 
presents two main groups of ideas: (1) philosophies of life’s meaning, including nihilism, 
existentialism, and absurdism; and (2) Freudian depth psychology, which explores the mind’s 
darker drives. These concepts align with four branches of philosophy: metaphysics, ethics, 
aesthetics, and epistemology. 

The story’s structure reflects the “opposites” between moral aspiration and moral 
decay, between animal instinct and human reason, with the “Magic Theater” symbolizing the 
subconscious and the gateway to self-enlightenment. Steppenwolf is not merely the record 
of a desperate man, but a mirror of humankind’s struggle with inner conflict. It engages 
fundamental questions about existence, moral values, and the freedom to choose in a 
purposeless, irrational world. The text also invites interpretation through Buddhist and Taoist 
lenses, such as detachment from attachment, awareness of impermanence, and acceptance 
of opposites in the yin–yang sense. 

Ultimately, Steppenwolf is both an account of inner battle and a spiritual journey, 
calling readers to turn inward in self-exploration while deepening their understanding of the 
outer world beyond reason. 

Keywords: Existentialism, Nihilism, Absurdism, Depth psychology, Self-enlightenment 

 
 
บทนำ 

หนังสือเรื่อง สเตปเปนวูล์ฟ (Steppenwolf)  เป็นนวนิยายปรัชญา ผลงานประพันธ์ของนักเขียน
ชาวเยอรมัน ชื่อ เฮอร์มานน์ เฮสเส (Hermann Hesse) ได้ถูกนำมาแปลเป็นภาษาไทยโดย สดใส ขันติวรพงศ์ 
(เฮอร์มานน์ เอสเส, 2559) นำเสนอปัญหาสังคมในช่วงหัวเลี้ยวหัวต่อของยุคสมัยที่กำลังเปลี่ยนเข้าสู่ความ
เจริญก้าวหน้าของอุตสาหกรรม และระบบทุนนิยมสมัยใหม่ ที่ทำให้ปัญญาชนส่วนหนึ่งในยุคนั้น ซึ่งอาจจะ
รวมถึงตัวผู้เขียนเองด้วย เกิดความรู้สึกแปลกแยกกับระบบทุนนิยม ความก้าวหน้าทางเทคโนโลยี คัดค้านความ
โหดเหี้ยมป่าเถื่อนของสงคราม และ มีความคิดขบถ หมกมุ่นแต่การวิจารณ์ตัวเอง (Hesse, 1991)  



              วารสาร มจร สุรนารีสาร / MCU Suranaree Journal 
                                  ปีที่ 3 ฉบับที่ 3 กันยายน-ธันวาคม 2568 / Vol.3 No.3 September–Decemberl  2025   

 

134 
 

สเตปเปนวูล์ฟ คือ เรื่องราวของนักเดินทางผู้เสาะแสวงหาความหมายของชีวิต และการเข้าถึงชีวิต
ด้านในของมนุษย์ ในยุคที่ความเจริญทางวัตถุ ทุนนิยมสมัยใหม่กำลังแผ่ขยาย ของ แฮรี ฮอลเลอร์ (Harry 
Haller)  ตัวเอกของเรื่อง ซึ่งเป็นชายผู้มีสองบุคลิก คล้ายกับว่ามีสองจิตวิญญาณ ด้านหนึ่งของเขาคือชนชั้น
กลางผู้ไร้สุข เฉยต่อชีวิต หมดอาลัยจนบางขณะคิดฆ่าตัวตาย และ สเตปเปนวูล์ฟ หมาป่าผู้เปลี่ยวเหงา มีแวว
ตาเต็มไปด้วยความ หวาดหวั่น ลุกลน ดูเลี้ยงไม่เชื่อง และ ดุร้าย ใช้ชีวิตอย่างพเนจร (Hesse, 1991) ซึ่งเป็น
สมญานามที่เขาสร้างให้ตนเอง  เมื่อใดที่จิตสำนึกของความเป็นหมาป่าแสดงตัว เขาก็จะกระทำการด้วยความ
ดิบเถื่อนก้าวร้าว ไร้สามัญสำนึก แต่ขณะเดียวกันก็ถูกริดรอนควบคุมการกระทำตัวตนข้างในที่เป็นหมาป่านั้ น 
ด้วยจิตวิญญาณของความเป็นมนุษย์ ซึ่งมีความอ่อนโยน สุภาพ คิดอยากทำแต่สิ่งที่ถูกต้อง (Hesse, 1991) แต่
จิตสำนึกของหมาป่าก็จะออกมาจากเงาสะท้อนในกระจก เพื่อล้อเลียนถากถาง และบั่นทอนความรู้สึกนึกคิด
ของเขา ซึ่งทำให้เห็นว่าปัญหาทางด้านจิตวิญญาณเกิดขึ้นกับผู้คนในทุกยุคทุกสมัย การตั้งคำถามว่า สิ่งที่ทำอยู่
ตอบสนองคุณค่าที่เราต้องการอยู่หรือไม่ ความรู้สึกขัดแย้งในตัวเองกัดกร่อนอยู่ภายในจิตใจ สิ่งเหล่านี้สะท้อน
กลับมาโดยตั้งคำถามต่อความเป็นตัวตนของมนุษย์ว่า แท้จริงแล้วเราเป็นใคร และแท้จริงแล้วเราอยากทำอะไร
กันแน่ (Sartre, 2007; Kierkegaard, 1980) ความรู้สึกนึกคิดของคนที่มีสองวิญญาณในร่างเดียว ความวกวน
อัดแน่อยู่ในหนังสือเล่มนี้จนไม่แปลกท่ีจะทำให้ผู้อ่านงงงวย และผู้เขียนก็ยืนยันแล้วว่านี้คือ "หนังสือสำหรับคน
บ้าเท่านั้น" (Hesse, 1991) 

ตัวละครที่สำคัญอีกคนในเรื่อง คือ เฮอร์มีน (Hermine) หญิงสาวที่ต่างจากแฮรีอย่างสิ้นเชิง แม้เธอ
ไม่ได้รับการศึกษาอย่างเป็นทางการ แต่ชีวิตเธอนั้นมีแต่เรื่องความสนุกและการบันเทิง (Hesse, 1991) และ
แล้วคืนหนึ่งคนทั้งคู่ก็ได้พบและเติมเต็มให้กัน  

แม้หนังสือเล่มนี้พูดถึงความทุกข์และตัณหา แต่ไม่ได้หมายความว่าเป็นหนังสือที่พรรณนาถึงความสิ้น
หวังของมนุษย์ ทว่าเป็นหนังสือที่แสดงถึงพลังแห่งการเชื่อมั่นและศรัทธา และเรื่องราวอันสะท้อนโรคร้ายและ
เหตุวิกฤตทั้งหลายที่จะนำไปสู่การเยียวยารักษาโรคทางใจของมนุษย์ (Chödrön, 2002) สเตปเปนวูล์ฟ 
(Steppenwolf) จึงเป็นอีกหนึ่งในผลงานจาก เฮอร์มาน เฮสเส นักเขียนรางวัลโนเบลที่ถ่ายทอดมุมมองต่อการ
เปลี่ยนแปลงของโลก ลงในชีวิตของแฮรีและถึงแม้จะเป็นการเปลี่ยนแปลงเมื่อหลายทศวรรษก่อนแต่การ
เปลี่ยนแปลงนั้นยังเกิดขึ้นในทุกวัน จึงไม่ใช่เรื่องราวที่ล้าสมัย แต่กลับสอดคล้องลื่นไหลไปกับยุคสมัยปัจ จุบัน
อย่างกลมกลืน (Hesse, 1991)  

ในบริบทเชิงปรัชญา สเตปเปนวูล์ฟจัดเป็นนวนิยายเชิงปรัชญาที่สำคัญของศตวรรษที่ 20 ที่สะท้อน
ความขัดแย้งภายในจิตใจมนุษย์ในยุคสมัยที่สังคมเผชิญกับความเปลี่ยนแปลงของระบบอุตสาหกรรมและทุน
นิยม ความรู้สึกแปลกแยก ความโดดเดี่ยว และการค้นหาความหมายของชีวิตกลายเป็นหัวใจสำคัญของเรื่อง 
(Berger, 1967; Nietzsche, 1967; Camus, 1991) 

หนังสือเล่มนี ้จึงเหมาะสมอย่างยิ่งต่อการวิเคราะห์ในบริบทปรัชญาว่าด้วยความหมายของชีวิต 
โดยเฉพาะอย่างยิ่งแนวคิดอัตถิภาวนิยม สุญนิยม และปรัชญาแอบเสิร์ด (ปรัชญาไร้ความหมาย) ตลอดจนมิติ
ของจิตวิทยาเชิงลึกแบบฟรอยด์ (Freud, 1965) นอกจากนี้ยังสามารถขยายความเข้าใจด้วยการเชื่อมโยงกับ
พุทธปรัชญาและปรัชญาเต๋า เพื่อสำรวจว่า มนุษย์จะสามารถเผชิญและยอมรับความขัดแย้งภายในได้อย่างไร
ในโลกที่ไม่สมบูรณ์และซับซ้อนนี้ (พระพรหมคุณาภรณ์, 2552; วิทย์ วิศทเวทย์, 2553; ทองหล่อ วงษ์ธรรมา, 
2549) 

 
 



              วารสาร มจร สุรนารีสาร / MCU Suranaree Journal 
                                  ปีที่ 3 ฉบับที่ 3 กันยายน-ธันวาคม 2568 / Vol.3 No.3 September–Decemberl  2025   

 

135 
 

โครงสร้างหนังสือ 
นวนิยาย สเตปเปนวูล์ฟ ถูกวางโครงเรื่องอย่างมีชั้นเชิงเพื่อสะท้อนการเดินทางทางจิตวิญญาณและ

ความขัดแย้งภายในของตัวเอก แฮรี ฮอลเลอร์ ซึ่งแสดงออกผ่านภาพของ “มนุษย์” กับ “หมาป่า” ที่เป็นสอง
ขั้วของจิตวิญญาณที่แตกต่างกันอย่างสุดขั้ว (เฮอร์มานน์ เอสเส , 2559) หนังสือเริ่มต้นด้วยการเปิดเผยสภาพ
จิตใจที่แปลกแยกและโดดเดี่ยวของแฮรี ผ่านการบรรยายสภาพแวดล้อมสังคมที่กำลังเปลี่ยนแปลงอย่าง
รวดเร็วและกดดันให้มนุษย์ต้องเผชิญกับความขัดแย้งภายในตนเอง 

ต่อมา เรื่องราวจะพาผู้อ่านผ่าน “โรงละครมายา” ซึ่งเป็นพื้นที่เปรียบเทียบของจิตใต้สำนึกและโลก
แห่งภาพลวงตา ที่แฮรีต้องเผชิญและต่อสู้กับตัวตนที่หลากหลาย ทั้งด้านมืดและแสงสว่าง ผ่านบทสนทนาและ
ประสบการณ์เชิงสัญลักษณ์ที่ท้าทายความเชื่อและการรับรู้ของเขา (Hesse, 1991) โดยโครงสร้างนี้ช่วยเปิด
โอกาสให้ผู้อ่านได้สะท้อนตัวเองในความขัดแย้งและความซับซ้อนของมนุษย์ 

ส่วนสุดท้ายของหนังสือเน้นที่การสำรวจความหมายของชีวิตและการแสวงหาความเข้าใจในตัวตน 
ผ่านการเชื ่อมโยงกับแนวคิดปรัชญาเชิงอัตถิภาวนิยม สุญนิยม และปรัชญาแอบเสิร์ด (Camus, 1991; 
Kierkegaard, 1980; Nietzsche, 1967) ตลอดจนมิติของจิตวิทยาเชิงลึกที่ชวนให้ตั้งคำถามเกี่ยวกับคุณค่ า 
ความดีงาม และเสรีภาพในการเลือกท่ามกลางโลกที่ดูเหมือนไร้เหตุผล (Freud, 1965) สเตปเปนวูล์ฟจึงไม่ใช่
แค่บันทึกของชายผู้ดิ้นรนกับความทุกข์ แต่ยังเป็นกระจกสะท้อนปัญหาทางจิตใจที่มนุษย์ทุกคนอาจเผชิญใน
ยุคสมัยใดก็ตาม 

ด้วยโครงสร้างที่มีความซับซ้อนและสอดคล้องกันอย่างแยบยล หนังสือเล่มนี้จึงเปิดพ้ืนที่ให้การตีความ
และถกเถียงในเชิงปรัชญาและจิตวิทยาอย่างลึกซึ้ง รวมถึงยังสามารถเชื่อมโยงกับแนวคิดพุทธปรัชญา (พระ
พรหมคุณาภรณ์, 2552) และปรัชญาเต๋า (ทองหล่อ วงษ์ธรรมา , 2549) ซึ่งช่วยขยายขอบเขตความเข้าใจใน
ความเป็นมนุษย์และการเผชิญหน้ากับความขัดแย้งภายในได้อย่างครบถ้วน 

 
สาระสำคัญของหนังสือ (Book Content Summary) 

ภาพรวมเนื้อเรื่องและตัวละครหลัก 
หนังสือเรื่อง สเตปเปนวูล์ฟ (Steppenwolf) เล่าเรื่องชีวิตและการเดินทางทางจิตวิญญาณของแฮรี 

ฮอลเลอร์ (Harry Haller) ตัวเอกผู้มีสองบุคลิก คือ “มนุษย์” ผู้แสวงหาความหมาย และ “หมาป่า” ดิบเถื่อน
และโดดเดี่ยว ตัวละครทุกตัวในเรื่องมีบทบาทสำคัญต่อการเปลี่ยนแปลงจิตใจและร่างกายของแฮรี ผ่าน
สถานการณ์และความสัมพันธ์ที่ทำให้เขาค้นพบตัวตนและความหมายภายในจิตวิญญาณของตนเอง แฮรีพบกับ
เฮอร์มีน หญิงสาวที่เปลี่ยนแปลงชีวิตเขาไปในทางที่เปิดกว้างขึ้น นอกจากนี้ยังมีมาเรีย คนรักที่สอนให้เขา
เรียนรู้ความสุขทางกาย และปาโบล้ นักดนตรีที่เชื่อมโยงเขากับโรงละครมายา สถานที่ซึ่งเป็นประตูสู่จิตใต้
สำนึกและการรู้แจ้งตนเอง (เฮอร์มานน์ เอสเส, 2559) 

รายละเอียดตัวละครและบทบาทสำคัญ 
ทุกตัวละครในสเตปเปนวูล์ฟ ล้วนมีความสำคัญในการเปลี่ยนแปลงภาวะจิตใจและร่างกายของแฮรี 

ฮอลเลอร์ ซึ่งตัวเอกของเรื่อง และมีส่วนทำให้เขาค้นพบตัวเองผ่านทางจิตวิญญาณ ตัวละครและสถานการณ์ใน 
สเตปเปนวูล์ฟ อธิบายถึงความแปลกแยก เมื่อแฮรีพบปะกับตัวละครอ่ืน เมื่อเขาพบกับคนที่เขาจะรัก การสาน
ต่อความสัมพันธ์เป็นไปด้วยดี ขณะเดียวกัน หมาป่าในร่างเขาก็จะปฏิเสธ ให้ทำในสิ่งที่ตรงกันข้าม บางครั้งทำ



              วารสาร มจร สุรนารีสาร / MCU Suranaree Journal 
                                  ปีที่ 3 ฉบับที่ 3 กันยายน-ธันวาคม 2568 / Vol.3 No.3 September–Decemberl  2025   

 

136 
 

ให้เกิดความรู้สึกผิดหวัง โกรธเคือง ทำให้เขาต้องแยกตัวออกจากสังคมบ่อยครั้ง ปกปิดตัวเองจากมนุษย์ (เฮอร์
มานน์ เอสเส, 2559) 

(1) แฮรี ฮอลเลอร์ (Harry Haller) ตัวเอกของเรื่อง ซึ่งอ้างว่าตนเป็นสเตปเปนวูล์ฟ (Steppenwolf) 
ตามที่เขาคิดว่าเขาเป็น โดยที่มีบุคลิกที่สองซึ่งเป็นสัญชาติญาณสัตว์ป่า ซ่อนเร้นอยู่ภายใจบุคลิกของชายวัย
กลางคนผู้ปราดเปรื่อง สุภาพอ่อนโยนแต่ลึกๆเขาไม่มีความสุข รู้สึกแปลกแยก และปรารถนาที่จะฆ่าตัวตาย 
เพราะไม่สามารถแยกตัวเองออกจากสังคมชนชั้นนายทุนได้อย่างสมบูรณ์ เขาค้นพบโรงละครมายา และ 
หนังสือ “เรื่องราวของสเตปเปนวูล์ฟ” นั่นจึงเป็นจุดเริ่มต้นนี้นำเขาไปสู่การเดินทางเพ่ือค้นหาตัวเอง 

(2) เฮอร์มีน (Hermine) หญิงสาวที่พบกับแฮรี่ที่บาร์อินทรีย์ดำ ผับที่ขายเหล้าและอาหาร เธอช่วย
กล่อมไม่ให้เขาฆ่าตัวตายในคืนที่พบกันครั้งแรก ต่อมาเธอสอนให้เขาเต้นรำ แนะนำให้เขารู้จักกับมาเรีย และใน
ที่สุดก็จัดการให้เข้าเยี่ยมชมโรงละครมายา เฮอร์มีนบอกสเตปเปนวูล์ฟว่าทั้งสองจะเป็นคู่รักกันในอนาคต 

(3) มาเรีย (Maria) คนรักของสเตปเปนวูล์ฟ เธอเต้นรำกับสเตปเปนวูล์ฟ หลังจากเรียนเต้นครั้งแรก
กับเฮอร์มีน แต่วันต่อมา เธอทำให้เขาประหลาดใจด้วยการรอเขาอยู่ในห้อง เธอสอนเขาเกี่ยวกับความสุขทาง
กายและความพึงพอใจทางเพศ เรื่องนี้ดำเนินไปเป็นเวลาสามสัปดาห์ก่อนจะถึงงานแฟนซี 

(4) ป้าเจ้าของบ้าน สเตปเปนวูล์ฟเช่าห้องของป้าเป็นที่อาศัยตอนที่มาถึงเมืองอันสุขสงบนี้ บ้านของ
ป้าเป็นตัวแทนของชนชั้นนายทุน  

(5) หลานชายป้าเจ้าของบ้าน ผู้บรรยายใน “คำนำ” หลานชายอาศัยอยู่ในบ้านที่สเตปเปนวูล์ฟกำลัง
ตกลงเช่าห้องอยู่ ในตอนแรกๆ หลานชายดูถูกสเตปเปนวูล์ฟ แต่ต่อมาพวกเขาก็กลายเป็นเพื่อนกัน สเตป
เปนวูล์ฟทิ้งต้นฉบับส่วนตัวของเขาไว้เบื้องหลังและสั่งให้หลานชายทำตามท่ีเขาต้องการ 

(6) ปาโบล้ (Pablo) นักดนตรีและเพื่อนของเฮอร์มีน เขาเข้าถึงยาเปลี่ยนใจได้ แม้ว่าในตอนแรกเขา
จะไม่สนใจสเตปเปนวูล์ฟ แต่พวกเขาก็กลายเป็นเพื่อนกัน ในเวลาต่อมาได้มีการเปิดเผยว่าเขาดูแลโรงละคร
เวทมนตร์ 

(7) เอริก้า (Aerica) คนรักเก่าของแฮรี แต่เลิกรากันไปแล้วเพราะพวกเขาเข้ากันไม่ได้ ภาพของเอริก้า
แขวนอยู่ในห้องพักของแฮรี เธอมาเยี่ยมเขาเป็นครั้งคราว 

(8) ศาสตราจารย์ คนรู้จักเก่า สเตปเปนวูล์ฟเคยคุยกับศาสตราจารย์ในเรื่องตำนานตะวันออก ปรัชญา 
และความรู้อ่ืนๆ ทั้งสองพบกันโดยบังเอิญทำให้ศาสตราจารย์เชิญสเตปเปนวูล์ฟไปทานอาหารเย็นที่บ้าน 

(9) กุสตาฟ ในโรงละครเวทมนตร์ สเตปเปนวูล์ฟพบกับกุสตาฟ เมื่อเขาเข้าไปในประตูที่มีชื่อว่า “เชิญ
ล่าให้สนุก การล่ารถยนตร์ที่ยิ่งใหญ่” เพื่อนเก่าของสเตปเปนวูล์ฟ เป็นนักศาสนศาสตร์ แต่ได้ละทิ้งความเชื่อ
ทางศาสนาเพื่อช่วยสเตปเปนวูล์ฟในการลอบสังหารผู้คนในรถที่ขับมาด้วยความเร็วให้ได้มากที่สุดเท่าที่จะทำ
ได้  

(10) อัยการโลริ่ง อัยการโลริ่งเป็นผู้ขี่รถยนต์คันหนึ่ง ในฉากหนึ่งของโรงละครเวทมนตร์ “เชิญล่าให้
สนุก การล่ารถยนตร์ที่ยิ่งใหญ่” เขาอภิปรายแนวคิดเรื่องหน้าที่กับกุสตาฟเพื่อนเก่าของแฮรี และท้ายที่สุดก็
เกลี้ยกล่อมกุสตาฟว่า เขาทำหน้าที่ของเขา ต่อเมื่อตัดสินประหารชีวิตคนเท่านั้น กุสตาฟตัดสินใจที่จะไม่ฆ่า
อัยการโลริ่ง 

(11) เกอเธ่อ หนึ่งในบุคคลอมตะ สเตปเปนวูล์ฟพบเขาระหว่างฉากในฝัน เกอเธ่อบอกสเตปเปนวูล์ฟ
ว่า เขาจริงจังกับชีวิตเกินไป 

(12) โมสาร์ท หนึ่งในบุคคลอมตะอีกคน สเตปเปนวูล์ฟพบเขาหลังจากได้เห็นแกลเลอรีที่ชื่อว่า “HOW 
ONE KILLS FOR LOVE” สเตปเปนวูล์ฟถือว่าโมสาร์ท เป็นผู้มีอำนาจที่ไร้ข้อผิดพลาด ไม่ใช่แค่หนึ่งในความ
อมตะ (Immortals) เท่านั้น แต่ยังเป็นผู้ที่บริสุทธิ์และน่านับถือที่สุดในบรรดาพวกเขาทั้งหมดโมสาร์ท กล่าว



              วารสาร มจร สุรนารีสาร / MCU Suranaree Journal 
                                  ปีที่ 3 ฉบับที่ 3 กันยายน-ธันวาคม 2568 / Vol.3 No.3 September–Decemberl  2025   

 

137 
 

กับสเตปเปนวูล์ฟว่าลักษณะที่จริงจังของเขาและความพยายามที่ล้มเหลวในการแยกตัวออกจากชนชั้นนายทุน
ได้นำไปสู่การล่มสลายของเขาเอง 

(13) คนเร่ขายของ ชายผู้ถือป้ายสำหรับโรงละครมายา เขาให้แผ่นพับกับสเตปเปนวูล์ฟ หนังสือที่
เหมือนกับที่แจกตามงานวัด ชื่อเล่มว่า “เรื่องราวของสเตปเปนวูล์ฟ” 

 

โครงสร้างเนื้อเร่ืองหลัก (Main Narrative Structure) 
1. ชีวิตและภาวะจิตใจของแฮรี ฮอลเลอร์ (บทนำ) 
เรื่องราวเริ่มต้นด้วยการแนะนำแฮรี ฮอลเลอร์ ชายผู้มีสองบุคลิกในตัวเดียวกัน ด้านหนึ่งคือ “มนุษย์” 

ผู้ใฝ่หาความหมายและความงามในชีวิต อีกด้านหนึ่งคือ “หมาป่า” สัญลักษณ์ของความดิบเถื่อน โดดเดี่ยว 
และความหวาดกลัวที่ซ่อนอยู่ภายใน แฮรีดำเนินชีวิตอย่างโดดเดี่ยวและแปลกแยกจากสังคม รู้สึกหมดหวังกับ
โลกที่ดูเหมือนไม่มีที่ให้เขาอยู่ได้อย่างแท้จริง ความรู้สึกนี้ผลักดันให้เขาตั้งคำถามเกี่ยวกับตัวตน ความหมาย
ของชีวิต และความจริงในโลกที่เขาเผชิญ (เฮอร์มานน์ เอสเส, 2559) 

2. การพบผู้คนและบทสนทนาเปลี่ยนแปลงชีวิต 
แฮรีได้พบกับเฮอร์มีน หญิงสาวที่ตรงกันข้ามกับเขาอย่างสิ้นเชิง—เต็มไปด้วยความสนุกสนาน 

ชีวิตชีวา และความเบิกบานใจ การพบกันครั้งนี้ทำให้แฮรีเริ่มเปิดใจ และเผชิญหน้ากับความรู้สึกและด้านมืดใน
ตัวเองมากขึ้น พวกเขาร่วมกันสำรวจโลกภายใน และผ่านบทสนทนาที่ช่วยกระตุ้นให้แฮรีเริ่มเปลี่ยนแปลงวิธี
คิด มองชีวิตในมุมใหม่ และเตรียมพร้อมสำหรับการเดินทางทางจิตวิญญาณในขั้นต่อไป (เฮอร์มานน์ เอสเส , 
2559) 

3. โรงละครมายา : การเดินทางสู่การรู้แจ้งตนเอง 
ในช่วงสุดท้ายของเรื่อง แฮรีได้เข้าสู่ “โรงละครมายา” ซึ่งเป็นสัญลักษณ์ของจิตใต้สำนึกและโลกแห่ง

ภาพลวงตา ที่นี่เขาเผชิญหน้ากับตัวตนหลายแง่มุม ทั้งแสงและเงา ด้านดีและด้านชั่ว รวมถึงความกลัวและ
ความหวัง การเดินทางในโรงละครนี้เป็นการต่อสู้ภายในที่ท้าทายอย่างรุนแรง แต่เป็นกระบวนการสำคัญที่
นำไปสู่การรู้แจ้งและการยอมรับความเป็นจริงอย่างลึกซึ้ง ซึ่งเปิดโอกาสให้แฮรีได้เห็นภาพรวมของชีวิตที่เต็มไป
ด้วยความขัดแย้งและความไม่แน่นอน พร้อมทั้งค้นพบหนทางที่จะเดินต่อไปได้อย่างมีสติและความหมาย (เฮอร์
มานน์ เอสเส, 2559) 

 
บทวิเคราะห์และบทวิจารณ์ (Analysis & Review) 

สเตปเปนวูล์ฟ เป็นผลงานที่สะท้อนแนวคิดปรัชญาเชิงลึกเกี่ยวกับความหมายของชีวิตและความ
ขัดแย้งภายในจิตใจมนุษย์ ผ่านกรอบแนวคิดที่หลากหลาย ทั้งในแง่อัตถิภาวนิยม (Existentialism) สุญนิยม 
(Nihilism) และปรัชญาแอบเสิร์ด (Absurdism) ไปจนถึงมิติทางจิตวิทยาเชิงลึกของฟรอยด์ (Freudian 
psychology) ซึ่งช่วยอธิบายพลังงานและแรงขับภายในที่ส่งผลต่อพฤติกรรมและการแสวงหาตัวตนของแฮรี 
ฮอลเลอร์ (Hesse, 1991; Freud, 1965) 

อัตถิภาวนิยม (Existentialism)  ตัวละครหลักเผชิญกับความรู้สึกแปลกแยกและโดดเดี่ยวในโลกที่
ไร้ความหมายตายตัว และต้องเผชิญกับคำถามพื้นฐานเกี่ยวกับตัวตน เสรีภาพ และความรับผิดชอบต่อการ
เลือกทางเดินชีวิต นี่สะท้อนให้เห็นปรัชญาของซาร์ตร์ (Jean-Paul Sartre) และคีย์เยอร์กากอร์ (Søren 



              วารสาร มจร สุรนารีสาร / MCU Suranaree Journal 
                                  ปีที่ 3 ฉบับที่ 3 กันยายน-ธันวาคม 2568 / Vol.3 No.3 September–Decemberl  2025   

 

138 
 

Kierkegaard) ที่ชี้ว่าชีวิตนั้นไม่มีแก่นสารความหมายโดยกำเนิด แต่เราต้องสร้างมันขึ้นมาเองผ่านการกระทำ
และการยอมรับความจริงที่ไม่แน่นอนของโลก (Sartre, 2007; Kierkegaard, 1980)  

สุญนิยม (Nihilism) และ ปรัชญาแอบเสิร์ด หรือ ไร้ความหมายนิยม (Absurdism) 
ความรู้สึกถึงความไร้จุดหมายในชีวิตและความขัดแย้งระหว่างความต้องการหาความหมายกับความ

ว่างเปล่าของโลกปรากฏชัดในเรื่อง ซึ ่งสอดคล้องกับแนวคิดของนีทเช่ (Friedrich Nietzsche) และคามู 
(Albert Camus) โดยเฉพาะการยอมรับ “ความไร้เหตุผล” ของชีวิตอย่างมีสติ และการเลือกที่จะ “สร้าง
ความหมาย” ท่ามกลางความไร้เหตุผลนั้นเอง (Nietzsche, 1967; Camus, 1991) 

จิตวิทยาเชิงลึกแบบฟรอยด์ 
การวิเคราะห์แรงขับภายในและความขัดแย้งของจิตใต้สำนึกในตัวแฮรี สะท้อนแนวคิดเรื่องอิด (Id), อี

โก้ (Ego) และซูเปอร์อีโก้ (Superego) ของฟรอยด์ ซึ่งช่วยอธิบายความเป็น “สองบุคลิก” ในตัวแฮรี  คือ 
มนุษย์ที่มีความอ่อนโยนและเหตุผล กับหมาป่าที่มีความดิบเถื่อนและแรงปรารถนาไม่ถูกควบคุม (Freud, 
1965) 

 
วิเคราะห์ทางปรัชญา (Philosophical Analysis) 

โรงละครมายาในมิติปรัชญาและจิตวิทยา 
1) โรงละครใน สเตปเปนวูล์ฟ สื่อถึง “จิตไร้สำนึก” หรือ “พื้นที่จิตวิญญาณ” ที่สะท้อนด้านต่าง ๆ 

ของตัวตนที่แฮรีเคยปฏิเสธหรือไม่รู้จัก  
2) ได้รับอิทธิพลจากแนวจิตวิเคราะห์ของคาร์ล ยุง ที่เสนอว่ามนุษย์มีหลาย หน้ากากทางสังคม 

(Persona) และ ด้านมืดที่ถูกกดไว้ (Shadow self) (Jung, 1968) 
3) การเดินทางในโรงละครคือการเผชิญหน้ากับตัวตนที่แตกเป็นชิ้นส่วน และการยอมรับโมเสกของ

บุคลิกหลากหลาย 
ความซับซ้อนของตัวตนมนุษย์ 
1) แฮรีเชื่อว่าตนมีสองด้านหลัก คือ “มนุษย์ผู้สูงส่ง” กับ “หมาป่าแห่งทุ่งสเตปป์” 
2) แต่การเดินทางทางจิตวิญญาณเผยให้เห็นว่ามนุษย์มีตัวตนย่อยอีกมากมายหลายรูปแบบ ซึ่ง

สะท้อนแนวคิดโพสต์โมเดิร์นเรื่องความไม่แน่นอนของตัวตน (Berger, 1967) 
การเล่น (Play) และเสรีภาพ 
1) โรงละครเชิญชวนให้ “เล่น” หรือทดลองเป็นตัวตนอื่น ๆ เพื่อหลุดพ้นจากความเคร่งเครียดและ

ทุกข์ในชีวิตจริง (Chödrön, 2002) 
2) การเล่นอย่างมีความสุข (playfulness) คือหนทางสำคัญในการบรรลุเสรีภาพทางจิตใจ  
สัญลักษณ์ของโมสาร์ทและเสียงหัวเราะ 
1) โมสาร์ทเป็นตัวแทนศิลปะ เสรีภาพ และความเบิกบานใจ 
2) เสียงหัวเราะของโมสาร์ท คือคำสอนให้เรา “หัวเราะกับชีวิ ต” แม้ในยามความโหดร้าย เพ่ือ

ปลดปล่อยตัวเองจากความยึดติด (Hesse, 1991) 
 
 
 
 
 



              วารสาร มจร สุรนารีสาร / MCU Suranaree Journal 
                                  ปีที่ 3 ฉบับที่ 3 กันยายน-ธันวาคม 2568 / Vol.3 No.3 September–Decemberl  2025   

 

139 
 

การเชื่อมโยงกับพุทธปรัชญาและปรัชญาเต๋า 
นอกเหนือจากกรอบตะวันตกแล้ว สเตปเปนวูล์ฟ ยังสามารถตีความในมิติพุทธปรัชญา เช่น การ

ปล่อยวางจากความยึดติด (Anatta, อนัตตา) และความไม่เที่ยง (Anicca, อนิจจัง) ซึ่งช่วยเปิดทางสู่การรู้แจ้ง
ตนเองและยอมรับความขัดแย้งภายใน (ที.ม. 4/20-24/20-24) ในลักษณะที่ไม่ยึดติดกับตัวตนเดียวหรือเพียง
ความจริงใดความจริงหนึ่ง (วิทย์ วิศทเวทย์, 2553) ในทางเดียวกัน ปรัชญาเต๋าเน้นการยอมรับ “คู่ตรงข้าม” 
เช่น หยิน–หยาง ความสมดุลและความไหลลื่นของชีวิต ซึ่งสะท้อนภาพของแฮรีที่ต้องปรับตัวและรวมตัวตน
สองด้านไว้ด้วยกันอย่างกลมกลืน  (พระพรหมคุณาภรณ์, 2552; เหลาจื๊อ, 2537; ทองหล่อ วงษ์ธรรมา, 2549) 

การวิเคราะห์เชิงปรัชญานี้ชี้ให้เห็นว่า สเตปเปนวูล์ฟ ไม่ได้เป็นเพียงเรื่องราวของชายผู้สิ้นหวัง แต่
เป็นบทสนทนาระหว่างปรัชญาและจิตวิทยาที่เปิดโอกาสให้ผู้อ่านได้ตั้งคำถามสำคัญเกี่ยวกับความหมายของ
ชีวิต เสรีภาพ และการยอมรับในความไม่สมบูรณ์ของมนุษย์ในโลกสมัยใหม่ 

 
บทวิจารณ์ (Review) 

สเตปเปนวูล์ฟ ถือเป็นผลงานสำคัญที่สะท้อนความขัดแย้งทางจิตวิญญาณของมนุษย์สมัยใหม่ได้
อย่างลึกซึ้งและทรงพลัง ด้วยการนำเสนอภาพตัวละครที่มีความซับซ้อนทางอารมณ์และความคิดซึ่งสะท้อนถึง
ความแปลกแยกและความสับสนในยุคปัจจุบัน (เฮอร์มานน์ เอสเส, 2559)งานชิ้นนี้มีความโดดเด่นในแง่ของ
การผสมผสานแนวคิดกลุ่มปรัชญาว่าด้วยความหมายของชีวิต ประกอบด้วยสุญนิยม อัตถิภาวนิยม และ
ปรัชญาแอบเสิร์ด (ไร้ความหมายนิยม) ซึ่งปรากฏเด่นชัดในการตั้งคำถามต่อความหมายของชีวิต ความโดด
เดี่ยว และอิสรภาพ เช่นเดียวกับ Sartre และ Kierkegaard และจิตวิทยาเชิงลึกอย่างกลมกลืน โรงละครเวท
มนตร์ สื ่อถึง "จิตไร้สำนึก" (Unconscious) ในแนวจิตวิเคราะห์ของ Jung อย่างชัดเจนการแสดงตัวตนที่
หลากหลายของแฮร์รี สะท้อนแนวคิด “Self is fragmented” ของปรัชญาโพสต์โมเดิร์น โดยยังเปิดพื้นที่ให้
ผู ้อ่านตีความเชื่อมโยงกับปรัชญาแบบตะวันออก เช่น พุทธปรัชญาและปรัชญาเต๋า ซึ่งเพิ่มมิติในการเข้า
ใจความขัดแย้งและการเดินทางภายในของมนุษย์ 

จุดเด่น (Strengths) 
1) มีความลึกทางปรัชญาและจิตวิเคราะห์ที่เชื่อมโยงแนวคิดหลากหลายอย่างกลมกลืน 
2) การสร้างตัวละครที่ซับซ้อนและมีหลายมิติ สะท้อนภาพของมนุษย์สองขั้วอย่างชัดเจน 
3) ภาษาและสัญลักษณ์ลึกซึ้ง สร้างบรรยากาศทางจิตวิญญาณ 
4) การใช้ “โรงละครมายา” เป็นสัญลักษณ์จิตใต้สำนึก และการเดินทางทางจิตวิญญาณที่ลึกซึ้ง 
5) การผสมผสานปรัชญาตะวันตกและตะวันออกได้อย่างกลมกลืน ทำให้ผู้อ่านสามารถตีความได้

หลากหลายระดับ 
6) การตั้งคำถามเชิงปรัชญาเรื่องตัวตน ความหมายของชีวิต และเสรีภาพในโลกยุคสมัยที่ไร้จุดหมาย 
7) เปิดพื้นท่ีให้ตีความและศึกษาข้ามศาสตร์ 
จุดด้อย (Weaknesses) 

1) ใช้ภาษาท่ีซับซ้อนและสัญลักษณ์ท่ีลึก อาจทำให้ผู้อ่านทั่วไปรู้สึกสับสนและเข้าถึงยาก 
2) เนื้อหาบางส่วนคลุมเครือและตีความได้หลายทาง อาจสร้างความงุนงงและขัดแย้งในการอ่าน 
3) เน้นหนักเรื่องภาวะจิตและปรัชญา ทำให้บางจุดขาดความต่อเนื่องในโครงเรื่องหรือความกระชับ 
4) โครงสร้างเรื่องบางช่วงซับซ้อนและตีความยาก โดยเฉพาะฉากโรงละครมายา 
5) ตัวละครหญิง เช่น เฮอร์มีน ถูกวิจารณ์ว่าเป็นเพียง “Anima” ในจิตวิเคราะห์ 
6) บรรยากาศเรื่องเน้นความหม่นหมอง อาจไม่เหมาะกับผู้อ่านที่ต้องการแรงบันดาลใจง่าย ๆ 



              วารสาร มจร สุรนารีสาร / MCU Suranaree Journal 
                                  ปีที่ 3 ฉบับที่ 3 กันยายน-ธันวาคม 2568 / Vol.3 No.3 September–Decemberl  2025   

 

140 
 

อย่างไรก็ตาม นวนิยายเรื่องนี้อาจมีข้อจำกัดในแง่ของความซับซ้อนทางภาษาและสัญลักษณ์ที่
ลึกซึ้งเกินกว่าจะเข้าถึงได้ง่ายสำหรับผู้อ่านทั่วไป ทำให้อาจเกิดความสับสนและรู้สึกห่างเหินกับเนื้อหาได้ บาง
ช่วง เช่น “โรงละครเวทมนตร์” มีลักษณะเหมือนความฝัน (Surreal) และอาจทำให้ผู้อ่านทั่วไปสับสนหรือไม่
เข้าใจจุดมุ่งหมายเชิงสัญลักษณ์ นอกจากนี้ การตีความที่หลากหลาย (เฮอร์มานน์ เอสเส, 2559)อาจนำไปสู่
ความคลุมเครือในบางประเด็น ในทางกลับกันจุดนี้นี่เองก็อาจเป็นส่วนหนึ่งของเสน่ห์และความท้าทายที่ทำให้
งานชิ้นนี้ยังคงมีชีวิตและความหมายในทุกยุคสมัย ซึ่งในมุมมองทางวรรณกรรมและปรัชญา สเตปเปนวูล์ฟ จึง
ไม่เพียงแต่เป็นนวนิยายที่สะท้อนความเป็นจริงทางสังคมและจิตใจ แต่ยังเป็นเครื่องมือสำคัญที่กระตุ้นให้เกิด
การตั้งคำถามเกี่ยวกับตัวตน ความหมายของชีวิต และการเผชิญหน้ากับความขัดแย้งภายในตนเองในโลกที่เต็ม
ไปด้วยความไม่แน่นอน  

 
องค์ความรู้ที่ได้รับ  

สเตปเปนวูล์ฟ ไม่ใช่แค่นวนิยายธรรมดา แต่มันคือกระจกเงาที่สะท้อนความซับซ้อนและความ
ขัดแย้งในใจมนุษย์อย่างลึกซึ้ง ผ่านการเดินทางของแฮรี ฮอลเลอร์ เราได้รับโอกาสพิเศษในการสำรวจตัวตน 
ความเป็นจริง และความหมายของชีวิตในแบบที่เหนือกว่าคำตอบง่าย ๆ งานเขียนนี้จึงเปิดประตูสู่มุมมองใหม่ 
ๆ ที่ทั้งท้าทายและเปลี่ยนแปลงวิธีคิดของเราอย่างแท้จริง  จากการวิเคราะห์เนื้อหาสามารถถอดบทเรียนเป็น
องค์ความรู้ได้ดังนี้ 

1) ความซับซ้อนของตัวตนมนุษย์ 
จากเรื่องสเตปเปนวูล์ฟ เราเข้าใจได้ว่ามนุษย์ไม่ได้มีเพียงตัวตนเดียวหรือสองขั้วตรงข้าม แต่เป็น

การประกอบกันของหลาย “ตัวตนย่อย” ที่มีทั้งด้านสว่างและด้านมืด 
2) การยอมรับความขัดแย้งภายใน 
การเดินทางของแฮรีสะท้อนให้เห็นว่า การเผชิญหน้าและยอมรับความขัดแย้งในใจเป็นก้าวสำคัญสู่

การรู้แจ้งและความเป็นอิสระทางจิตวิญญาณ 
3) บทบาทของ “โรงละครมายา” ในการเข้าใจจิตใจ 
โรงละครเป็นสัญลักษณ์ท่ีช่วยเปิดโอกาสให้เข้าใจความหลากหลายของตัวตน และแสดงให้เห็นว่า

โลกและตัวตนบางส่วนเป็นภาพลวงตาที่ต้องปลดปล่อย 
4) การประยุกต์ใช้แนวคิดตะวันตกและตะวันออก 
การผสมผสานแนวคิดอัตถิภาวนิยม สุญนิยม จิตวิทยา กับพุทธปรัชญาและปรัชญาเต๋า ช่วยให้เห็น

มุมมองข้ามวัฒนธรรมในการเข้าใจชีวิต ความเป็นตัวตน และความทุกข์ 
5) ความสำคัญของการ “เล่น” และการหัวเราะในชีวิต 
แนวคิดเรื่องการเล่น (playfulness) และเสียงหัวเราะของโมสาร์ทชี้ว่า เสรีภาพและความสุข

แท้จริงเกิดจากการปลดปล่อยตนเองจากความเคร่งเครียดและยึดติด 
โดยสรุป องค์ความรู้ที่ได้รับจากสเตปเปนวูล์ฟชวนให้เราทบทวนและตั้งคำถามกับตัวเองอย่าง

ลึกซึ้ง ไมว่่าจะเป็นเรื่องของตัวตนที่หลากหลาย การยอมรับความขัดแย้งภายใน หรือบทเรียนในการปลดปล่อย
จากความยึดติด สิ่งเหล่านี้ไม่เพียงแต่ช่วยให้เราเข้าใจแฮรีในฐานะตัวละคร แต่ยังสะท้อนภาพสะท้อนของ
มนุษย์ทุกคนที่ต้องเผชิญกับความไม่สมบูรณ์ในโลกที่เปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วและไม่แน่นอนนี้ 
 
 



              วารสาร มจร สุรนารีสาร / MCU Suranaree Journal 
                                  ปีที่ 3 ฉบับที่ 3 กันยายน-ธันวาคม 2568 / Vol.3 No.3 September–Decemberl  2025   

 

141 
 

คุณค่าทางการศึกษาและสังคม 
คุณค่าทางการศึกษา 

สเตปเปนวูล์ฟ ไม่ได้เป็นเพียงวรรณกรรมสำหรับนักอ่านทั ่วไปเท่านั ้น หากยังทำหน้าที ่เป็น
ห้องเรียนจิตวิทยาเชิงลึกแบบเปิดโล่ง ที่ผู้อ่านต้องเดินเข้าไปด้วยตัวของตนเอง ผ่านโลกสองชั้นของแฮรี ฮอล
เลอร์ เราได้เห็นกระบวนการเรียนรู้ภายใน ( Inner learning process) ที่เกิดขึ้นผ่านความปะทะของสองจิต
วิญญาณ คือมนุษย์ผู้ใฝ่ดี กับหมาป่าผู้ดิบเถื่อน 

หนังสือเล่มนี้จึงเป็น ตัวอย่างทองของการสอนการคิดเชิงวิพากษ์ เพราะมันบังคับให้ผู้อ่านตั้ง
คำถามต่อความเชื่อเดิม ๆ ของตัวเอง กระตุ้นให้ตีความ ตั้งข้อสงสัย และสำรวจ “เสียงลึกในใจ” ซึ่งเป็นหัวใจ
ของการเรียนรู้ยุคใหม่  ในห้องเรียนปรัชญาหรือจิตวิทยา ตัวละครแฮรีสามารถใช้เป็นกรณีศึกษาที่ทรงพลังใน
การอภิปรายประเด็น เช่น 1) เสรีภาพในการเลือก และภาระทางศีลธรรม 2) ความซับซ้อนของอารมณ์มนุษย์ 
3) การต่อสู้กับตัวตนที่ขัดแย้ง 

ดังนั้น สเตปเปนวูล์ฟ จึงเป็นมากกว่าหนังสือ แต่มันเป็น สนามทดลองทางจิตวิญญาณ (Spiritual 
laboratory) ที่เปิดโอกาสให้นักศึกษาเรียนรู้ความสมดุลระหว่างเหตุผล อารมณ์ และด้านมืดที่เราไม่อยาก
เผชิญหน้าด้วย 

คุณค่าทางสังคม 

ในระดับสังคม สเตปเปนวูล์ฟ ทำงานเหมือน “กระจกใสไร้กรอบ” ที่สะท้อนความปั่นป่วนทาง
จิตใจของมนุษย์ยุคใหม่ได้อย่างแม่นยำอย่างประหลาด ทั้งความโดดเดี่ยว ความแปลกแยก ความหวาดผวาต่อ
ความไม่แน่นอน และแรงกดดันที่ถาโถมจากโลกทุนนิยมและเทคโนโลยี  

สิ่งที่เฮสเสเขียนเมื่อเกือบหนึ่งศตวรรษก่อน กลับสอดคล้องอย่างเหลือเชื่อกับโลกดิจิทัลในปัจจุบัน 
ยุคที่ผู้คนมี “เพื่อนพันคน แต่ไม่มีใครสักคน” ที่เข้าใจตัวตนแท้จริงของเรา หนังสือเรื่องสเตปเปนวูล์ฟ จึงช่วย
เปิดพื้นที่สำหรับ การยอมรับความหลากหลายของตัวตน ความเข้าใจผู้อื่นอย่างมีเมตตา และ การอยู่ร่วมกับ
ความแตกต่างโดยไม่ตัดสิน เมื่อมองผ่านเลนส์พุทธปรัชญาและปรัชญาเต๋า เรื่องนี้ยังชวนให้เราเห็นว่า “อัตตา
เป็นเพียงเงาเรื่องเล่า” และความทุกข์จำนวนมากเกิดจากการยึดติดกับตัวตนเกินไป  

การปล่อยวางและการยอมรับความไม่เที่ยงจึงกลายเป็นทักษะสำคัญของมนุษย์สมัยใหม่ จึงไม่ต่าง
จากการดูแลสุขภาวะทางจิตวิญญาณ กล่าวอีกอย่างหนึ่ง สเตปเปนวูล์ฟ ชี้ให้เราเห็นว่า ก่อนที่สังคมจะเยียวยา
อะไรได้ มนุษย์ต้องเรียนรู้วิธีปรองดองกับ “หมาป่าในใจ” ของตัวเองก่อน 
 
สรุป 

สเตปเปนวูลฟ์ ผลงานของ เฮอร์มานน์ เฮสเส นับว่าเป็นวรรณกรรมที่สั่นสะเทือนจิตใจผู้อ่านไม่
น้อยสำหรับ ไม่เพียงเพราะความหม่นของเนื้อหา แต่เพราะมันพาเรามองลึกเข้าไปในจิตใจมนุษย์ และตั้ง
คำถามที่ยังไม่มีคำตอบ เช่น "ตัวตนคืออะไร?" "เรามีหลายตัวตนหรือหนึ่งเดียว?" "ความหลุดพ้นคือการ
ปลดปล่อยจากอะไร?" งานเขียนชิ้นนี้จึงไม่ใช่เพียงนวนิยาย แต่เป็น บทเรียนทางจิตวิญญาณ สำหรับผู้แสวงหา 
หากเปรียบกับแนวคิดพุทธปรัชญา โรงละครในสเตปเปนวูล์ฟ ก็คล้ายกับการ “เห็นอัตตาเป็นมายา” คือ 
สังสารวัฏ  ตัวตน และการ “แยกตัวออกจากตัวตนที่ยึดถือ” หมายถึงอุปาทาน การปลดปล่อย เพื่อไปสู่การ
เข้าใจตนอย่างลึกซึ้งและปล่อยวาง เป็นการรู้แจ้งผ่านปัญญาและการวางอัตตา แต่หากวิพากษ์ผ่านปรัชญา



              วารสาร มจร สุรนารีสาร / MCU Suranaree Journal 
                                  ปีที่ 3 ฉบับที่ 3 กันยายน-ธันวาคม 2568 / Vol.3 No.3 September–Decemberl  2025   

 

142 
 

โพสต์โมเดิร์น ตัวตนของมนุษย์ไม่ได้มีแก่นแท้ แต่เป็นการประกอบซ้อนซ้อน การหลุดพ้นคือการยอมรับความ
ไม่สมบูรณ ์

โดยรวมแล้ว จึงถือเป็นนวนิยายปรัชญาที่ทรงคุณค่า ทั้งในแง่ของวรรณกรรมและการวิเคราะห์ทาง
จิตวิญญาณ มันไม่เพียงแต่สะท้อนความเป็นจริงทางสังคมและจิตใจมนุษย์เท่านั้น แต่ยังกระตุ้นให้เกิดการตั้ง
คำถามและสำรวจตนเองอย่างลึกซึ้ง ในวงการวิชาการและวรรณกรรมจนถึงปัจจุบัน ด้วยเหตุนี้งานชิ้นนี้จึง
ยังคงความสดใหม่ ตลอดจนมีความหมาย มีคุณค่าและความสำคัญในวงการวิชาการและวรรณกรรมจนถึง
ปัจจุบัน (เฮอร์มานน์ เอสเส, 2559) 

เอกสารอ้างอิง  
ทองหล่อ วงษ์ธรรมา. (2549). เต๋า : ทางแห่งธรรมชาติ. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์อินเดียนสโตร์ 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตโต). (2552). พุทธธรรมฉบับปรับปรุงและขยายความ (พิมพ์ครั ้งที ่ 11). 

กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . 

กรุงเทพมหานคร: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
วิทย์ วิศทเวทย์. (2553). ปรัชญาทรรศน์ : พุทธปรัชญา. กรุงเทพมหานคร: โครงการเผยแผ่ผลงานวิชาการ 

คณะอักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
เหลาจื๊อ. (2537). เต๋า เต็ก เก็ง (โชติช่วง นาดอน, แปล) (พิมพ์ครั้งที่ 3). กรุงเทพมหานคร: ข้าวหอม. 
เฮอร์มานน์ เอสเส . (2559). สเตปเปนวูล์ฟ (Steppenwolf) (สดใส ขันติวรพงศ์ , แปล; พิมพ์ครั ้งที ่ 2). 

กรุงเทพมหานคร: สร้างสรรค์บุ๊คส์. 
Berger, P. L. (1967). The sacred canopy: Elements of a sociological theory of religion. Anchor 

Books. 
Camus, A. (1991). The myth of Sisyphus and other essays (J. O'Brien, Trans.). Vintage 

International. (Original work published 1942) 
Chödrön, P. (2 0 0 2 ) .  When things fall apart: Heart advice for difficult times. Shambhala 

Publications. 
Freud, S. (1965). The ego and the id. W. W. Norton & Company. 
Hesse, H. (1991). Steppenwolf (R. Manheim, Trans.). Picador. (Original work published 1927) 
Jung, C. G. (1968). The archetypes and the collective unconscious (R. F. C. Hull, Trans.). 

Princeton University Press. 
Kierkegaard, S. (1980). The sickness unto death (H. V. Hong & E. H. Hong, Trans.). Princeton 

University Press. (Original work published 1849) 
LaFargue, M. (2013). Buddhism and existentialism: The quest for authentic existence. University 

of Hawaii Press. 
Nietzsche, F. (1967). The birth of tragedy and other writings (R. Speirs, Trans.). Penguin Books. 
Sartre, J.-P. (2007). Existentialism is a humanism (C. Macomber, Trans.). Yale University Press. 

(Original work published 1946) 
 


