
              วารสาร มจร สุรนารีสาร / MCU Suranaree Journal 
                                  ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2568 / Vol.3 No.2 May–August  2025   

 

113 
 

 

 
 



              วารสาร มจร สุรนารีสาร / MCU Suranaree Journal 
                                  ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2568 / Vol.3 No.2 May–August  2025   

 

114 
 

 

หลักอธิปไตย 3 เพื่อการประยุกต์ใช้สำหรับการบริหารทางการศึกษา 
THE PRINCIPLE OF THREE SUPREMACY FOR APPLIES  

TO EDUCATIONAL ADMINISTRATION 
 

ภูเมศร์ ศักดิ์จันทร์1 พระครูวินัยธรวุฒิชัย ชยวุฑฺโฒ2 
Phumet Sakchan1, Phrakhruvinaithorn Wutthichai Chayawuddho2 

 

(Received: February 12, 2025; Revised: July 20, 2025; Accepted: August 23, 2025) 

 

บทคัดย่อ 

 บทความวิชาการนี้มุ่งเน้นศึกษาหลักอธิปไตย 3 เพื่อการประยุกต์ใช้สำหรับการบริหารทางการศึกษา 
จากการศึกษาพบว่า หลักอธิปไตยตามแนวพระพุทธศาสนาในหลักธรรมคําสอนของพระพุทธเจ้าที่ทรงตรัส
และสอนเกี่ยวกับการเป็นผู้นํา นักปกครอง หรือนักบริหาร ซึ่งประกอบด้วยธรรม 3 ประการ คืออัตตาธิปไตย
เป็นความมีตนเป็นใหญ่ซึ่งนึกถึงตน คำนึงถึงฐานะ เกียรติศักดิ์ศรี หรือผลประโยชน์ของตนเป็นสำคัญพึงใช้แต่
ในขอบเขตที่เป็นความดี ส่วนโลกาธิปไตยเป็นความมีโลกเป็นใหญ่โดยยึดถือเอาเสียงหรือกระแสหรือความนิยม
ของคนส่วนใหญ่เป็นสำคัญ และธัมมาธิปไตยเป็นความมีธรรมเป็นใหญ่ซึ่งการตัดสินใจโดยยึดเอาความถูกต้อง
เป็นระบบที่มีความเที่ยงธรรมและมีมาตรฐานสำหรับทุกฝ่าย ตลอดจนการประยุกต์นำหลักอธิปไตย 3 ไปสู่
การบูรณาการเพื่อนำไปประยุกต์ใช้สำหรับการบริหารทางการศึกษาโดยผู้บริหารสามารถนำหลักอธิปไตยมาใช้
บริหารงานและจัดการเชิงกลยุทธ์ภายในองค์กร ซึ่งส่งผลต่อกระบวนการพัฒนามนุษย์ทำให้เกิดองค์ความรู้และ
พัฒนาตนเองได้เต็มศักยภาพทำให้เกิดความสงบสุขร่มเย็นของคนในองค์กรและสังคม  

คำสำคัญ : การบริหาร, การศึกษา, พระพุทธศาสนา, อธิปไตย 3 
 
 

ABSTRACT  

This academic article aims to study the principles of the three supremacy for 
application in educational administration.  The study found that the principles of supremacy 
according to Buddhist teachings, as taught by the Buddha, relate to leadership, governance or 
administration. These principles consist of three components: The first, autonomy supremacy: 

 
1-2 คณะศึกษาศาสตร์ มหาวิทยาลยัมหามกฏุราชวิทยาลยั วิทยาเขตศรีธรรมาโศกราช /Faculty of Education,  
Mahamakut Buddhist University, Srithammasokkarat Campus.  
*Corresponding author: E-mail: wattchai.pet@mbu.th 
 



              วารสาร มจร สุรนารีสาร / MCU Suranaree Journal 
                                  ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2568 / Vol.3 No.2 May–August  2025   

 

115 
 

this refers to self- governance, focusing on oneself, considering one's status, dignity, or self-
interest as important, and should be used only within the bounds of goodness.  The second, 
worldly supremacy:  this pertains to the dominance of worldly opinions, where the voices, 
trends, or popularity of the majority are considered significant.  And the third, dharma 
supremacy:  this represents the principle of having righteousness as the priority, making 
decisions based on correctness, with a system that is fair and has standards for all parties 
involved. Including the application of the three supremacy to integration for use in educational 
administration, where administrators can use the principles of supremacy to manage and 
strategically manage within the organization, which affects the human development process, 
creating knowledge and self-development to the fullest potential, resulting in peace and 
prosperity for people in the organization and society. 

Keywords:, Administration, Education, Buddhism, The Three Supremacy 
 
 
 
บทนำ    

หลักธรรมทางพระพุทธศาสนานั้นเป็นสิ่งสำคัญที่อยู่คู่กับชีวิตมนุษย์ในทุกระดับ โดยเมื่ออยู่ตามลำพัง
แต่ละคนก็จะมีธรรมประจำตนและเมื่ออยู่รวมกันเป็นบ้านเป็นเรือนก็มีธรรมะสำหรับบ้านเรือน เพื่อให้
ผู้ปกครองบ้านเรือนได้ปฏิบัติและเป็นธรรมะที่เป็นไปเพ่ือความสงบร่มเย็นแก่ตนเอง บ้านเรือน บ้านเมือง และ
โลก ฉะนั้นแล้วพระพุทธศาสนากับวิถีชีวิตของมนุษย์จึงแยกออกจากกันไม่ได้ ซึ่ งพระพุทธศาสนาเข้ามามี
บทบาทในหลายๆด้าน ทั้งด้านพระพุทธศาสนาเป็นพลังที่สร้างบูรณาการของสังคม ซึ่งเป็นสถาบันที่ถ่ายทอด
ปลูกฝังวัฒนธรรมและจริยธรรมทางสังคม ตลอดจนช่วยส่งเสริมความรู ้สึกเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันทาง
วัฒนธรรมและความเป็นชาติ ด้านพระพุทธศาสนามีบทบาทสำคัญต่อการกำหนดแนวทางความสัมพันธ์
ระหว่างสมาชิกในสังคม และด้านพระพุทธศาสนามีหลักการเกี่ยวกับธรรมชาติ ปัญหาทางศีลธรรม และ
เกี่ยวข้องกับความเสมอภาคกันในโอกาสทางสังคม เศรษฐกิจ และการเมือง  (พระมหาจรรยา จน̣ทสาโร 
(ลินลา), 2552)  
 โดยทั้งนี้การนำหลักธรรมของอธิปไตย 3 เพ่ือทำให้เกิดข้ึนในตนและสังคมเพ่ือความสงบสุขร่มเย็นของ
สังคมนำมาประยุกต์ใช้ในด้านการปกครอง ด้านการใช้ชีวิต และด้านการบริหารทางการศึกษา ทั้งนี้นั้นในดา้น
การประยุกต์ใช้หลักอธิปไตยในทางด้านการศึกษาการบริหารทางการศึกษาและการจัดการศึกษา ซึ ่งมี
ความสำคัญต่อกระบวนการพัฒนามนุษย์เพ่ือให้เกิดองค์ความรู้และพัฒนาตนเองได้เต็มศักยภาพ โดยผู้บริหาร
สามารถนำหลักอธิปไตยในทางโลก ในส่วนของอำนาจอธิปไตยทางกฎหมายและหลักอธิปไตยในทางธรรม โดย
อัตตาธิปไตยไปปรับใช้ในการบริหารแนวคิดทฤษฎีแลการประยุกต์ใช้หลักอธิปไตย 3 เพื่อเรียนรู้และทำความ
เข้าใจหลักธรรมทางพุทธศาสนาของหลักอธิปไตย 3 ซึ่งประกอบด้วยอัตตาธิปไตย โลกาธิปไตย และธัมมาธิป
ไตย ซึ่งทั้งหมดนี้เป็นหลักทางพุทธที่มนุษย์ควรนำไปยึดใช้ในการดำรงชีวิตประจำวัน ตลอดจนการนำไป
ประยุกต์ใช้ปฏิบัติในหน้าที่การงานด้านต่างๆ ทั้งด้านการบริหารการปกครองและด้านการบริหารทางการศึกษา 
ซึ่งทุกๆการนำยึดมั่นและนำไปปฏิบัติจะส่งผลให้มนุษย์และสังคมเกิดความสงบสุขและใช้ชีวิตได้อย่างมี
ความสุขเกิดการช่วยเหลือดูแลและพ่ึงพากันของสังคมตลอดไป  



              วารสาร มจร สุรนารีสาร / MCU Suranaree Journal 
                                  ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2568 / Vol.3 No.2 May–August  2025   

 

116 
 

 ด้วยเหตุผลดังกล่าวส่งผลให้การประยุกต์นำหลักธรรมของอธิปไตย 3  ไปสู่การบูรณาการเพ่ือนำไปใช้
ในชีวิตประจำวัน โดยเฉพาะทางด้านการบริหารการศึกษาและการดำเนินชีวิตได้อย่างมีความสุข ทั้งนี้เพื่อใช้
เป็นแบบอย่างการบริหารงานในองค์กรและดำเนินชีวิตให้เกิดความเป็นอธิปไตย 
 
หลักอธิปไตย 3 

คำว่า อธิปไตย หมายถึง ความเป็นใหญ่ โดยในทางการปกครองนั้นเป็นอำนาจสูงสุด (sovereignty) 
ซึ่งเป็นองค์ประกอบที่สำคัญที่สุดของความเป็นรัฐในปัจจุบัน ซึ่งจะขาดเสียมิได้ โดยพระพุทธเจ้าได้นำคำนี้มา
อธิบายให้เป็นความหมายของการปฏิบัติธรรมของภิกษุ แต่ก็สามารถนำมาอธิบายในเชิงการปกครองได้ ดังนั้น 
อธิปไตย มาจากคำว่า อธิปเตยยะ ซึ่งแปลว่า การคุ้มครองที่ยิ่งใหญ่ โดยศัพท์ที่ว่านี้มาจาก อธิ ปา ติ มารวมกัน 
โดย คำว่า อธิ แปลว่า ยิ่งใหญ่ ส่วนคำว่า ปา แปลว่า คุ้มครอง และคำว่า ติ เป็นปัจจัยมีความหมายเป็นเพียง
ให้ศัพท์ที่ว่ามานี้ เป็นนามรวมทั้งหมดได้ศัพท์ว่า อธิปติแล้วแผลงเป็น อธิปเตยยะ และสุดท้ายก็กลายมาเป็น 
อธิปไตย โดยความเป็นใหญ่นี้เป็นความหมายที่กว้างเกินไป และในพระไตรปิฎกเพียงระบุคำว่าอธิปไตยไว้ก็เป็น
ลักษณะของการตั้งกรอบในเรื่องแนวคิดที่เน้นถึงหมวดธรรมเป็นหลักเท่านั้น (ทวี ผลสมภพ, 2534) 

ส่วนความหมายของอธิปไตย ตามความหมายตามพจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถานนั้นแปลว่า 
อำนาจสูงสุดของรัฐที่จะใช้บังคับบัญชาภายในอาณาเขตของตน (ราชบัณฑิตยสถาน, 2556) และจันทิมา เกษ
แก้ว ได้ให้ความหมายของคำว่า อธิปไตย โดยแท้ที่จริงต้องเพิ่มคําว่า “อำนาจ” เข้าไปอีกคําหนึ่งเพ่ือให้
ความหมายที่ชัดเจนยิ่งขึ้น เมื่อรวมคําทั้งสองเข้าด้วยกันจึงได้คำว่า อำนาจอธิปไตย ซ่ึงหมายถึงอำนาจสูงสุดใน
การปกครองประเทศ ไม่มีอำนาจอื่นใดในรัฐอยู่เหนืออำนาจอธิปไตยหรือใหญ่กว่าอีกแล้วเพราะถือว่าอำนาจ
อธิปไตยเป็นอำนาจสูงสุดแห่งรัฐ โดยรูปแบบที่พระพุทธเจ้าทรงประทานอำนาจอธิปไตยให้แก่สงฆ์หรือมอบ
ความเป็นใหญ่หรือให้สงฆ์เป็นผู้ใช้อำนาจอธิปไตยแทนนั้นนับว่าเป็นการกระจายอำนาจให้กับกลุ่มภิกษุหรือ
สงฆ์หาได้มอบให้กับภิกษุรูปใดรูปหนึ่งเข้ามาบริหารจัดการโดยเด็ดขาด ไม่แต่บางครั้งในการทำภารกิจบาง
ประการ กลุ่มสงฆ์อาจมอบอำนาจให้กับตัวแทน หรือมอบให้ภิกษุรูปใดรูปหนึ่งมาทำหน้าที่ก็ได้ (จันทิมา เกษ
แก้ว, 2540) 

ตลอดจนในส่วนความหมายของอธิปไตยตามหลักการรูปแบบการปกครอง ซึ่งคือ ความเป็นใหญ่ 
โดยตรงกับคำในภาษาบาลีว่า “อธิปเตยฺย” หรือที่เราใช้ว่า “อธิปไตย” ในด้านการเมืองเรามีการปกครองกันใน
หลายรูปแบบ ถ้าเป็นการปกครองที่ถือคนคนเดียวเป็นใหญ่ ไม่ว่าจะเป็นระบอบสมบูรณาญาสิทธิราชย์หรือ
ระบอบเผด็จการก็ตาม เรียกว่า “เอกาธิปไตย” คือ การปกครองที่มีคนคนเดียวเป็นใหญ่ ซึ่งถ้าหากการ
ปกครองนั้นเป็นการปกครองที่เป็นคณะบุคคลร่วมกันปกครอง อำนาจมิได้อยู่ที่บุคคลใดบุคคลหนึ่ง แต่หาก
ขึ้นอยู่กับคณะบุคคล ซึ่งบุคคลเหล่านั้นจะต้องประชุมปรึกษากันก่อนว่าจะทำอย่างไร ซึ่งอาจเป็นไปได้ทั้งในเชิง
บวกและเชิงลบ การปกครองแบบนี้เราเรียกว่า “คณาธิปไตย” คือ การปกครองที่ถือคณะบุคคลเป็นใหญ่ โดย
จะมีบุคคลคณะหนึ่งที่ผนึกกำลังกันรักษาอำนาจการปกครองไว้อย่างเหนียวแน่น 

นอกจากนี้ความหมายของ อธิปไตย แปลว่า ผู้เป็นใหญ่ ซึ่งไม่ได้หมายความว่าเป็นใหญ่เหนือเทวดาชั้น
อินทร์พรหมที่ไหน แต่เป็นใหญ่ในแง่เป็นอิสระ เพราะตัวเองช่วยตัวเองได้ ยังแถมรัฐบาลได้เก็บภาษีรายได้จาก
ผลประโยชน์ที่เราแสวงหามาด้วย เมื่อเป็นเช่นนั้นเราก็เป็นใหญ่ คนทั้งหลายมารวมกลุ่มกันเข้าเรียกว่า ประชา 
เมื่อประชาพวกนี้มีแต่ผู้เป็นใหญ่ อันนี้เป็นแผนการสร้างประชาธิปไตยให้เกิดขึ้นในบ้านเมืองจึงรวมเป็นคำว่า
ประชาธิปไตย (พระมหาจรรยา จน̣ทสาโร (ลินลา), 2552) 



              วารสาร มจร สุรนารีสาร / MCU Suranaree Journal 
                                  ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2568 / Vol.3 No.2 May–August  2025   

 

117 
 

โดยนักวิชาการได้กล่าวถึงหลักอธิปไตยตามหลักพุทธศาสนาเถรวาท หมายถึง ความเป็นใหญ่ ความ
เป็นผู้มีอำนาจ เช่น ในพระพุทธศาสนาในยุคแรกๆ พระพุทธเจ้าเป็นผู้มีอำนาจอธิปไตย คือ มีอำนาจในการ
ออกกฎระเบียบหรือข้อปฏิบัติในการยึดถือปฏิบัติสำหรับพระสาวก เรียกว่า พระธรรมวินัย ทั้งนี้ใ นการใช้
อำนาจพระองค์ก็มิได้ทรงใช้โดยพละการ แต่ทรงอาศัยเหตุที่เกิดขึ้นกับพระภิกษุในการบัญญัติพระวินัย โดยมี
อำนาจในการบริหาร เช่น พระพุทธเจ้าทรงจัดองค์กรสงฆ์ขึ้นเพื่อความสามัคคีและความสงบเรียบร้อยดีงาม
ของหมู่คณะในการอยู่ร่วมกันของสงฆ์ และอำนาจในการวินิจฉัยตัดสินคดี เช่น เมื่อพระสาวกรูปใดกระทำ
ความผิด พระพุทธเจ้าจะทรงตรัสเรียกมาตำหนิต่อหน้าสงฆ์แล้วทรงลงโทษ พร้อมทั้งทรงบัญญัติ กฎ ระเบียบ 
ขึ้นมาเพ่ือเป็นแนวทางในการปฏิบัติ (พระอธิการสายแพร กตปุญโญ และเจือจันท์ วังทะพันธ์, 2564) 

ในส่วนความหมายของอธิปไตยตามหลักพจนานุกรมพุทธศาสตร์ฉบับประมวลธรรมนั้น หมายถึง 
ความเป็นใหญ่หรือภาวะที่ถือเอาเป็นใหญ่ (dominant influence; supremacy) โดยกล่าวว่าผู้เป็นอัตตาธิปก 
พึงใช้สติให้มาก, ผู้เป็นโลกาธิปก พึงมีปัญญาครองตนและรู้พินิจ, ผู้เป็นธรรมาธิปก พึงประพฤติให้ถูกหลักธรรม 
และผู้เป็นหัวหน้าหมู่ เป็นนักปกครอง พึงถือธรรมาธิปไตย (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2548) 

ทั้งนี้สรุปได้ว่าความหมายอธิปไตยนั้น สามารถแบ่งได้ถึง 2 ลักษณะ คือ 1) หลักอธิปไตย (การ
ปกครอง) ความหมายในแง่ของการปกครองซึ่งเป็นความเป็นใหญ่ การคุ้มครองที่ยิ่งใหญ่ หรืออำนาจสูงสุดที่จะ
ใช้บังคับบัญชาจะสามารถบังคับหรือควบคุมได้ และ 2) หลักอธิปไตย (พุทธศาสตร์) ความหมายในแง่ของพุทธ
ศาสนาคือการที่มีผู้เป็นใหญ่หรือความเป็นผู้มีอำนาจในการออกกฎระเบียบหรือข้อปฏิบัติในการยึดถือปฏิบัติใน
การยึดถือปฏิบัติสำหรับพระสาวกพร้อมทั้งทรงบัญญัติกฎและระเบียบเพื่อใช้เป็นแนวทางการปฏิบัติที่ถูกตอ้ง 
แต่ทั้งหมดก็กล่าวถึงการมีอำนาจ มีความเป็นใหญ่และสามารถคุ้มครองรักษาปกป้องซึ่งกฎเกณฑ์และระเบยีบ
ต่าง ๆ ไว้ได้ 

 
แนวคิดและความเป็นมาของหลักอธิปไตย 3 
 แนวคิดเกี่ยวกับหลักอธิปไตยโดยทั่วไปมีความเกี่ยวข้องกับอำนาจอธิปไตย (sovereignty) มีลักษณะ
เป็นนามธรรม ซึ่งหมายถึงไม่สามารถจะมองเห็นได้หรือสัมผัสได้เหมือนกับองค์ประกอบอื่นของรัฐ ส ำหรับ
ความคิดเรื่องอำนาจอธิปไตยนั้นถือได้ว่าเป็นรากฐานสำคัญของวิชารัฐศาสตร์สมัยใหม่ โดยความคิดได้มีการ
กล่าวถึงการมีอำนาจบังคับใช้กฎหมายและการมีความสัมพันธ์กับนานาชาติสำหรับอำนาจอธิปไตยเป็นที่
ยอมรับว่าเปน็อำนาจสูงสุดในการปกครองของรัฐ ซึ่งทำให้รัฐมีอำนาจบังคับให้มีการปฏิบัติตามกฎหมาย และมี
อำนาจในดำเนินกิจการระหว่างประเทศ และเนื่องจากอำนาจอธิปไตยเป็นอำนาจสูงสุดดังกล่าว จึงไม่มีอำนาจ
อื่นใดภายในรัฐที่จะมาอยู่เหนืออำนาจอธิปไตย เพราะถ้ามีอำนาจใดมาจำกัดอำนาจอธิปไตยแล้ว อำนาจ
อธิปไตยนั้นก็จะไม่เป็นอำนาจอีกต่อไป และในขณะเดียวกันอำนาจที่มาจํากัดนั้นก็จะกลายเป็นอำนาจอธิปไตย
ใหม่ข้ึนแทน (พระมหาจรรยา จน̣ทสาโร (ลินลา), 2552) 

สำหรับประเทศไทยนั้นมีอำนาจอธิปไตยเป็นอำนาจสูงสุดในการปกครองประเทศ โดยมีรัฐธรรมนูญ
แห่งราชอาณาจักรไทย พ.ศ.2540 ระบุเอาไว้อย่างชัดเจนในมาตรา 3 ว่า “อำนาจ อธิปไตยเป็นของปวงชนชาว
ไทยพระมหากษัตริย์ผู้ทรงเป็นประมุขทรงใช้อำนาจนั้นผ่านทางรัฐสภา คณะรัฐมนตรีและศาล โดยแบ่งเป็น 3 
ประเภท คือ 1) อำนาจนิติบัญญัติ 2) อำนาจบริหาร และ 3) อำนาจตุลาการศาล โดยอำนาจทางนิติบัญญัติ 
คือ อำนาจในการออกกฎหมายเพื่อใช้ในการปกครองประเทศตามหลักทั่วไปผ่านทางรัฐสภาซึ่งประกอบด้วย
สภาผู้แทนราษฎรและวุฒิสภา โดยประชาชนได้เลือกตั้งนํามาซึ่งความอยู่ดีกินดีของประชาชนตลอดจนความ
มั่งคั่งของประเทศ นอกจากนี้อำนาจทางการบริหาร คือ อำนาจซึ่งคณะรัฐมนตรีและข้าราชการทั้งหลายใช้ใน
การบริหารและปกครองประเทศตามกฎหมายซึ่งฝ่ายนิติบัญญัติได้ตราขึ้นมา ส่วนอำนาจตุลาการหรืออำนาจ



              วารสาร มจร สุรนารีสาร / MCU Suranaree Journal 
                                  ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2568 / Vol.3 No.2 May–August  2025   

 

118 
 

ศาล คือ อำนาจในการตัดสินคดีความข้อขัดแย้งต่างๆระหว่างบุคคลกับบุคคล และบุคคลกับรัฐตามกฎหมาย
นิติบัญญัติไว้ตราขึ้นมา 

จากจุดเริ่มต้นจึงถือได้ว่าหลักอธิปไตยมาจากการรวมตัวกันของคนในสังคมขนาดเล็ก โดยมีครอบครัว
ซึ่งถือว่าเป็นหน่วยทางสังคมที่เล็กที่สุด และพัฒนามาเป็นสังคมที่ใหญ่ขึ ้นเรื ่อยๆจนกลายเป็นชุมชนทาง
การเมืองของประชาชนที่อาศัยอยู่รวมกันเป็นกลุ่มในอาณาเขตอันเดียวกัน ในดินแดนที่แน่นอนและมีรัฐบาลซึ่ง
มีอำนาจอธิปไตยและความเป็นอิสระจากการควบคุมของรัฐอื่นๆ โดยที่รัฐก็ถูกจัดตั้งขึ้นด้วยเจตนารมณ์ของ
มนุษย์เองที่ต้องการอยู่ร่วมกันอย่างมีความสุข และเพ่ือความดีงามของการอยู่ร่วมกัน ดังนั้นจึงเห็นว่าอธิปไตย
หรืออำนาจอธิปไตยได้เกิดขึ ้นมาพร้อมๆกับการเริ ่มก่อตั ้งรัฐ ซึ ่งจะเห็นได้ว่ารัฐที ่สมบูรณ์นั ้นจะต้องมี
องค์ประกอบที่สำคัญ 4 ประการ คือ ประชากร ดินแดน รัฐบาล และอำนาจอธิปไตย 

ส่วนแนวคิดของหลักอธิปไตยตามแนวพระพุทธศาสนาเถรวาท สามารถแบ่งเป็น 2 แบบ คือ 1) หลัก
อธิปไตยในธรรม และ 2) หลักอธิปไตยในวินัย (พระมหาจรรยา จน̣ทสาโร (ลินลา), 2552) โดยในเบื้องต้นจะ
กล่าวถึงหลักอธิปไตยในธรรม ซึ่งหลักในข้อนี้เป็นเรื่องที่เกี่ยวข้องกับคน โดยคนเรานิยมอยู่กันเป็นหมู่เป็นคณะ 
เป็นสังคม และคนในสังคมนั้น ก็ประกอบด้วยสมาชิกทุกเพศทุกวัย อาจจะมีความแตกต่างกันทั้งทางด้านฐานะ
หน้าที่การงาน อุปนิสัย ความรู้ และความประพฤติ ซึ่งมีทั้งคนดีและคนเลว มีทั้งคนแข็งแ รงและคนอ่อนแอ 
โดยหากไม่มีการปกครองหรือไม่มีผู้ใช้อำนาจในการปกครองจะส่งผลทำให้สังคมสับสนวุ่นวาย ไม่มีระเบียบ
วินัย และมีการกดขี่ข่มเหงกัน เกิดการเอารัดเอาเปรียบกันตามใจชอบ จึงต้องมีการปกครองและระเบียบใน
การปกครองเพ่ือควบคุมดูแลสังคมให้มีความเรียบร้อยและเกิดความสงบสุข หากมองถึงเรื่องการปกครองโดยที่
รัฐทุกรัฐจะต้องมีผู้ปกครองที่คอยควบคุมดูแล และรักษาความสงบสุขของคนภายในรัฐ ดังนั้นไม่ว่าจะเป็นการ
ปกครองในระบบใดก็ตาม โดยผู้ปกครองและผู้บริหารถือว่าเป็นบุคคลที่มีความสำคัญยิ่งที่จะทำให้รัฐและทำให้
ประชาชนที่อาศัยอยู่ในรัฐได้รับความสุข ฉะนั้นถ้ามีผู้ปกครองและผู้บริหารที่ดี มีความรู้ ความสามารถ และมี
คุณธรรม ก็จะทำให้รัฐนั้นมีชื่อเสียง สง่างาม ดังพุทธพจน์ที่ว่า “ราชาเป็น สง่าแห่งแคว้น” 

ดังนั้นผู้ปกครองจึงต้องดำรงอยู่ในฐานะเป็นผู้นำประชาชนจะคอยเฝ้าดูและถือเอาเป็นแบบอย่าง ถ้า
ผู้ปกครองหรือผู้นําสามารถนําไปถูกทางส่งผลให้ประชาชนก็ตามไปถูกทางเช่นกัน หากตรงกันข้ามถ้านําไปผิดก็
ส่งผลให้ประชาชนได้รับความเดือดร้อนไปด้วย ดังพุทธพจน์ที่พระพุทธเจ้าทรงตรัสไว้ว่า“เม่ือฝูงโค กําลังว่ายน้ำ
ข้ามฟาก ถ้าโคตัวนําฝูงไปคด โคทั้งหมดก็จะว่ายคดตามไปด้วยฉันใด ในหมู่มนุษย์ก็ฉันนั้น ผู้ใดได้รับแต่งตั้งให้
เป็นผู้นํา ถ้าผู้นั้นประพฤติอธรรม จะกล่าวป่วยไปใยถึง ประชาชนที่เหลือ ถ้าผู้นําไม่ตั้งอยู่ในธรรมประชาชนทั้ง
ประเทศย่อมอยู่เป็นทุกข์” หรือในพุทธพจน์อีกบทหนึ่งว่า “ในแว่นแคว้นของราชาผู้มีเมตตา มีธรรมมั่นคง
ประชาชนจะนอนเป็นสุข เหมือนนอนอยู่ในบ้านของตัวเองที่มีร่มเงาอันเย็นสบาย” ด้วยหลายๆเหตุผลข้างต้น
จึงทำให้นักปกครองและนักบริหารที่ดีนอกจากจะมีความรู้ความสามารถแล้ว จะต้องใช้หลักธรรมในการ
ปกครองด้วยเป็นการปกครองที่สร้างความเป็นธรรมในสังคม  

ในทางพระพุทธศาสนาองค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงแสดงหลักธรรมเพื่อส่งเสริมการปกครอง
และการบริหารไว้เป็นอันมากตามที่ปรากฏในพระไตรปิฎกเล่มที่ 20 พระสุตตันตปิฎกเล่มท่ี 12 โดยได้กล่าวถึง
หลักอธิปไตย 3 (พระไตรปิฎกฉบับหลวง, 2560) ซึ่งได้นําเอาชาดกต่างๆที่พระองค์ได้ตรัสแสดงถึงคุณธรรม
สำหรับนักปกครองและนักบริหาร ได้แก่ คุณธรรมของกษัตริย์จากสุมังคลชาดก ซึ่งเป็นเรื่องราวเกี่ยวกับการ
แสดงให้เห็นว่าองค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าได้ทรงตรัสถึงการใช้หลักอธิปไตยในการปกครองหมู่ชนไว้ว่า 
ผู้นําหรือผู้ปกครองจะต้องตั้งตนอยู่ในธรรม ยินดีในธรรม ทั้งกาย วาจา และจิตใจ ตั่งมั่นอยู่ด้วยขันติโสรัจจะ 
และสมาธิ รวมถึงพระศีลาจารวัตรที่ดีงาม ถึงแม้จะเป็นผู้ที่มีอำนาจอยู่เหนือผู้อื่น แต่ก็ต้องเป็นผู้ที่อ่อนน้อม
ถ่อมตนและตัดสินความต่าง ๆ ด้วยความยุติธรรม ไม่ลำเอียงฝ่ายใดฝ่ายหนึ่งด้วยอคติ และให้ความเสมอภาค



              วารสาร มจร สุรนารีสาร / MCU Suranaree Journal 
                                  ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2568 / Vol.3 No.2 May–August  2025   

 

119 
 

กับประชาชนทุกคน อย่างเท่าเทียมกัน ไม่ว่าจะเป็นอำมาตย์ผู้ใหญ่ ทหาร ข้าราชการ พ่อค้า ประชาชน หรือ
ผู้อื่นใด โดยต้องสร้างความสามัคคีให้เกิดขึ้นในหมู่คณะและปกครองประชาชนให้เกิดความร่มเย็นเป็นสุข แต่
หากเมื่อใดที่ผูน้ําหรือผู้ปกครองถูกอคติครอบงำไม่พิจารณาไตร่ตรองถึงเหตุและตัดสินผลด้วยอคติก็จะส่งผลให้
ประชาชนเกิดความเดือดร้อนอยู่ไม่เป็นสุข  
 นอกจากนี้มีคุณธรรมของนักบริหารจากมหาปิชาดก ซึ่งเป็นเรื่องราวเกี่ยวกับองค์สมเด็จพระสัมมาสัม
พุทธเจ้าได้ตรัสการใช้หลักอธิปไตยตามแนวพระพุทธศาสนาไว้ว่า สำหรับบุคคลที่เป็นผู้บริหารก็เปรียบเสมือน
กับเป็นนายผู้ที่จะนําลูกน้องไปสู่เป้าหมาย หรือพาไปให้ถึงฝั่งของความสำเร็จ ดังนั้นนักบริหารที่ดีจะต้องเป็น
บุคคลที่เห็นแก่ประโยชน์ส่วนรวมเป็นหลัก ต้องเป็นผู้ที่ รู ้จักเสียสละ เห็นอกเห็นใจผู ้ที ่เป็นลูกน้องหรือ
ผู้ใต้บังคับบัญชาให้ความช่วยเหลือเมื่อเขาตกทุกข์ได้ยากจะต้องไม่เห็นแก่ประโยชน์ส่วนตน นอกจากนี้แล้ว
คุณธรรมสำหรับนักบริหารที่ดีจะต้องเป็นนักปราชญ์ตั้งตนอยู่ในศีล และประกอบกิจการงานพิจารณาด้วย
ปัญญาและรู้จักสิ่งทีเ่ป็นประโยชน์และมิใช่ประโยชน์ (พระมหาจรรยา จนท̣สาโร (ลินลา), 2552) 
 
องค์ประกอบของอธิปไตย 3 
 สำหรับหลักของอธิปไตยตามแนวพระพุทธศาสนานั ้นมีความสำคัญในการปกครองด้วยระบอบ
ประชาธิปไตย โดยที่เป็นเจ้าของอธิปไตยเป็นประชาชนและประชาชนนั้นก็ใช้อำนาจอธิปไตยที่ตนมีผ่าน
กระบวนการต่างๆทางการเมือง เนื่องจากการใช้อธิปไตยเป็นสิ่งที่สำคัญในการที่จะทำให้ประชาชนได้รับหรือไม่
ได้รับความเป็นธรรมต่อตนเองและความสงบสุขในฐานะที่ประชาชนเป็นเจ้าของอธิปไตย และได้มอบอธิปไตย
ซึ่งถือว่าความเป็นใหญ่นี้ให้แก่นักการเมือง หรือตัวแทนเข้าไปใช้ในการบริหารแทนตน โดยมีเป้าหมายก็เพ่ือให้
ประเทศชาติมีความสงบสุข และสังคมเกิดความร่มเย็น โดยหลักการกำหนดหน้าที่ของผู้ปกครองและผู้ถูก
ปกครองที่ดีนั้นปรากฏอยู่ในหมวดธรรมหลายหมวดตามที่พระพุทธองค์ทรงตรัสแก่ภิกษุในการปฏิบัติธรรม  
(พระมหาจรรยา จน̣ทสาโร (ลินลา), 2552)  ซึ่งตามหลักของอธิปไตย 3 มีองค์ประกอบ 3 ประการ ดังนี้ 
 1) อัตตาธิปไตย หรือความมีตนเป็นใหญ่ โดยหลักท่ีมาเกิดขึ้นจากภิกษุในธรรมวินัยนี้อยู่ในป่าบ้าง อยู่
ตามโคนต้นไม้บ้าง อยู่ในเรือนว่างบ้าง ย่อมเห็นประจักษ์ตามคำกล่าวว่า “เราออกจากเรือนบวชเป็นบรรพชิต 
ไม่ใช่เพราะเหตุแห่งจีวร บิณฑบาต เสนาสนะ เราออกจากเรือนบวชเป็นบรรพชิต ไม่ใช่เพราะเหตุแห่งความมี
หรือความไม่มีเช่นนั้น อนึ่ง เราถูกชาติ ชรา มรณะ โสกะ ปริเทวะ ทุกข์โทมนัส และอุปายาสครอบงำชื่อว่าถูก
ทุกข์ครอบงำ มีทุกข์อยู่ ตรงหน้า ทำอย่างไร การทำที่สุดกองทุกข์ท้ังสิ้นนี้จะพึงปรากฏ การที่เราละกามเช่นใด
แล้วจึงออกจาก เรือนบวชเป็นบรรพชิต เราพึงแสวงหากรมเช่นนั้น หรือกามที่เลวกว่านั้น นั้นไม่สมควรแก่เรา
เลย” ส่วนภิกษุนั้นเห็นประจักษ์ตามคำกล่าวว่า “ความเพียรที่เราเริ่มไว้แล้วจักไม่ย่อหย่อน สติที่ตั้งมั่นแล้วจัก
ไม่เลอะเลือน กายที่สงบแล้วจักไม่กระสับกระส่าย จิตที่ตั้งมั่นแล้วจักมีอารมณ์แน่วแน่” เธอทำตนเท่านั้นให้
เป็นใหญ่ ละอกุศล บําเพ็ญกุศล ละกรรมที่มีโทษ บําเพ็ญกรรมที่ไม่มีโทษ รักษาตนให้บริสุทธิ์ภิกษุทั้งหลายนี้ 
เรียกว่า อัตตาธิปไตย ดังนั้นอัตตาธิปไตยเป็นการจะทำอะไรก็นึกถึงตน คำนึงถึงฐานะเกียรติศักดิ์ศรี หรือ
ผลประโยชน์ของตนเป็นสำคัญพึงใช้แต่ในขอบเขตที่เป็นความดี 
 2) โลกาธิปไตย หรือความมีโลกเป็นใหญ่ โดยหลักท่ีมาเกิดขึ้นจากภิกษุในธรรมวินัยนี้อยู่ในป่าบ้าง อยู่
ตามโคนต้นไม้บ้าง อยู่ในเรือนว่างบ้าง ย่อมเห็นประจักษ์ตามคำกล่าวว่า “เราออกจากเรือนบวชเป็นบรรพชิต 
ไม่ใช่เพราะเหตุแห่งจีวร บิณฑบาต เสนาสนะ เรา ออกจากเรือนบวชเป็นบรรพชิต ไม่ใช่เพราะเหตุแห่งความมี
หรือความไม่มีเช่นนั้น อนึ่ง เราถูกชาติ ชรา มรณะ โสกะ ปริเทวะ ทุกข์โทมนัส และอุปายาสครอบงำ ชื่อว่าถูก
ทุกข์ครอบงำ มีทุกข์อยู่ ตรงหน้า ทำอย่างไร การทำที่สุดกองทุกข์ท้ังสิ้นนี้จะพึงปรากฏ ก็เราบวชแล้วอย่างนี้พึง



              วารสาร มจร สุรนารีสาร / MCU Suranaree Journal 
                                  ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2568 / Vol.3 No.2 May–August  2025   

 

120 
 

คิดเรื่องกาม เรื่องปองร้าย เรื่องเบียดเบียน โลกสันนิวาส (การอยู่ร่วมกันของสัตว์โลก) นี้ใหญ่ ก็ในโลกสันนิวาส 
ใหญ่มีสมณพราหมณ์ผู้มีฤทธิ์มีตาทิพย์รู้จิตของบุคคลอื่น สมณพราหมณ์เหล่านั้นมองเห็นได้แม้ จากที่ไกล แม้
อยู่ใกล้ก็ไม่ปรากฏรูปจิต (ของบุคคลอื่น) แม้ด้วยจิต (ของตน) สมณพราหมณ์แม้ เหล่านั้ นพึงรู้จักเราอย่างนี้ว่า 
ท่านผู้เจริญทั้งหลายโปรดดูกุลบุตรนี้เพราะมีศรัทธา เขาจึงออกจาก เรือนบวชเป็นบรรพชิต เต็มไปด้วยบาป
อกุศลธรรมอยู่แม้เทวดาผู้มีฤทธิ์มีตาทิพย์รู้จิตของบุคคล อ่ืนก็มีอยู่เทวดาเหล่านี้ย่อมปรากฏจากที่ไกลบ้าง เข้า
มาใกล้แล้วกลับมองไม่เห็นบ้าง ย่อมรู้จิตด้วยจิตบ้าง เทวดาแม้เหล่านั้นพึงรู ้จักเราอย่างนี้ว่า ท่านผู้เจริญ
ทั้งหลายโปรดดูกุลบุตรนี้เพราะมี ศรัทธาเขาจึงออกจากเรือนบวชเป็นบรรพชิต เต็มไปด้วยบาปอกุศลธรรมอยู่” 
ทำให้ภิกษุนั้นเห็นประจักษ์ตามคำกล่าวว่า “ความเพียรที่เราเริ่มไว้แล้วจักไม่ย่อหย่ อน สติที่ตั้งมั่นแล้วจักไม่
เลอะเลือน กายท่ีสงบแล้วจักไม่ กระสับกระส่าย จิตที่ตั้งมั่นแล้วจักมีอารมณ์แน่วแน่” เธอทำโลกเท่านั้นให้เป็น
ใหญ่ ละอกุศล ละ กรรมที่มีโทษ บําเพ็ญกรรมที่ไม่มีโทษ รักษาตนให้บริสุทธิ์ภิกษุทั้งหลาย นี้เราเรียกว่า 
โลกาธิปไตย ฉะนั้นโลกาธิปไตยเป็นการยึดถือเอาเสียงหรือกระแสหรือความนิยมของคนส่วนใหญ่เป็นสำคัญ 
จะทำอะไรก็ทำไปตามกระแสเสียง ทำตามใจผู้คนส่วนใหญ่ เกรง กลัวต่อเสียงต่อว่า โลกาธิปไตยเป็นดาบสอง
คม มีทั้งคุณและโทษ กล่าวคือหากเสียงส่วนใหญ่ประกอบด้วย ธรรมมาจากผู้มีคุณธรรมย่อมให้คุณ แต่หากไม่
ประกอบด้วยธรรมมาจากผู้ขาดธรรมย่อมให้โทษมากกว่าให้คุณ 
 3) ธัมมาธิปไตย หรือความมีธรรมเป็นใหญ่ โดยหลักที่มาเกิดขึ้นจากภิกษุในธรรมวินัยนี้อยู่ในป่าบ้าง 
อยู่ตามโคนต้นไม้บ้าง อยู่ในเรือนว่างบ้าง ย่อมเห็นประจักษ์ตามคำกล่าวว่า “เราออกจากเรือนบวชเป็น
บรรพชิต ไม่ใช่เพราะเหตุแห่งจีวร บิณฑบาต เสนาสนะ เราออกจากเรือนบวชเป็นบรรพชิตไม่ใช่เพราะเหตุแห่ง
ความมีหรือความไม่มีเช่นนั้น อนึ่ง เราถูกชาติ ชรา มรณะ โสกะ ปริเทวะ ทุกข์โทมนัส และอุปายาสครอบงำ 
ชื่อว่าถูกทุกข์ครอบงำ มีทุกข์อยู่ ตรงหน้า ทำอย่างไร การทำที่สุดกองทุกข์ทั้งสิ้นนี้ จะพึงปรากฏ พระธรรมอัน
พระผู้มีพระภาคเจ้า ตรัสไว้ดีแล้ว ผู้ปฏิบัติจะพึงเห็นชัดด้วยตนเอง ไม่ประกอบด้วยกาล ควรเรียกให้มาดูควร
น้อมเข้ามาในตน อันวิญญูชนพึงรู้เฉพาะตน ก็เพ่ือนพรหมจารีผู้รู้เห็นอยู่ มีอยู่ การที่เราบวชในธรรมวินัยที่ พระ
ผู้มีพระภาคตรัสไว้ดีแล้วอย่างนี้พึงเกียจคร้านประมาทอยู่นั ้นไม่สมควรแก่เราเลย” ส่วนภิกษุนั้นย่อมเห็น
ประจักษ์ตามคำกล่าวว่า “ความเพียรที่เราเริ่มไว้แล้วจักไม่ย่อหย่อน สติที่ตั้งมั่น แล้วจักไม่เลอะเลือน กายที่
สงบแล้วจักไม่กระสับกระส่าย จิตที่ตั้งมั่นแล้วจักมีอารมณ์แน่วแน่” เธอยกธรรมเท่ านั้นให้เป็นใหญ่ ละอกุศล 
บําเพ็ญกุศล ละกรรมที่มีโทษ บําเพ็ญกรรมท่ีไม่มีโทษ รักษาตนให้บริสุทธิ์ภิกษุทั้งหลายนี้ เรียกว่า ธัมมาธิปไตย 
ฉะนั้นธัมมาธิปไตยจึงเป็นอำนาจสูงสุดขึ้นอยู่กับการตัดสินใจโดยยึดเอาความถูกต้อง เป็นระบบที่มีความ เที่ยง
ธรรม มีมาตรฐานสำหรับทุกฝ่าย 

ดังนั้นสามารถกล่าวสรุปได้ว่าหลักอธิปไตย โดยองค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าได้ตรัสถึงอธิปไตยนั้น
มีอยู่ 3 ประเภท คือ 1) อัตตาธิปไตย คือ การถือตนเองเป็นใหญ่ 2) โลกาธิปไตย คือ การถือความนิยมของหมู่
ชนเป็นใหญ่ และ 3) ธรรมาธิปไตย คือ การถือธรรม ความถูกต้อง ความดีงาม และเหตุผลเป็นใหญ่ โดยหลัก
อธิปไตยท้ังสามประเภทนี้พระพุทธเจ้าทรงตรัสยกย่องธรรมาธิปไตยว่าเป็นหลักอธิปไตยที่ควรทำให้เกิดมีขึ้นใน
ตนและสังคมเพื่อความสงบสุขร่มเย็นของสังคม (พระปลัดธนา อคฺคธมฺโม (พิมพารัตน์) และกฤตสุชิน พลเสน, 
2565) 

 
การประยุกต์ใช้อธิปไตย 3 การบริหารงานทางการศึกษา 

สำหรับหลักธรรมในพระพุทธศาสนานั้นเป็นสิ่งที่อยู่คู่กับชีวิตคนในทุกระดับ เมื่ออยู่ตามลำพังตนก็จะ
มีธรรมประจำตน เมื่อรวมกันเป็นบ้านเป็นเรือนก็มีธรรมะสำหรับบ้านเรือน เพื่อให้ผู้ปกครองบ้านเรือนได้
ปฏิบัติ เช่น ฆราวาสธรรมมีธรรมสำหรับผู้ครองเรือน และเมื่อรวมกันเป็นเมืองก็มีธรรมสำหรับเมือง ดังนั้นคํา



              วารสาร มจร สุรนารีสาร / MCU Suranaree Journal 
                                  ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2568 / Vol.3 No.2 May–August  2025   

 

121 
 

สอนในพระพุทธศาสนาจึงพอแก่การแจกจ่ายไม่เฉพาะเมือง แม้แก่โลกก็ไม่หมด และเป็นธรรมะที่เป็นไปเพ่ือ
ความสงบร่มเย็นแก่ตนเอง บ้านเรือน บ้านเมือง และโลก โดยพระพุทธศาสนากับวิถีชีวิตของมนุษย์จึงแยกออก
จากกันไม่ได้ ซึ่งพระพุทธศาสนาเข้ามามีบทบาทให้เห็นเป็น 3 ประการ ดังนี้ 1) พระพุทธศาสนาเป็นพลังที่
สร้างบูรณาการของสังคม เป็นสถาบันที่ถ่ายทอดปลูกฝังวัฒนธรรมและจริยธรรมทางสังคม ตลอดจนช่วย
ส่งเสริมความรู้สึกเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันทางวัฒนธรรมและความเป็นชาติ ซึ่งในแง่นี้พระพุทธศาสนาจะมี
อิทธิพลต่อทัศนคติและค่านิยมของชาวพุทธโดยตรง 2) พระพุทธศาสนามีบทบาทสำคัญต่อการกำหนดแนวทาง
ความสัมพันธ์ระหว่างสมาชิกในสังคม โดยในแง่นี้พระพุทธศาสนาจะมีอิทธิพลต่อการควบคุมพฤติกรรมของ
สมาชิกในสังคม และ 3) พระพุทธศาสนามีหลักการเกี่ยวกับธรรมชาติ ปัญหาทางศีลธรรม และเกี่ยวข้องกับ
ความเสมอภาคกันในโอกาสทางสังคม เศรษฐกิจ และการเมือง (พระมหาจรรยา จน̣ทสาโร (ลินลา), 2552) 

ดังนั้นแล้วการประยุกต์นำหลักธรรมของอธิปไตย 3 ไปสู่การบูรณาการเพื่อนำไปใช้ในชีวิตประจำวัน โดยเฉพาะ
ทางด้านการบริหารการศึกษาและการดำเนินชีวิตได้อย่างมีความสุข ทั้งนี้เพื่อใช้เป็นแบบอย่างการบริหารงาน
ในองค์กรและดำเนินชีวิตให้เกิดความเป็นอธิปไตย 
 การประยุกต์ใช้หลักอธิปไตยในทางด้านการศึกษาการบริหารทางการศึกษาและการจัดการศึกษา ซึ่ง
มีความสำคัญต่อกระบวนการพัฒนามนุษย์เพื ่อให้เกิดองค์ความรู้และพัฒนาตนเองได้เต็มศักยภาพ โดย
ผู้บริหารสามารถนำหลักอธิปไตยในทางโลก ในส่วนของอำนาจอธิปไตยทางกฎหมายและหลักอธิปไตยในทาง
ธรรม โดยข้ออัตตาธิปไตยไปปรับใช้ในการบริหารจัดการองค์การเชิงกลยุทธ์ ดังนี้ 
 1) การวิเคราะห์เชิงกลยุทธ์ คือ การนำคน เงิน วัสดุสิ่งของ และการจัดการมาทำงานร่วมกันโดย
ครอบคลุมถึงโครงสร้างการทำงาน การกำหนดหน้าที่ความรับผิดชอบ การจัดกลุ่มงาน เป็นต้น  
 2) การกำหนดกลยุทธ์ เป็นการวางแผนโดยการกำหนดเป้าหมายที ่องค์การต้องการประสบ
ความสำเร็จหรือบรรลุเป้าหมายในอนาคต ซึ่งเปรียบเสมือนเป็นการเขียน Roadmap ของวิธีการและขั้นตอน
ในการบริหารจัดการ  
 3) การนำกลยุทธ์ไปปฏิบัติเป็นการกระตุ้นการทำงานของบุคลากรในองค์การเพื่อให้ดำเนินงานได้
เต็มความสามารถเกิดประโยชน์ทั้งตนเองและองค์การ  
 4) การประเมินและควบคุมกลยุทธ์เป็นการควบคุม ติดตาม ตรวจสอบผลการดำเนินงาน และ
ความก้าวหน้าที่เกิดขึ้นในองค์กรว่าดำเนินการได้ตามแผนการที่วางไว้หรือไม่ อีกทั้งการควบคุมจะช่วยให้
องค์การทราบว่าต้องมีการปรับเปลี่ยนต่อไป 
 โดยกระบวนการที่จะทำให้องค์การบรรลุเป้าหมายตามวัตถุประสงค์นั้น ผู้นำองค์การจะต้องนำ
ทรัพยากร คือ คน เงิน วัสดุสิ่งของ และการจัดการ สู่กระบวนการบริหารจัดการเชิงกลยุทธ์ 4 ด้าน ในการ
วิเคราะห์เชิงกลยุทธ์ การกำหนดกลยุทธ์ การนำกลยุทธ์ไปปฏิบัติ และการประเมินและควบคุม กลยุทธ์ โดยนำ
หลักอธิปไตยทางโลกและอธิปไตยทางธรรมไปปรับใช้ในการบริหารจัดการ โดยสรุปคืออัตตาธิปไตย เป็นการตั้ง
สติเป็นจุดเริ ่มต้น ก่อนจะทำการสิ่งใด ส่วนโลกาธิปไตย เป็นการถือความนิยมของหมู่ชนเป็นใหญ่ และ
ธรรมาธิปไตย เป็นการถือธรรม ความถูกต้อง ความดีงาม และเหตุผลเป็นใหญ่ตามลำดับ (พระอธิการสายแพร 
กตปุญโญ และเจือจันท์ วังทะพันธ์, 2564) 

ในการดำเนินชีวิตนั้นอันเนื่องมาจากสถานการณ์ปัจจุบันสังคมไทยนั้น อันเนื่องมาจากคนไทยมี
ความคิดเห็นที่แตกต่างกันมากมาย ทั้งเป็นความคิดที่อัตตาธิปไตย โลกาธิปไตย หรื อแม้ความคิดเห็นที่เป็น
ธรรมาธิปไตย การที่ทำจะให้คนไทยทั้งหมดในประเทศมีความคิดเห็น สอดคล้องกันและเป็นไปในทิศทาง
เดียวกันได้ทั้งหมดนั้นคงเป็นเรื่องยากอย่างยิ่ง อย่างไรก็ตามการประยุกต์ใช้หลักอธิปไตย 3 จะสามารถแก้ไข
ปัญหาเรื่องความเห็นแตกแยกในสังคมได้ โดยการพิจารณาด้วยสติปัญญาอย่างถ่องแท้ (โยนิโสมนสิการ) ให้



              วารสาร มจร สุรนารีสาร / MCU Suranaree Journal 
                                  ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2568 / Vol.3 No.2 May–August  2025   

 

122 
 

รู้เท่าทันความ คิดเห็น และจำแนกความคิดเห็น เหล่านั้นตามหลักอธิปไตย 3 ประการ เมื่อทราบความคิดเห็น
จัดอยู่ในพุทธอธิปไตยข้อใด ให้ใช้หลักธรรมเหล่านี้ปรับความคิดเห็น โดยบุคคลผู้เป็นอัตตาธิปก (อัตตาธิปไตย) 
พึงใช้สติให้มาก บุคคลผู้เป็นโลกาธิปก (โลกาธิปไตย) พึงมีปัญญาครองตนและรู้พินิจบุคคล ตลอดจนผู้เป็นธรร
มาธิปก (ธรรมาธิปไตย) พึงประพฤติให้ถูกหลักธรรม โดยการประพฤติตามหลักธรรมอันดีงาม 

ดังนั้นแล้วถึงคนแม้จะมีความคิดเห็นที่แตกต่างกันออกไปมากมาย ไม่ว่าความคิดเหล่านั้นจะเป็น
ความคิดท่ีเป็น อัตตาอธิปไตย โลกาธิปไตย หรือธรรมาธิปไตยก็ตาม หากยึดมั่นเดินตามแนวทางแห่งหลักธรรม
เหล่านี้จะส่งผลให้การบริหารงานในองค์กรการศึกษาประสบความสำเร็จและสามารถนำมาช่วยพัฒนา
ประเทศชาติให้เกิดความเจริญรุ่งเรืองเท่าเทียมอารยธรรมประเทศอื่นๆได้ และที่สำคัญที่สุดนั้นความคิดเห็น
ต่างเหล่านี้จะไม่กลายเป็นเครื่องมือในการสร้างสิ่งที่ไม่หวังดี ประทุษร้าย ประหัตประหาร และทำความ
เสียหายให้เกิดข้ึนในองค์กรและประเทศชาติ (พิสุทธิ์พงศ์ เอ็นดู และวิโรจน์ ทองปลิว, 2562) ซ่ึงส่งผลให้ทุกคน
ใช้ชีวิตได้อย่างมีความสุข 

 
สรุป 
 หลักของอธิปไตยนั้นเป็นหลักธรรมทางพุทธศาสนา โดยการที่มีผู้เป็นใหญ่หรือความเป็นผู้มีอำนาจใน
การออกกฎระเบียบหรือข้อปฏิบัติในการยึดถือปฏิบัติ ซึ่งการยึดถือปฏิบัติพร้อมทั้งทรงบัญญัติกฎและระเบียบ
เพื่อใช้เป็นแนวทางการปฏิบัติที่ถูกต้อง  โดยมีแนวคิดของหลักอธิปไตยตามแนวพระพุทธศาสนาได้ปรากฏอยู่
ในหลักธรรมคําสอนของพระพุทธเจ้าที่ทรงตรัสและสอนเกี่ยวกับการเป็นผู้นํา นักปกครอง หรือนักบริหาร ซึ่ง
ประกอบด้วยธรรม 3 ประการ ดังนี้ 1) อัตตาธิปไตย คือความมีตนเป็นใหญ่ซึ่งนึกถึงตน คำนึงถึงฐานะ เกียรติ
ศักดิ์ศรี หรือผลประโยชน์ของตนเป็นสำคัญพึงใช้แต่ในขอบเขตที่เป็นความดี 2) โลกาธิปไตย คือ ความมีโลก
เป็นใหญ่โดยยึดถือเอาเสียงหรือกระแสหรือความนิยมของคนส่วนใหญ่เป็นสำคัญ และ 3) ธัมมาธิปไตย คือ 
ความมีธรรมเป็นใหญ่ซึ่งการตัดสินใจโดยยึดเอาความถูกต้องเป็นระบบที่มีความเที่ยงธรรมและมีมาตรฐาน
สำหรับทุกฝ่าย ตลอดจนการประยุกต์นำหลักธรรมของอธิปไตย 3 ไปสู่การบูรณาการเพื่อนำไปประยุกต์ใช้
สำหรับการบริหารทางการศึกษา 
 
 
 
เอกสารอ้างอิง 

จันทิมา เกษแก้ว. (2540). การเมืองการปกครอง. กรุงเทพมหานคร: สถาบันราชภัฏสวนดุสิต. 
ทวี ผลสมภพ. (2534). ปัญหาปรัชญาในการเมืองของโลกตะวันออก. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์  

มหาวิทยาลัยรามคำแหง. หน้า 64-65. 
พิสุทธิ์พงศ์ เอ็นดู และวิโรจน์ ทองปลิว. (2562). พุทธอธิปไตย 3 กับมุมมองความเห็นต่าง. วารสารบัณฑิตแสง

โคมคา ปีที่ 4 ฉบับที่ 1 : มกราคม – มิถุนายน, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระไตรปิฎกฉบับหลวง. (2560). อธิปไตยสูตร. พระไตรปิฎกเล่มท่ี 20 พระสุตตันตปิฎกเล่มท่ี 12 

อังค ุตตรนิกาย เอก-ทุก-ต ิกนิบาตร. [ออนไลน์ ], แหล่งที ่มา : https://84000.org/tipitaka                                  
/pitaka_item/v.php?B=20&A=3827&Z=3899&pagebreak=0 {17 มกราคม 2568} 

https://84000.org/tipitaka%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20/
https://84000.org/tipitaka%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20%20/


              วารสาร มจร สุรนารีสาร / MCU Suranaree Journal 
                                  ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2568 / Vol.3 No.2 May–August  2025   

 

123 
 

พระปลัดธนา อคฺคธมฺโม (พิมพารัตน์) และกฤตสุชิน พลเสน. (2565). หลักอธิปไตยเพื่อพัฒนาผู้บริหาร. 
วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 : กรกฎาคม–ธันวาคม, ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัด
อาวุธวิกสิตาราม. 

พระมหาจรรยา จน̣ทสาโร (ลินลา). (2552). การศึกษาวิเคราะห์หลักอธิปไตยตามแนวพระพุทธ 
ศาสนาเถรวาท. สารวิทยานิพนธ์พุทธศาสตรบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัย 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระอธิการสายแพร กตปุญโญ และเจือจันท์ วังทะพันธ์. (2564). การบริหารจัดการองค์การเชิงกล 
ยุทธ์ตามหลักอธิปไตยในพุทธศาสนาเถรวาท. วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแก่น ปีที่ 8 ฉบับที่ 3: 
กรกฎาคม–กันยายน, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

ราชบัณฑิตยสถาน. (2556). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2554. กรุงเทพฯ: ศิริวัฒนาอินเตอร์  
พริ้นท์ จำกัด (มหาชน).  

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2548).  อธิปไตย 3. พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม.  
(พิมพ์ครั้งที่ 12). [ออนไลน์], แหล่งที่มา : https://84000.org/tipitaka/dic/d_item.php?i=125 
{17 มกราคม 2568} 

 


