
109 

 

บทบาทของพระพุทธศาสนาที่มีในเครือข่ายสงัคมออนไลน์“เฟซบุ๊ค” 
The Role of Buddhism on the Online Social Networking “Facebook” 

 
วิเชียร ชาบุตรบุณฑริก 

Wichian Chabutbuntharik 
พระวัฒนา ญาณวโร 

Phrawattana Yanwaro 
บรรพต  แคไธสง 

Banphot Kaethaisong 
หลักสูตรพุทธศาสตรมหาบัณฑิต  สาขาวิชาปรัชญา 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาลัยสงฆ์บุรีรัมย์ 
Master of Buddhist Studies Program Philosophy major 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University Buriram Sangha College 
 
 

บทคัดย่อ 
 บทความวิจัยเรื่องนี้มีวัตถุประสงค์ของการศึกษา 3 ประการ คือ 1) เพ่ือศึกษาบทบาทของ
พระพุทธศาสนาในสังคมไทยที่ปรากฏบนเฟซบุ๊ค 2) เพ่ือเสนอภาพตัวแทนของพระพุทธศาสนาในสังคมไทยที่
ปรากฏบนเฟซบุ๊ค และ 3) เพ่ือวิเคราะห์บทบาทและภาพตัวแทนของพระพุทธศาสนาในสังคมไทยที่ปรากฏ
บนเฟซบุ๊ค 
 ผลการวิจัยพบว่า เครือข่ายสังคมออนไลน์ คือ เฟซบุ๊คนี้ได้สะท้อนบทบาทของพระพุทธศาสนา
ครบทั้ง 7 มิติ ได้แก่ มิติด้านการปฏิบัติและการเจริญสมาธิภาวนา มิติด้านหลักธรรมและค าสอน  มิติด้าน
ต านานปรัมปรา มิติด้านประสบการณท์างศาสนา มิติด้านศีลธรรม มิติด้านสังคมและสถาบัน มิติด้านศิลปวัตถุ 
กล่าวให้ชัดขึ้นก็คือ ปรากฏการณ์ของพระพุทธศาสนาบนโปรไฟล์ต่างๆ ที่ได้ท าการคัดเลือกไว้ ได้แก่ โปรไฟล์
ส่วนตัวและสาธารณะ “Phra Paisal Visalo”, โปรไฟล์สาธารณะ “พระมหาวุฒิชัย วชิรเมธี” และ ว. วชิรเมธี  
(W.Vajiramedhi), โปรไฟล์ “หอจดหมายเหตุพุทธทาส อินทปัญโญ : Buddhadasa Indapanno Archives” 
ซึ่งเป็นโปรไฟล์สาธารณะของหอจดหมายเหตุพุทธทาส อินทปัญโญ, โปรไฟล์สาธารณะ “เสถียรธรรมสถาน 
Sathira Dhammasathan” ปรากฏการณข์องพระพุทธศาสนาได้แสดงออกให้เห็นครบทุกมิติ ยกเว้น โปรไฟล์
สาธารณะ “Tilopa  House” โดย วิจักขณ์ พานิช ทีไ่ม่ปรากฏมิติด้านเรื่องเล่าและปรัมปราคติ 

บทบาทของพระพุทธศาสนาที่แสดงออกผ่านมิติของศาสนา ยังได้สะท้อนภาพตัวแทนของ
พระพุทธศาสนาในสังคมไทยที่ปรากฏบนเฟซบุ๊คไว้อยู่ 5 ความหมาย คือ (1) “พระพุทธศาสนาแบบเน้นโลก
นี้” (2) “พระพุทธศาสนาแบบไม่ผูกติดกับความเชื่อใดความเชื่อหนึ่ง” (3) “พระพุทธศาสนาแบบส านึกใน
คุณค่าของธรรมชาติ” (4) “พระพุทธศาสนาแบบสังคมฆราวาส และ (5) “พระพุทธศาสนาแบบกระแสโต้” 
ทั้งนี้ภาพตัวแทนต่างๆ ที่ถูกประกอบสร้างขึ้นมานั้น กล่าวได้ว่าเป็นผลจากความเปลี่ยนแปลงของกระแสโลก 
คือ โลกาภิวัตน์ ผนวกกับกระแสความเจริญรุดหน้าของสื่อใหม่ ซึ่งก็คือ เฟซบุ๊คอันควรกล่าวได้ว่าเป็น 
“เงื่อนไข” หลักที่ขับเน้นให้พระพุทธศาสนาเกิดการปรับเปลี่ยน “ต าแหน่งแห่งที่” ของตนเองในยุคปัจจุบัน
อย่างส าคัญ     

     



110 

 

ค าส าคัญ: เฟชบุ๊ค,  ภาพตัวแทน, พิธีกรรม, ปรัชญา, จริยศาสตร์   
 

Abstract 
This research article is of 3 objectives namely:- 1) To study the role of Buddhism 

in Thai society on Facebook. 2) To demonstrate the representation of Buddhism in Thai 
society on Facebook. and 3) To analyze the role and representation of Buddhism in Thai 
society on Facebook. 
 From the study, It is found that the Online Social Networking i.e. Facebook, 
reflects the religious phenomena in all 7 dimensions namely:- (1) Practical and Meditation 
dimensions (2) Dhamma and Doctrinal dimensions (3) Narrative and Mythic dimensions (4) 
Religious Experiential dimensions (5) Moral dimensions (6) Social and Institutional dimensions 
(7) Material and Artistic dimensions. To speak more precisely, All of 7 dimensions are found 
on the 4 chosen profiles, viz. (1) “Phra Paisal Visalo” which is of individual and public 
profiles of Phra Paisāl Visālo. (2) “พระมหาวุฒิชัย วชิรเมธี” and “ว.วชิรเมธี (W. Vajiramedhi)” 
which are the public profiles of Phramahā Wutthichai Vajiramedhī. (3) “หอจดหมายเหตุพุทธทาส 
อินทปัญโญ : Buddhadasa Indapañño Archives” which is the public profile of Buddhadāsa 
Indapañño Archives. (4) “เสถียรธรรมสถาน Sathira Dhammasathan” which is the public profile 
of Sathira Dhammasathān. While “Tilopa House”, the public profile of Tilopa House by 
Vichak Panich, is the only one profile that Narrative and Mythic dimensions are not found. 
 Moreover, the role of Buddhism that are presented in the 7 dimensions of religion 
reflect the representation of Buddhism in Thai society on Facebook in 5 kinds of meaning 
namely:- (1) Worldly Buddhism (2) Pluralistic Buddhism (3) Value of nature-recognized 
Buddhism. (4) Lay-person Buddhism and (5) “Stream-counter” Buddhism. This representation 
is constructed by globalization and the rapid growth of new media i.e. Facebook. These 
conditions force Buddhism to change its “place” significantly in the present day. 
 
Keyword : Facebook, Ritual, dimension, Philosophy, Ethics 
 
1. บทน า 
 เฟซบุ๊ค (Facebook)  เป็นเครือข่ายสังคมออนไลน์ (online social networking)  ที่มีบทบาท
เกี่ยวเนื่องกับมนุษย์และสังคม  จนสามารถเปลี่ยนแปลงวิถีการด าเนินชีวิตของมนุษย์ 1 อีกทั้งยังสะท้อนภาพ
สังคมบนโลกกายภาพได้อีกด้วย ที่เป็นเช่นนี้เพราะมิติระหว่างโลกออนไลน์ (online) กับโลกทางกายภาพหรือ

                                                           
1
 นิตยสารไทม์ (Time Magazine) ได้มอบรางวัลบุคคลแห่งปี 2010 (person of the year) แก่ มาร์ก ซักเคอร์

เบิร์ก (Mark Zuckerberg) ผู้สร้างเฟซบุ๊ค (facebook) ด้วยเหตุผลที่ว่า เฟซบุ๊คเป็นเครือข่ายสังคมออนไลน์ท่ีสามารถเช่ือมต่อ
ผู้คนทั่วโลกมากกว่า 500 ล้านคน ทั้งยังเป็นระบบแลกเปลี่ยนข้อมูลข่าวสารรูปแบบใหม่และสร้างความเปลี่ยนแปลงต่อ
ชีวิตประจ าวันของมนุษย์ Lev Grossman, “Person of the year 2010,” <www.time.com> Wednesday, Dec. 15, 
2010 



111 

 

โลกออฟไลน์ (offline) นั้นแท้จริงแล้วไม่ได้แยกขาดจากกันแต่ในทางตรงกันข้ามกลับเชื่อมโยงและท างาน
ร่วมกันอย่างส าคัญเสมอ 
 ทั้งนี้เมื่อพิจารณาตามแนวคิดทางวัฒนธรรมศึกษา (cultural studies)2 ซึ่งวิเคราะห์วัฒนธรรม
โดยใช้แนวคิดทางสัญวิทยา (semiology) แล้ว กล่าวได้ว่า เฟซบุ๊คเป็นพื้นที่หนึ่งที่อุดมไปด้วย “สัญญะ” (sign) 
โดยความหมายของค าว่า “สัญญะ” ในงานวิจัยชิ้นนี้ผู้วิจัยใช้ตามความหมายที่โรล็องด์  บาร์ตส์ (Roland 
Barthes) นักสัญวิทยาชาวฝรั่งเศสได้ให้ไว้คือ สัญญะหมายถึงหน่วยสื่อความหมายที่ประกอบขึ้นด้วยสิ่งที่รับรู้
ด้วยประสาทสัมผัส (รูปสัญญะ หรือ signifier) กับสิ่งที่เข้าใจได้ว่าเป็นความหมายที่สื่อออกมา (ความ
หมายสัญญะ หรือ signified) (โรล็องด์ บาร์ตส์, มายาคติ, แปลโดย วรรณพิมล อังคศิริสรรพ, 2551: 9) กล่าว
โดยสรุป “สัญญะของสัญวิทยาได้แก่บรรดาสรรพสิ่งต่างๆ ที่ห่อหุ้มเราอยู่ในสังคม และความหมายของสัญญะ
เหล่านี้ก็ขึ้นกับรหัส/กฏเกณฑ์ของสังคมนั้นๆ หรือก็คือระบบวัฒนธรรมนั่นเอง”3  (ไชยรัตน์ เจริญสินโอฬาร, 
2545: 95) ยิ่งไปกว่านั้น ความหมายที่ได้จากการวิเคราะห์สัญญะเหล่านี้ยังเชื่อมโยงกับสิ่งที่เรียกว่า “ภาพ
ตัวแทน” (representation) ที่ สจ๊วตฮอลล์ (Stuart Hall) ได้ให้ความหมายไว้ว่า  

ภาพตัวแทนเป็นผลผลิตทางความหมายของระบบความคิดในจิตใจของมนุษย์ผ่านการท างานของภาษา
โดยการเชื่อมโยงระหว่างระบบความคิดกับภาษา ซึ่งอ านวยให้มนุษย์สามารถอ้างอิงโลกแห่งความจริง
ของวัตถุ ผู้คนและเหตุการณ์ต่างๆรวมถึงโลกแห่งจินตนาการที่มีแต่วัตถุ ผู้คนและเหตุการณ์ที่ปรุงแต่ง
ขึ้น (Stuart Hall, Representation: culture representations and signifying practices, อ้างใน 
วิภาภรณ์  กอจรัญจิตต์, 2545: 12) 

 กาญจนา แก้วเทพ ได้อธิบายเพ่ิมเติมว่า ภาพตัวแทนไม่ใช่สิ่ง/ผลผลิตที่เคยเป็นอยู่/มีอยู่ หากแต่
เป็นผลผลิตที่มีการประกอบ สร้างขึ้นใหม่อยู่ตลอดเวลา (reproduce) (กาญจนา แก้วเทพ, 2545: 80) ดังนั้น
ภาพตัวแทนจึงไม่ใช่การสะท้อน เลียนแบบหรือค้นพบ หากแต่เป็นการประกอบสร้างส่วนเสี้ยวหนึ่งของโลก
ความเป็นจริง สิ่งที่เป็นจินตนาการ รวมไปถึงความคิดเชิงนามธรรมที่ไม่ปรากฏบนโลกวัตถุ การประกอบสร้าง
ในลักษณะดังกล่าวนี้เรียกว่า “การประกอบสร้างทางสังคม/วัฒนธรรม” (social/cultural construction) ซึ่ง
หมายถึง “การที่ปรากฏการณ์ทางสังคมถูกให้ความหมายโดยความเชื่อหรือการปฏิบัติทางสังคมวัฒนธรรมที่ถูก
ยอมรับร่วมกันของสมาชิกภายในสังคม” (ดูเพ่ิมเติมใน Zina O’Leary, 2007: 250-251) 

                                                           

 2 วัฒนธรรมศึกษา (culture studies) ถือก าเนิดขึ้นในประเทศอังกฤษ ตั้งแต่ในช่วงทศวรรษ 1960 เป็นที่รู้จัก
กันหลายชื่อตั้งแต่ ทฤษฎีส านักวัฒนธรรมศึกษาแห่งอังกฤษ (British culture studies) หรือ ส านักวัฒนธรรมศึกษาเชิงวิพากษ์ 
(Critical culture studies) และในบางครั้งก็อาจเรียกกันตามช่ือของสถาบันวิชาการที่ก่อตั้งทฤษฎีว่า ทฤษฎีส านักเบอร์มิ
งแฮม(The Birmingham School) โดยมีกลุ่มนักวิชาการชาวอังกฤษ คือ ริชาร์ด ฮอกการ์ต (Richard Hoggart) เรย์มอนด์ วิ
ลเลี่ยม (Raymond Williams) และสจ๊วต ฮอลล์ (Stuart Hall) เป็นผู้ร่วมก่อตั้งเป็น ศูนย์แห่งการศึกษาวัฒนธรรมร่วมสมัย 
(Centre for Contemporary Cultural Studies / CCCS) ดูรายละเอียดใน กาญจนา แก้วเทพและสมสุข หินวิมาน, 2551):  
636-695. 
 3 ตัวอย่างของสัญญะ เช่น การใช้/ใส่เสื้อกันฝนมิใช่เพื่อป้องกันฝนอย่างเดียว แต่การใช้/ใส่เสื้อกันฝนใน
ขณะเดียวกันก็บ่งบอกถึงสภาพอากาศในขณะนั้นด้วยเพียงแต่เราคุ้นเคย เคยชินจนมองข้ามความหมายระดับนี้ หรือที่โรล็องด์ 
บาร์ตส์ (Roland Barthes) เรียกว่า “ความหมายในระดับที่สอง” กล่าวคือ มองข้ามหรือมองไม่เห็นความหมายในระดับวัตถุ/
สิ่งของต่างๆมีฐานะเป็นสัญญะ หรือถูกท าให้กลายเป็นสัญญะ มีบทบาท/หน้าท่ีในเชิงสัญญะ (sign - function)ไป มองเห็นแต่
ฐานะการเป็นวัตถุ สิ่งของเพื่อการใช้สอยแคบๆของสิ่งเหล่านี้เท่านั้น (a non - signifying object).  



112 

 

 จากความส าคัญและความน่าสนใจตามท่ีกล่าวมาทั้งหมดข้างต้น ผู้วิจัยจึงเห็นว่าเฟซบุ๊คเหมาะสม
ที่จะใช้เป็นพ้ืนที่เพ่ือการศึกษาวิจัยภาพตัวแทนของปรากฏการณ์ทางสังคมด้านต่างๆ รวมทั้งศาสนาซึ่งจัดเป็น
ปรากฏการณ์สังคมที่ส าคัญที่สุดอย่างหนึ่ง และเมื่อส ารวจพ้ืนที่บนเฟซบุ๊ค พบว่ามีการใช้เฟซบุ๊คสร้างทั้งโปร
ไฟล์ส่วนตัว/สาธารณะ รวมถึงสร้างกลุ่มต่างๆ ที่เกี่ยวข้องกับศาสนาปรากฏอยู่เป็นจ านวนไม่น้อย อีกทั้งยัง
หลากรูปแบบ เช่น โปรไฟล์ส่วนตัว/สาธารณะของผู้น าทางจิตวิญญาณของศาสนาต่างๆ อย่างพระสันตปาปา 
องค์ทะไลลามะ ท่านติช นัท ฮันห์ เช่นเดียวกับ พระที่มีชื่อเสียงในประเทศไทยอย่างพระไพศาล วิสาโล พระ
มหาวุฒิชัย วชิรเมธี (ว. วชิรเมธี) รวมถึงการสร้างกลุ่มต่างๆ ที่เกิดจากความชอบ/สนใจร่วมกันอย่างสถานที่
หรือกิจกรรมต่างๆ ที่เก่ียวข้องกับศาสนา เป็นต้น 
 
2. วัตถุประสงค์การวิจัย 
 2.1 เพ่ือศึกษาบทบาทของพระพุทธศาสนาในสังคมไทยที่ปรากฏบนเฟซบุ๊ค 
 2.2 เพ่ือเสนอภาพตัวแทนของพระพุทธศาสนาในสังคมไทยที่ปรากฏบนเฟซบุ๊ค 
 2.3 เพ่ือวิเคราะห์บทบาทและภาพตัวแทนของพระพุทธศาสนาในสังคมไทยที่ปรากฏในเฟซบุ๊ค 
 
3. วิธีการด าเนินการวิจัย 
 งานวิจัยเรื่องนี้ผู้วิจัยใช้วิธีการเลือกกลุ่มตัวอย่างแบบมีจุดมุ่งหมาย (purposive sampling) โดย
จ ากัดเฉพาะโปรไฟล์ที่มีความเกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนาซึ่งใช้ภาษาไทยในการสื่อสารเป็นหลัก สมาชิกที่เข้า
ใช้โดยส่วนใหญ่เป็นคนไทยและ/หรือผู้สร้างโปรไฟล์ส่วนตัว/สาธารณะเป็นคนไทย ทั้งนี้เพ่ือต้องการให้ได้ภาพ
ตัวแทนของพระพุทธศาสนาในสังคมไทยที่ปรากฎบนเฟซบุ๊คให้มากที่สุด ซึ่งโปรไฟล์ที่ผู้วิจัยเลือกเป็นกลุ่ม
ตัวอย่างเพ่ือศึกษาวิจัย มีดังต่อไปนี้  

1)“PhraPaisalVisalo” เป็นโปรไฟล์ส่วนตัวและโปรไฟล์สาธารณะของพระไพศาล วิสาโล 
เจ้าอาวาสวัดป่าสุคะโต จังหวัดชัยภูมิ ซึ่งเป็นพระนักคิด นักเขียนที่มีชื่อเสียงในสังคมไทยท่านหนึ่ง    

2) “พระมหาวุฒิชัย วชิรเมธี”และ “ว. วชิรเมธี (W.Vajiramedhi)” เป็นสองโปรไฟล์
สาธารณะของ พระมหาวุฒิชัย วชิรเมธี ผู้อ านวยการสถาบันวิมุตตยาลัยพระนักเขียนชื่อดัง ซึ่งเป็นที่รู้จักกันดี
ในนามปากกาชื่อว่า “ว. วชิรเมธี” 

3) “หอจดหมายเหตุพุทธทาส อินทปัญโญ  : BuddhadasaIndapanno Archives”เป็นโปร
ไฟล์สาธารณะของหอจดหมายเหตุพุทธทาส อินทปัญโญ ซึ่งเป็นหอจดหมายเหตุศาสนธรรม (Religious 
Archives) ที่ท าการเก็บรักษา อนุรักษ์ ศึกษาค้นคว้าและเผยแผ่ผลงานของท่านพุทธทาสภิกขุ  

4) “เสถียรธรรมสถาน SathiraDhammasathan”เป็นโปรไฟล์สาธารณะของเสถียรธรรม
สถาน ซึ่งก่อตั้งเพ่ือส่งเสริมการศึกษา ปฏิบัติและเผยแผ่ธรรมะ โดยแม่ชีศันสนีย์ เสถียรสุต 

5) “Tilopa House” เป็นโปรไฟล์สาธารณะของบ้านตีโลปะ กรุงเทพมหานคร ที่ก่อตั้งเพ่ือ
การศึกษาและปฏิบัติธรรมแบบประยุกต์ตามแนวพระพุทธศาสนาวัชรยานและมหายาน โดย วิจักขณ์ พานิช 
ซึ่งจบการศึกษาจากมหาวิทยาลัยนาโรปะประเทศสหรัฐอเมริกา  
 อนึ่ง เหตุที่ผู้วิจัยเลือกโปรไฟล์ต่างๆ ดังกล่าวข้างต้นมาเป็นกรณีศึกษา เนื่องด้วยเหตุผลดังต่อไปนี้  
“PhraPaisanVisalo” เป็นโปรไฟล์ที่ได้รับความนิยมอย่างมาก ดังจะเห็นได้จากการที่มีทั้งโปรไฟล์ส่วนตัวและ
สาธารณะโดยใช้ชื่อเดียวกัน มีจ านวนยอดสมาชิกที่เป็นเพ่ือนมากถึง 4,979คนและมีสมาชิกถูกใจมากถึง 
3,953 คน ตามล าดับ เช่นเดียวกับ “พระมหาวุฒิชัย วชิรเมธี” และ “ว. วชิรเมธี (W.Vajiramedhi)” โปรไฟล์



113 

 

สาธารณะ ที่มียอดจ านวนสมาชิกถูกใจมากถึง 351,529 คน และ 328,261 คน ตามล าดับ4 ในขณะที่ “หอ
จดหมายเหตุพุทธทาส อินทปัญโญ :BuddhadasaIndapanno Archive”เป็นโปรไฟล์ของสถานที่ซึ่งมีการจัด
กิจกรรมที่หลากหลายและต่อเนื่องตลอดปีส่วน“เสถียรธรรมสถาน SathiraDhammasathan” เป็นโปรไฟล์
ของสถานที่ปฏิบัติธรรม ซึ่งมีความโดดเด่นในการจัดกิจกรรมที่เน้นส าหรับสตรี เด็กและเยาวชน และ “Tilopa 
House”เป็นโปรไฟล์ของสถานที่เพ่ือการเผยแผ่ธรรมะ ซึ่งมีความน่าสนใจในแง่ของการน าเสนอกิจกรรมที่มี
รูปแบบแปลกใหม่ 
 
4. สรุปผลการวิจัย 
 การฉายภาพปรากฏการณ์ทางศาสนาบนเฟซบุ๊คดังกล่าว โดยเฉพาะอย่างยิ่งปรากฏการณ์ที่
เกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนาซึ่งจัดได้ว่าเป็นศาสนาหลักของสังคมไทยนั้น5ได้ท าให้ผู้วิจัยเกิดค าถามส าคัญว่า 
ภาพตัวแทนของพระพุทธศาสนาในสังคมปัจจุบันบนเฟซบุ๊คเป็นเช่นไร และกระบวนการประกอบสร้างทาง
สังคม/วัฒนธรรมของภาพเหล่านั้นเป็นอย่างไรดังนั้นผู้วิจัยจึงมีความสนใจที่จะท าการศึกษาวิจัยเพ่ือตอบ
ค าถามส าคัญดังกล่าว ในการวิจัยครั้งนี้ส่วนหนึ่งจะใช้การศึกษาแบบ “สังคมวิทยาแนวปรากฎการณ์วิทยา” 
(phenomenological sociology)6ซึ่งการศึกษาในรูปแบบดังกล่าวจ าเป็นต้องอาศัยความต่อเนื่องของการ
ด าเนินกิจกรรมต่างๆ บนเฟซบุ๊ค อาทิ “การแสดง/แลกเปลี่ยนความเห็น” “การแสดงความถูกใจ/ไม่ถูกใจ” 
“โพสรูปภาพ/วิดีโอ/หนังสืออิเล็คทรอนิค” หรือ “เขียนบันทึก” ทั้งนี้เพ่ือข้อมูลที่มากเพียงพอส าหรับการเห็น
ภาพปรากฎการณ์ ตลอดจนสามารถรายงานสิ่งต่างๆ ที่เกิดขึ้นได้อย่างมีนัยส าคัญ ในขณะเดียวกันยังสามารถ
สะท้อนให้เห็น “วิถีเฟซบุ๊ค” ที่ตรงตามเจตนารมณ์ของผู้สร้างได้อย่างชัดเจนร่วมด้วย 
 อย่างไรก็ตาม ต้องย้ าให้เข้าใจตรงกันอีกครั้งว่า ค าว่า “ภาพตัวแทนของพระพุทธศาสนาใน
สังคมไทย” ที่ใช้ในงานวิจัยชิ้นนี้ มิได้หมายถึงภาพตัวแทนที่เกิดจาก “การสะท้อนภาพ” (reflection) ของ
พระพุทธศาสนาแบบที่เป็นทางการของรัฐซึ่งปกครองโดยมหาเถรสมาคมอันเป็นสิ่งที่มีอยู่จริงในสังคมไทย 
หากแต่หมายถึงภาพตัวแทนที่เกิดจาก“การประกอบสร้าง” (construction) จากการเก็บเกี่ยวและรวบรวม
สัญญะต่างๆ ที่เกี่ยวกับพระพุทธศาสนาซึ่งสมาชิกบนเฟซบุ๊คร่วมกันสร้างขึ้น7 แม้ว่าภาพตัวแทนจากการศึกษา
ในลักษณะนี้จะเป็นเพียงการประกอบสร้างส่วนเสี้ยวหนึ่งของโลกแห่งความเป็นจริง แต่ผู้วิจัยก็ยังคงยืนยันที่จะ
เสนอ/ชี้ชวนให้เห็นถึงความส าคัญของการตั้งค าถามและหาค าตอบจากค าถามส าคัญดังที่กล่าวไว้ข้างต้น 
                                                           

 4 จ านวนสมาชิก ณ วันที ่6 มีนาคม พ.ศ. 2554. 

 5เหตุผลที่ถือว่า พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาหลักของสังคมไทยนั้น เราสามารถพิจารณาได้   จากการที่
พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาของประชากรส่วนใหญ่ของประเทศ หรือ พระพุทธศาสนาเป็นแกนน าและเป็นรากฐานส าคัญของ
วัฒนธรรมไทย ทั้งในด้าน วิถีชีวิต, ความเช่ือ, ภาษา, วรรณกรรม รวมไปถึงศิลปะและดนตรี เป็นต้น อย่างไรก็ดียังมี
ความส าคัญของพระพุทธศาสนากับสังคมไทยในแง่อื่นๆ ให้พิจารณาประกอบอีกหลายประการ ทั้งนี้สามารถดูรายละเอียด
เพิ่มเติมใน พระธรรมปิฏก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2543). 
 6สังคมวิทยาแนวปรากฎการณ์วิทยา (phenomenological sociology) มีความคิดพื้นฐานว่าคนในสังคมสร้าง
ความรู้เกี่ยวกับความเป็นจริงในสังคมขึ้นจากประสบการณ์ ความรู้ที่คนสร้างขึ้นนี้เป็นผลจากการที่จิตส านึกจัดระบบ
ประสบการณ์ที่สับสนคลุมเครือให้เป็นแบบฉบับที่ชัดเจน จนเกิดเป็นสิ่งที่สังคมเช่ือและยึดถือร่วมกัน ใน ราชบัณฑิตยสถาน, 
2549: 185.  
 7สจ๊วต ฮอลล์ ได้แบ่งวิธีการศึกษาการสร้างภาพตัวแทนออกเป็น 3 แบบ คือ แบบแรกเป็นแบบสะท้อนภาพที่
เป็นจริงที่เกิดขึ้นในสังคมทั้งหมด (reflective approach) แบบที่สอง เป็นแบบที่ให้ความสนใจต่อวิธีการมองโลกของตัวผู้ส่ง
สาร ที่เรียกว่า การตั้งใจให้เป็นความจริง (intentional approach) และแบบสุดท้าย เป็นแบบการประกอบสร้างทางสังคม 
(constructionist approach). 



114 

 

เพราะผู้วิจัยเชื่อว่าค าตอบที่ได้จะสามารถแสดงให้เห็นภาพของพระพุทธศาสนาในสังคมยุคปัจจุบันได้อย่างมี
นัยส าคัญ ยิ่งไปกว่านั้น แม้แนวคิดเรื่องภาพตัวแทนนี้จะเป็นแนวคิดที่ถูกศึกษามานานแล้ว แต่แนวคิดดังกล่าว
กลับไม่ได้ถูกน ามาใช้เพ่ืออธิบายปรากฏการณ์ที่เกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนาโดยตรงเลย ผู้วิจัยจึงเห็นว่าการ
พยายามมองปรากฏการณ์ของพระพุทธศาสนาอย่างที่เป็นอยู่จริงบนไซเบอร์สเปซซึ่งเป็นสนามวิจัยใหม่ที่ยังไม่
เคยมีการศึกษามาก่อน โดยอาศัยรูปแบบและวิธีการที่อยู่ในขอบข่ายของ “สังคมวิทยาศาสนา” (sociology 
of religion)8 (ในที่นี้ก็คือ “สังคมวิทยาพระพุทธศาสนา sociology of Buddhism”) น่าจะเป็นการช่วย
เพ่ิมเติมและขยับขยายพื้นที่การศึกษาพระพุทธศาสนาให้กว้างขวางขึ้นจากเดิมที่มักใช้กันเป็นส่วนใหญ่ในสาขา
พุทธศาสนศึกษา (Buddhist Studies) ท าให้เกิดเป็นความรู้และความเข้าใจพระพุทธศาสนาในแง่มุมใหม่ที่ต่าง
ออกไปมากขึ้น แม้ว่าความรู้ใหม่ที่ได้จะไม่ใช่ข้อสรุปในลักษณะการตีความหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาก็ตาม 
ฉะนั้นผู้วิจัยจึงเชื่อมั่นว่า ผลจากการศึกษาพระพุทธศาสนาในเชิงสังคมวิทยาดังที่กล่าวมาท้ังหมดนี้ นอกจากจะ
ก่อให้เกิดคุณูปการทางวิชาการแล้ว ยังมีประโยชน์ในแง่ของการน าไปปฏิบัติจริงในสังคมปัจจุบันได้ กล่าวคือ
สามารถใช้เป็นแนวทางในการก าหนดนโยบายส าหรับองค์กรทางพระพุทธศาสนาเช่น มหาวิทยาลัยสงฆ์ 
ส านักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ โดยเฉพาะอย่างยิ่งนโยบายด้านการเผยแผ่พระพุทธศาสนาเชิงรุกเพ่ือให้
เข้าถึงกลุ่มเป้าหมายที่เป็นคนรุ่นใหม่ เป็นต้น 

ยิ่งไปกว่านั้น โปรไฟล์ต่างๆ ที่กล่าวมาทั้งหมดข้างต้น ล้วนมีการน าเสนอข้อมูล ข่าวสาร ทั้งที่เป็น 
ข้อความบนกระดาน ข้อเขียนจากบันทึก หนังสืออิเล็คทรอนิกส์ (e-book) รูปภาพ วิดีโอ ที่หลากหลาย เป็น
ต้น ตลอดจนมีการร่วมแลกเปลี่ยนและแสดงความเห็นบนโปรไฟล์ของตนอย่างต่อเนื่อง ซึ่งความถี่ของการ
แบ่งปันความเคลื่อนไหวหรือการด าเนินกิจกรรมทั้งหมดอย่างต่อเนื่องบนโปรไฟล์นั้น ถือได้ว่ามีความส าคัญต่อ
งานวิจัยเรื่องนี้อย่างมากอยู่ 2 ประการคือ ประการแรก ในแง่ของรูปแบบการศึกษา งานวิจัยเรื่องนี้มีความ
จ าเป็นต้องอาศัยเนื้อหาหรือข้อมูลที่มากเพียงพอส าหรับการรวบรวมและน าเสนอเนื้อหาในระดับปรากฏการณ์
ที่เกิดขึ้นบนแต่ละโปรไฟล์ ประการที่สอง ลักษณะส าคัญดังกล่าวยังได้สะท้อนให้เห็นถึงวิถีของเฟซบุ๊ค ซึ่งเป็น
พ้ืนที่/สนามวิจัยของงานวิจัยชิ้นนี้ได้อย่างชัดเจน ทั้งยังสอดคล้องตามเจตนารมณ์ของผู้สร้างเฟซบุ๊คร่วมด้วย 9

โดยผู้วิจัยไดท้ าการเก็บรวบรวมข้อมูลเป็นระยะเวลา 6 เดือน ตั้งแต่ตุลาคม 2553 – มีนาคม 2554 
ส าหรับการบรรยายปรากฏการณ์ของพระพุทธศาสนาบนเฟซบุ๊คผ่านกลุ่มตัวอย่างที่ท าการ

คัดเลือกไว้ ผู้วิจัยบรรยายสิ่งที่ปรากฏบนโปรไฟล์ต่างๆเช่น ข้อมูลและข่าวสาร ประเด็นการสนทนา กิจกรรม
ต่างๆ เพ่ือรายงานสภาพให้เห็นถึงภาพรวมของแต่ละโปรไฟล์ ทั้งนี้ผู้วิจัยได้น าแนวคิดเรื่อง “มิติของศาสนา 7 
มิติ” (The seven dimensions of Religion) ของ นิเนียน สมาร์ท (Ninian Smart, 1927 – 2001)  ได้แก่ 
1) มิติด้านการปฏิบัติและพิธีกรรม (Practical and Ritual dimensions) 2) มิติด้านเรื่องเล่าและปรัมปราคติ 
(Narrative and Mythic dimensions) 3) มิติด้านประสบการณ์และอารมณ์ (Experiential and 

                                                           

 8 สังคมวิทยาศาสนา (sociology of religion) คือ สังคมวิทยาสาขาหนึ่งที่ศึกษาปรากฏการณ์ ทางศาสนา ซึ่ง
การศึกษาของนักสังคมวิทยาในรุ่นหลังนั้นได้ให้ความสนใจกระบวนการโลกิยานุวัตร (secularization), การเกิดองค์การทาง
ศาสนาแบบต่างๆ เช่น การเกิดลัทธิใหม่หรือนิกายใหม่ บทบาท ของผู้น าทางศาสนา ตลอดจนความเชื่อศาสนาของสังคมต่างๆ 
รวมทั้งการศึกษาศาสนาในฐานะสถาบันทางสังคม โดยพิจารณาความสัมพันธ์ระหว่างศาสนากับการเมือง เศรษฐกิจ การ
เปลี่ยนแปลงทางสังคมและความขัดแย้ง ใน ราชบัณฑิตยสถาน, 2549: 235-236. 
 9 มาร์ก ซักเคอร์เบิร์ก (Mark Zuckerberg) มีความเช่ือว่า สิ่งที่น าไปสู่การปฏิรูปได้มากที่สุดอย่างหนึ่งของคน
ในรุ่นนี้ คือ การมีข้อมูลที่สามารถน ามาใช้ได้มากข้ึน แนวคิดดังกล่าวน าไปสู่จุดมุ่งหมายส าคัญส าหรับการเติบโตของเฟซบุ๊ค ซึ่ง
นั่นก็คือการขยายขอบเขตของข้อมูลที่ผู้ใช้ใช้แบ่งปันและให้ผู้ใช้ท าการแบ่งปันข้อมูลต่างๆให้มากที่สุด ใน Dan Fletcher, 
“How Facebook Is Redefining Privacy,” <www.time.com> Thursday, May. 20, 2010. 



115 

 

emotional dimensions) 4) มิติด้านสังคมและสถาบัน (Social and Institutional dimensions) 5) มิติ
ด้านจริยศาสตร์และกฏ/วินัย (Ethical and legal dimensions) 6) มิติด้านค าสอนและปรัชญา (Doctrinal 
and philosophical dimensions) และ 7) มิติด้านวัตถุและศิลปะ (Material and Artistic dimensions) 
มาใช้เพ่ือความเป็นหมวดหมู่เนื้อหา อนึ่ง วัตถุประสงค์ของงานวิจัยเรื่องนี้มีอยู่ 3 ประการ คือ 1) เพ่ือศึกษา
ปรากฏการณ์ของพระพุทธศาสนาในสังคมไทยที่ปรากฏบนเฟซบุ๊ค 2) เ พ่ือเสนอภาพตัวแทนของ
พระพุทธศาสนาในสังคมไทยที่ปรากฏบนเฟซบุ๊คและ 3) เพ่ือวิเคราะห์การประกอบสร้างภาพตัวแทนของ
พระพุทธศาสนาในสังคมไทยที่ปรากฏบนเฟซบุ๊ค 
 
5. อภิปรายผล 

ผลการวิจัยพบว่า เครือข่ายสังคมออนไลน์ คือ เฟซบุ๊คนี้ได้สะท้อนปรากฏการณ์ทางศาสนาที่
เชื่อมโยงกันครบทั้ง 7 มิติ ได้แก่ มิติด้านการปฏิบัติและพิธีกรรม มิติด้านค าสอนและปรัชญามิติด้านเรื่องเล่า
และปรัมปราคติ มิติด้านประสบการณ์และอารมณ์ มิติด้านจริยศาสตร์และกฎ/วินัย มิติด้านสังคมและสถาบัน 
มิติด้านวัตถุและศิลปะกลา่วให้ชัดขึ้นก็คือ ปรากฏการณ์บนโปรไฟล์ต่างๆ ที่ได้ท าการคัดเลือกไว้ ได้แก่ โปรไฟล์ 
“PhraPaisalVisalo” ทั้งที่เป็นส่วนตัวและสาธารณะของพระไพศาล วิสาโล, โปรไฟล์ “พระมหาวุฒิชัย วชิร
เมธี” และ ว. วชิรเมธี  (W.Vajiramedhi) ซึ่งเป็นสองโปรไฟล์สาธารณะของพระมหาวุฒิชัย วชิรเมธี, โปรไฟล์
“หอจดหมายเหตุพุทธทาส อินทปัญโญ: BuddhadasaIndapanno Archives”ซึ่งเป็นโปรไฟล์สาธารณะของ
หอจดหมายเหตุพุทธทาส อินทปัญโญ, โปรไฟล์ “เสถียรธรรมสถาน SathiraDhammasathan”ซึ่งเป็นโปร
ไฟล์สาธารณะของเสถียรธรรมสถานพบว่าปรากฏการณ์ของพระพุทธศาสนาได้แสดงออกให้เห็นได้ครบทุกมิติ 
ยกเว้น โปรไฟล์ “Tilopa  House” ซ่ึงเป็นโปรไฟล์สาธารณะของบ้านตีโลปะ โดย วิจักขณ์ พานิช ที่ไม่ปรากฏ
มิติด้านเรื่องเล่าและปรัมปราคติ 

ยิ่งไปกว่านั้น ปรากฏการณ์ของพระพุทธศาสนาที่แสดงออกผ่านมิติของศาสนายังได้สะท้อนภาพ
ตัวแทนของพระพุทธศาสนาในสังคมไทยที่ปรากฏบนเฟซบุ๊คไว้อยู่ 5 ความหมาย คือ 

(1) “พระพุทธศาสนาแบบเน้นโลกนี้” 
พระพุทธศาสนาแบบเน้นโลกนี้ ในที่นี้หมายถึง พระพุทธศาสนาที่มีลักษณะของการให้ 

ความส าคัญกับชีวิตใน “โลกนี้” มากกว่าชีวิตใน “โลกหน้า” กล่าวคือ มีเป้าหมายอยู่ที่ความสุข และ
ความส าเร็จในชีวิตปัจจุบัน ไม่ได้มุ่งเน้นไปที่การหลุดพ้นหรือดับทุกข์โดยสิ้นเชิง คือ นิพพาน หรือการเกิดใน
สุคติหรือภพภูมิที่ดี เช่น สวรรค์ โดยความสุขและความส าคัญของชีวิตในโลกนี้ได้ปรากฏให้เห็นอยู่ 4 ด้านคือ 
ด้านการงาน/การประกอบอาชีพ เช่น มุ่งเน้นความเป็นเลิศในงานด้านความสัมพันธ์กับผู้อ่ืน เช่น ให้แนวทาง
เกี่ยวกับการคบหา/ใช้ชีวิตร่วมกันอย่างราบรื่นของคู่รัก ด้านการท าประโยชน์ต่อสังคมและประเทศชาติ เช่น 
ประชาสัมพันธ์การรับบริจาคสิ่งของเพ่ือช่วยเหลือพระสงฆ์ที่ประสบภัยน้ าท่วม และด้านการดูแล/รักษา
สุขภาพร่างกาย เช่น ให้ความส าคัญ/ความสนใจต่อการรักษารูปลักษณ์ เป็นต้น 

(2) “พระพุทธศาสนาแบบไม่ผูกติดกับความเชื่อใดความเชื่อหนึ่ง”  
พระพุทธศาสนาแบบไม่ผูกติดกับความเชื่อใดความเชื่อหนึ่งในที่นี้หมายถึง พระพุทธศาสนาที่มี

ลักษณะของการน าเอาความเชื่อจากหลายๆ แหล่งที่สอดคล้องกับค าสอนของพระพุทธศาสนามาใช้ ทั้งนี้
เพ่ือให้เกิดความรู้ รวมถึงสร้างทางเลือกแก่ผู้ที่สนใจ ในขณะเดียวกันยังเป็นไปเพ่ือปรับประยุกต์และสนับสนุน
ค าสอนในพระพุทธศาสนาเองอีกด้วยโดยการไม่ผูกติดกับความเชื่อใดความเชื่อหนึ่งนั้นปรากฏในลักษณะ
น าเสนอเรื่องราว/ทัศนะของบุคคลต่างศาสนา/นิกาย เช่น การตายของมหาตมา คานธี (Mahatma Gandhi) 
หรือ แนวคิดทางการเมืองของอองซาน ซูจี (Aung San SuuKyi) หรือน าเสนอเรื่องราวของพระ/นักบวชต่าง



116 

 

นิกาย เช่น ประสบการณ์การภาวนาของสามเณรีเทนซิน พัลโม (Tenzin Palmo) บทบาทการต่อต้านการใช้
ระเบิดนิวเคลียร์ของท่านติช นัท ฮันห์ (Thich Nhat Hanh) การตอบค าถามทางธรรมของทะไล ลามะ (Dalai 
Lama) ตลอดจนสะท้อนให้เห็นผ่านการน าเสนอโดยการผนวกเอา“ศาสตร์สมัยใหม่” ควบคู่กับการอธิบาย
หลักค าสอนในพระพุทธศาสนา เช่น น าผลการทดลองของนักจิตวิทยาตะวันตกมาอธิบายควบคู่กับแนวคิดเรื่อง
ทุกข์ในพระพุทธศาสนา รวมทั้งยังสะท้อนให้เห็นในลักษณะศูนย์บริการทางจิตวิญญาณเช่น สถานที่ทางศาสนา
อย่างหอจดหมายเหตุพุทธทาสฯ ได้จัดกิจกรรมย่อยในหลายรูปแบบ อีกท้ังยังหลากนิกาย เป็นต้น 

(3) “พระพุทธศาสนาแบบส านึกในคุณค่าของธรรมชาติ”        
พระพุทธศาสนาแบบส านึกในคุณค่าของธรรมชาติ ในที่นี้หมายถึงพระพุทธศาสนาที่มีลักษณะ

ตระหนักใน “ความหมาย” ของธรรมชาติ กล่าวคือ ธรรมชาติถือเป็นแหล่งการเรียนรู้ที่มนุษย์สามารถเก็บเกี่ยว
และเรียนรู้ “ความหมาย” ในทางธรรม ที่ส าคัญไปกว่านั้นก็คือ ต้องมีจิตส านึกในการหวงแหนและอนุรักษ์
ธรรมชาติเป็นส าคัญร่วมด้วย โดยลักษณะการสะท้อนให้เกิดส านึกในคุณค่าของธรรมชาติ ก็คือ น าเสนอภาพ
กิจกรรมการใช้ธรรมชาติเป็นสื่อการสอน น าเสนอภาพกิจกรรมและให้รายละเอียดเกี่ยวกับ “ธรรมยาตรา” 
เป็นต้น   

(4) “พระพุทธศาสนาแบบสังคมฆราวาส  
พระพุทธศาสนาแบบฆราวาส ในที่นี้หมายถึงการที่ฆราวาสมีบทบาทในทางศาสนาเพ่ิมมากขึ้น 

บทบาทหรือหน้าที่ซึ่งก าหนดความเป็นพระหรือฆราวาสที่ตายตัวนั้นอาจกล่าวได้ว่าเริ่มพร่าเลือนด้วยลักษณะ
ต่อไปนี้ 1) ฆราวาสเป็นผู้น าทางจิตวิญญาณ เช่น เชอเกียม ตรุงปะ  (Chogyam Trungpa) 2) ฆราวาสท า
หน้าที่สอนการเจริญภาวนา เช่น งานนิเวศภาวนา “ชีวิตคือสิ่งศักดิ์สิทธิ์” ของเสมสิกขาลัย มีอาจารย์ประมวล 
เพ็งจันทร์และวิจักขณ์ พาณิชเป็นผู้น าในการท ากิจกรรม 3) ฆราวาสท าหน้าที่ให้ความรู้หรือให้ค าอธิบาย
หลักธรรม เช่น นายแพทย์บัญชา พงษ์พานิช  ผู้อ านวยการหอจดหมายเหตุพุทธทาสฯได้อธิบายเกี่ยวกับ
หลักปฏิจจสมุปบาทซึ่งท าการแบ่งปันผ่าน  ยูทูป (youtube) ด้วยประเด็น “ความทุกข์เกิดขึ้นได้อย่างไรและ
ดับลงด้วยวิธีใด”เป็นต้น 

(5) “พระพุทธศาสนาแบบกระแสโต้”       
พระพุทธศาสนาแบบกระแสโต้ ในที่นี้หมายถึง พระพุทธศาสนาที่มีลักษณะของการแสดง

ความเห็นโต้แย้งกับค าสอน/แนวคิด/แนวทางปฏิบัติของพระพุทธศาสนาแบบกระแสหลักหรือพระพุทธศาสนา
แบบจารีต เช่น การวิพากษ์วิจารณ์การท างานขององค์กรทางพระพุทธศาสนาการวิจารณ์ปรากฏการณ์ต่างๆ 
ของพระพุทธศาสนาในสังคมไทย การวิพากษ์วิจารณ์ “ปัจฉิมโอวาท”ของพระสงฆ์ที่เป็นที่รู้จักกันดีใน
สังคมไทยจากข่าวที่ปรากฏ เป็นต้น 

ทั้งนี้ภาพตัวแทนต่างๆ ที่ถูกประกอบสร้างขึ้นมานั้น กล่าวได้ว่าเป็นผลจากความเปลี่ยนแปลงของ
กระแสโลก คือ โลกาภิวัฒน์ ผนวกกับกระแสความเจริญรุดหน้าของสื่อใหม่ ซึ่งก็คือ เฟซบุ๊ค อันควรกล่าวได้ว่า
เป็น “เงื่อนไข” หลักที่ขับเน้นให้พระพุทธศาสนาเกิดการปรับเปลี่ยน “ต าแหน่งแห่งที่” ของตนเองในยุค
ปัจจุบันอย่างส าคัญ 

ค าว่า “โลกาภิวัฒน์” (globalization)หมายถึง“สภาวะที่คน กิจกรรม บรรทัดฐานความคิด 
สินค้า บริการ เงินตรา ฯลฯ ได้เพ่ิมบทบาทจากที่เคยถูกจ ากัดด้วยขอบเขตภูมิศาสตร์ให้ออกไปมีบทบาทใน
ระดับโลกและมีวิถีปฏิบัติอย่างเดียวกัน” (ประทุมพร วัชรเสถียร, 2548): 250) กล่าวในอีกแง่หนึ่งก็คือเป็น 
 
 



117 

 

กระบวนการพัฒนาการที่ต่อเนื่องของระบบทุนนิยม10 ด้วยลักษณะการไหลเวียนของโลกาภิวัฒน์ที่ปรากฏอยู่
ใน 5  “แดน”(-scapes) ได้แก่ “แดนของมนุษย์” (ethnoscapes)“แดนของเทคโนโลยี” (technoscapes)“ 
แดนของเงินตรา” (finanscapes) “แดนของสื่อ”(mediascapes) และ “แดนของความคิด” (ideoscapes)11

ไม่แต่เท่านั้น การไหลเวียนดังที่กล่าวมาทั้งหมดข้างต้นนี้ยังจะเพ่ิมมากขึ้นทั้งในด้านความถี่ ปริมาณและการ
เชื่อมต่อกันระหว่างประเทศ และภูมิภาคต่างๆ12 กล่าวคือ เป็นการเพ่ิมขึ้นอย่างมากมายมหาศาลกว่ายุคใดๆ 
ก่อนหน้านี้อย่างไม่อาจเทียบกันได้ 

ลักษณะการไหลเวียนดังกล่าว ถือได้ว่าเป็นการท าให้โลกทั้งโลก ซึ่งแต่ละส่วนมีความแตกต่างกัน
และบ้างส่วนแยกกันอยู่นั้นได้หลอมรวมให้เป็นโลกใบเดียวกัน ทั้งนี้การหลอมรวมดังกล่าวนั้นมิได้สะท้อนใน
ลักษณะของการสร้างจิตส านึกที่เรียกว่า “we are the world”13 เท่านั้น หากแต่ยังสามารถส่งผลกระทบที่ 
“เป็นจริง” ได้ด้วยในขณะเดียวกัน โลกาภิวัฒน์ยังมีลักษณะเป็นกระบวนการที่มีความขัดแย้งในตัวเอง 
(contradictory process)14ซึ่งสามารถพิจารณาได้อยู่ 4 ประเด็น คือ ประเด็นแรก โลกาภิวัฒน์มีลักษณะของ
“กระบวนการท าให้เป็นระดับโลก” (globalization) ไปพร้อมๆ กันกับลักษณะที่เรียกว่า“กระบวนการท าให้
เป็นท้องถิ่น”(localization) ซึ่งหมายถึง “การพยายามสร้างวัฒนธรรมท้องถิ่นที่เป็นเอกลักษณ์เฉพาะของแต่
ละประเทศในระบบตลาดโลก” (วิทยากร เชียงกูล, 2547: 144-145) และเกิดเป็นค าใหม่ที่ว่า “กระบวนการ

                                                           
10 ระบบทุนนิยมมีพัฒนาการที่ก้าวออกมาในหลายระดับ ดังนี้ ขั้นตอนแรก คือ การเข้ามาหาประโยชน์กับ

ทรัพยากรในประเทศอื่น โดยผ่านกลไกของระบบอาณานิคม ขั้นตอนที่สอง คือ พยายามที่จะเอาประโยชน์จากแรงงานใน
สังคมอื่น ขั้นตอนที่สาม คือ พยายามที่จะมาหาประโยชน์จากทุนที่อยู่ในรูปแบบต่างๆ และขั้นตอนสุดท้าย คือ การมาเอา
ประโยชน์จากวัฒนธรรม อนึ่ง โลกาภิวัฒน์ในปัจจุบันนี้ ทุนนิยมจะพัฒนามาสู่ระดับขั้นนี้ (ขั้นสุดท้าย) กล่าวคือ เป็นขั้นที่
พยายามจะเปลี่ยนวัฒนธรรมให้เป็นสินค้า อ่านรายละเอียดเพิ่มเติมได้ใน อานันท์ กาญจนพันธุ์, 2545: 142-143.  

11ศาสตราจารย์อรชุน อัพพาดูไร (Arjun Appadurai) นักมานุษยวิทยาวัฒนธรรมชาวอินเดียเสนอไว้ว่าใน
โลกาภิวัฒน์มีการไหลเวียนอยู่ใน 5 แดนดังต่อไปนี้ (1) “แดนของมนุษย์” (ethnoscapes) เป็นการเคลื่อนย้ายของผู้คนที่
ปรากฏในรูปของ นักท่องเที่ยว ผู้อพยพลี้ภัย คนพลัดถิ่น และแรงงานข้ามชาติ (2) “แดนของเทคโนโลยี” (technoscapes) 
เป็นการเคลื่อนย้ายของเทคโนโลยดี้วยความเรว็สูงข้ามพรมแดนประเทศตา่งๆ ไปท่ัวท้ังโลก ทั้งเทคโนโลยีเชิงกล (mechanical 
technologies) เช่น เทคโนโลยีในการเพาะปลูกพืช หรือการท าเหมืองแร่ และเทคโนโลยีข้อมูลข่าวสาร ( informational 
technologies) (3) “แดนของเงินตรา” (finanscapes) เป็นการเคลื่อนย้ายเงินหรือสิ่งที่ใช้แทนเงิน ผ่านตลาดเงิน ตลาดหุ้น 
ตลาดสินค้าในระดับโลก (4) “แดนของสื่อ”(mediascapes) เป็นการแพร่กระจายของ “ความเป็นจริง”(reality) และ
โครงสร้างพื้นฐาน (infrastructure) ที่เป็นตัวผลิตและแพร่กระจายความเป็นจริงนั้น และ(5) “แดนของความคิด” 
(ideoscapes) เป็นการแพร่กระจายของความคิด (idea) หรืออุดมการณ์ (ideology) ทางการเมืองของรัฐและ “อุดมการณ์
ค้าน” (counter- ideology) ของขบวนการเคลื่อนไหวทางสังคม ใน ArjunAppadurai, 1996: chapter 2. 

12Jame A. Beckford, “New Religious Movements and Globalization,” in New Religious 
Movements in the 21st century: Legal, Political, and Social Challenges in Global Perspective, edited 
by Phillip Charles Lucas and Thomas Robbins, (New York: Routledge, 2004), p. 254. 

13กาญจนา แก้วเทพ, สื่อส่องวัฒนธรรม, (กรุงเทพมหานคร :อมรินทร,์ 2539), หน้า 62.  
14เอก ตั้งทรัพย์วัฒนา, โลกาภิวัฒน์ บรรษัทข้ามชาติ, (กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์

มหาวิทยาลัย,2548), หน้า12. และ อานันท์ กาญจนพันธุ์, “โลกาภิวัฒน์กับวัฒนธรรมไทย,” ใน ท้องถิ่นพัฒนากับ
โลกาภิวัฒน์ วิกฤตโลก วิกฤตไทย อะไรคือทางรอด, บรรณาธิการโดยชัชวาล บุญปัน  
และสมเกียรติ ตั้งนโม, (กรุงเทพมหานคร : อมรินทร์,2544), หน้า 7. 



118 

 

ผสานระหว่างกระแสโลกและกระแสท้องถิ่น” (glocalization) (เอก ตั้งทรัพย์วัฒนา, 2548: 12) ส่วนประเด็น
ที่สอง ในแง่วัฒนธรรมโลกาภิวัฒน์มีลักษณะของ“กระบวนการท าให้เป็นแบบ (วัฒนธรรม) เดียวกัน” 
(homogenization) หรือเรียกอีกอย่างว่าการสร้าง “วัฒนธรรมเดียว” (monoculture) แต่ในขณะเดียวกัน
กลับท าให้มีการเกิดขึ้นหรือการสร้างอัตลักษณ์ที่แตกต่างขึ้นอย่างหลากหลายส าหรับประเด็นที่สาม ในแง่ของ
ระบบตลาดโลกาภิวัฒน์มีลักษณะของการ  บูรณาการ (integration) เข้าสู่การเป็นส่วนหนึ่งของตลาดโลก แต่
ในขณะเดียวกันก็มีการกีดกันผลักไส (exclusion) ออกจากชุมชนร่วมด้วย กล่าวในแง่หนึ่งคือ การท าให้เป็น
คนชายขอบ (marginalization) (สุริชัย หวันแก้ว, 2546: 33-34) นั่นเอง และประเด็นสุดท้าย ในขณะที่
กระแสหลักของโลกาภิวัฒน์ด าเนินไป ด้านหนึ่งก็ได้ท าให้เกิดกระแสต่อต้านที่เรียกกันทั่วไปว่า “การต่อต้าน
โลกาภิวัฒน์”(anti-globalization) ของกลุ่มที่ได้รับผลกระทบจากกระแสดังกล่าวเกิดข้ึนด้วยเช่นกัน 

ยิ่งไปกว่านั้น ประเด็นเรื่องความเปราะบาง (fragility)15 ของสังคมโลก กล่าวได้ว่ายังเป็นอีก
ประเด็นหนึ่งที่ส าคัญซึ่งควรกล่าวถึง ทั้งนี้เพราะประเด็นดังกล่าว คือสิ่งที่สะท้อนให้เห็นถึงสภาวการณ์ของโลก
ปัจจุบันที่ล้วนเต็มไปด้วย “ความเสี่ยง” “ความซับซ้อน” “ความสับสนวุ่นวาย” ซึ่งพร้อมที่จะปะทุหรือเกิด
ปัญหาต่างๆ นับตั้งแต่ปัญหาระดับปัจเจกบุคคลไปจนถึงปัญหาระดับโลกได้อยู่ตลอดเวลา อนึ่ง ความ
เปราะบางดังกล่าวนี้ ไชยรัตน์ เจริญสินโอฬาร ได้จ าแนกไว้ 2 ประการ คือความเปราะบางทางการเมือง 
(political fragility) และความเปราะบางทางเศรษฐกิจ (economic fragility) (ไชยรัตน์ เจริญสินโอฬาร, 
2547: 80-113) อย่างไรก็ตามยังมีความเปราะบางอีก 2 ประการที่มีความส าคัญไม่แพ้กันก็คือ ความ
เปราะบางทางนิเวศวิทยา (ecological fragility) และความเปราะบางทางสังคม (social fragility)16 

เมื่อประเด็นความเปราะบางหรือความเสี่ยงต่างๆ ที่กล่าวมาข้างต้น คือกระบวนการหนึ่งที่โอบ
ล้อมสังคมโลกไว้ อีกทั้งยังสามารถส่ง “ผลกระทบข้างเคียง” (side effect) ต่อทั้งมนุษย์และสังคมได้อย่าง
ส าคัญ มากไปกว่านั้นยังเป็น “เงื่อนไข” ที่ท าให้เกิดรูปแบบการเคลื่อนไหวทางสังคมแบบใหม่ หรือที่เรียกว่า 
“ขบวนการเคลื่อนไหวทางสังคมรูปแบบใหม่” (ไชยรัตน์ เจริญสินโอฬาร, 2545) (new social movements 
- NSM) กล่าวเฉพาะการเกิดขึ้นของขบวนการเคลื่อนไหวทางสังคมรูปแบบใหม่นั้น นอกจากจะมีเงื่อนไขมา
จากประเด็นเรื่องความเปราะบางของสังคมแล้ว ยังมีเงื่อนไขอ่ืนที่ส าคัญ หรือกล่าวได้ว่าเป็นเหตุผลหลักอีก
ประการหนึ่งที่ท าให้ขบวนการเคลื่อนไหวทางสังคมเช่นที่กล่าวมานี้เกิดขึ้นก็คือ อ านาจของข้อมูลข่าวสารที่
เชื่อมถึงกันอย่างรวดเร็วด้วยเทคโนโลยี ด้วยเหตุดังนั้นลักษณะเด่นของขบวนการดังกล่าวจึงอยู่ที่ความสามารถ
ในการเชื่อมโยงชีวิตประจ าวันเข้ากับการเปลี่ยนแปลงในด้านต่างๆ ทั้งในระดับประเทศหรือระดับโลก กล่าวอีก
แง่หนึ่งก็คือการเคลื่อนไหวทางสังคมรูปแบบใหม่ได้สลายเส้นแบ่งระหว่าง “เรื่องส่วนตัว” กับ “เรื่องส่วนรวม” 
หรือมีลักษณะการเรียกร้องที่โยงเรื่องส่วนตัวกับเรื่องส่วนรวมให้เป็นเรื่องเดียวกัน ไม่เว้นแม้แต่ขบวนการ
เคลื่อนไหวทางศาสนา 

 
 

                                                           
15 การเรียกท่ีสื่อให้เห็นถึงสภาวการณ์ของโลกท่ีเปราะบางนั้น พบว่าการเรียกที่แตกต่างกันไป เช่น “สังคมแห่ง

ความเสี่ยงระดับโลก” (global risk society) ใน Ulrich Beck, 1992) “ความสลับซับซ้อนระดับโลก” (global complexity) 
ใน John Urry, 2003) และ “โลกท่ีสับสนวุ่นวาย” (turbulent world) ใน James N. Rosenau, 1997) เป็นต้น. 

16 ความเปราะบางท้ัง 4  ประการนี้ แท้ที่จริงแล้วมีลักษณะทับซ้อนกันอยู่ไม่มากก็น้อย กล่าวอีกนัยหนึ่งก็คือ มี
ลักษณะที่ไม่แยกขาดจากกันอย่างสิ้นเชิง ทั้งยังเป็นเง่ือนไขในการเกิดขึ้นของกันและกันอย่างส าคัญ ด้วยเหตุดังนั้นการแบ่ง
ประเภทจึงมีเหตุผลเพื่อความสะดวกต่อการอภิปรายและท าความเข้าใจเท่าน้ัน. 



119 

 

6.ข้อเสนอแนะ 
ส าหรับข้อเสนอในการวิจัย ผู้วิจัยเห็นว่าสิ่งที่ส าคัญไปกว่านั้น ในโลกปัจจุบัน พ้ืนที่ไซเบอร์ยังเป็น

อีกหนึ่ง “พ้ืนที่” ที่ส าคัญยิ่ง ทั้งนี้เพราะพ้ืนที่ดังกล่าวได้เข้ามาท างานแทนพ้ืนที่อันจ าเป็นซึ่งขาดหายไปใน
สังคมสมัยใหม่หลายอย่าง กล่าวคือ พ้ืนที่ไซเบอร์ได้เอ้ืออ านวยและเปิดให้ผู้คนเข้ามาพบปะกัน แลกเปลี่ยน
ข้อมูล ร่วมในการลงทัณฑ์ทางสังคมแก่บุคคลหรือการกระท าท่ีต่างเห็นว่าให้ผลร้ายแก่ส่วนรวม พ้ืนที่ประเภทนี้
เปิดโอกาสให้ผู้คนสามารถจัดองค์กรเพ่ือบรรลุเป้าประสงค์ร่วมกันบางอย่าง ดังนั้น พ้ืนที่ประเภทนี้จึงเป็น
อ านาจของสังคม เป็นพื้นที่ซ่ึงไม่อยู่ภายใต้อาญาสิทธิ์  (ของรัฐ, ของผู้ใหญ่บ้าน, ของสมภาร, ของเจ้าพ่อ ฯลฯ) 
ในสังคมสมัยกอ่นพ้ืนที่เหล่านี้ก็คือ บ่อน้ า, ตลาด, ศาลาริมทาง, หรือแม้แต่ในวัดเองด้วยเหตุดังนั้นพ้ืนที่ไซเบอร์
จึงมีความคล้ายคลึงกับพ้ืนที่สาธารณะทางสังคมของสมัยโบราณมาก เพราะเปิดกว้างให้ทุกคนเดินเข้าสู่พ้ืนที่นี้
ได้ตามใจชอบ เลือกที่จะร่วมพูดคุยแลกเปลี่ยนกับกลุ่มคนที่ต้องการ เหมือนบ่อน้ าใหญ่ในหมู่บ้านโบราณ 
กล่าวคือเป็นพื้นที่สาธารณะที่แฝงความเป็นส่วนตัวอยู่ด้วย หรือกล่าวในอีกแง่หนึ่งก็คือ เป็นพ้ืนที่กึ่งสาธารณะ
กึ่งส่วนตัว (นิธิ เอียวศรีวงศ์, ม.ป.ป.: ออนไลน์) นั่นเอง ฉะนั้น เฟซบุ๊ค ซึ่งจัดเป็นสื่อใหม่ซึ่ง “กระท าการ” หรือ 
ปฏิบัติการบนพ้ืนที่ไซเบอร์จึงสามารถตอบสนองอารมณ์/ความรู้สึกหรือสามารถทดแทนความต้องการที่ขาด
หายไปดังที่กล่าวมาข้างต้นได้ ส าคัญไปกว่านั้น เฟซบุ๊คยังสามารถยังขยายรสสัมผัสของมนุษย์ให้กว้างขวางและ
สลับซับซ้อนมากขึ้น เหตุที่เป็นเช่นนั้นก็เพราะสื่อใหม่อย่างเฟซบุ๊คมีคุณลักษณะที่ให้คุณสมบัติทั้งในเชิงเทคนิค
(technical aspect) และคุณสมบัติในเชิงสังคม (social aspect)เป็นต้น17 จึงจ าเป็นที่จะต้องมีการศึกษา
อิทธิพลของสื่อสังคมออนไลน์อย่างเฟซบุ๊คที่มีต่อพระพุทธศาสนาทั้งในแง่บวกคือด้านที่ส่งเสริมสนับสนุน
พระพุทธศาสนาและด้านลบคือบ่อนท าลายหรือบิดเบือนหลักค าสอนในพระพุทธศาสนา ท าให้ภาพตัวแทนของ
พระพุทธศาสนาที่ไม่ตรงกับภาวะที่ควรจะเป็น 

 
 
 
 
 
 

                                                           
17 โรเบิร์ต เค โลแกน (Robert K. Logan) ได้จ าแนกไว้ 16 ประการ ได้แก่ 1) สื่อใหม่เป็นการสื่อสารสองทาง 

(Two-way communication) 2) สื่อใหม่ง่ายต่อการเข้าถึงและการแพร่กระจายสารสนเทศ (Ease of access to and 
dissemination of information) 3) สื่อใหม่ก่อให้เกิดการเรียนรู้ที่ต่อเนื่องกัน (Continuous learning) 4) สื่อใหม่มีการ
วางตัวในแนวเดียวกันและเอื้อต่อการบูรณาการ (Alignment and Integration) 5) สื่อใหม่เอื้อต่อการสร้างชุมชน (Creation 
of community)  (6) สื่อใหม่มีลักษณะที่ง่ายต่อการเคลื่อนย้าย พกพาได้สะดวก (Portability) 7) สื่อใหม่มีลักษณะที่หลอม
รวมกัน (Convergence) 8) สื่อใหม่มีลักษณะปฏิบัติงานร่วมกันได้ (Interoperability) 9) สื่อใหม่มีความสามารถท่ีจะประมวล
เนื้อหาจากหลายแหล่งมารวมกันไว้ได้ (Aggregation of Content) 10) สื่อใหม่เพิ่มความหลากหลาย เพิ่มทางเลือก (Variety, 
Choice Long-tail) 11) การหวนคืนกลับมาประสานกันครั้งใหม่ระหว่างผู้ส่งสาร/ผู้รับสาร (Reintegration of consumer & 
producer) 12) สื่อใหม่มีลักษณะส่งเสริมการรวมกลุ่มกันทางสังคมและการร่วมมือกันทางไซเบอร์ (Social collectivity & 
Ceber-cooperation) 13) การเกิดวัฒนธรรมแบบรีมิกซ์ (Remix Culture) 14) การเปลี่ยนจาก “ผลผลิต” มาสู่ “บริการ” 
(From products to services) 15) เป็นสื่อที่อนุญาตให้ผู้รับสารเป็นผู้เปลี่ยนแปลงเนื้อหา (User-based transformation 
of new media) และ 16) จากคุณลักษณะทั้ง 15 ประการที่กล่าวมาทั้งหมดนี้ สื่อแบบเดิม คือ สื่อเก่า  ก็อาจจะมีคุณลักษณะ
ดังท่ีกล่าวมา แต่ความต่างนั้นก็อยู่ตรงที่ว่าสื่อเดิมนั้นอาจมีบางคุณลักษณะเท่านั้นและจะไม่ครบทุกคุณลักษณะ ในขณะที่สื่อ
ใหม่นั้นจะมีทุกคุณลักษณะอ้างใน กาญจนา แก้วเทพ และนิคม ชัยขุนพล, 2555: 19-51. 



120 

 

เอกสารอ้างอิง 
กาญจนา แก้วเทพและนิคม ชัยขุนพล. (2555). คู่มือสื่อใหม่ศึกษา. กรุงเทพมหานคร: ภาพพิมพ์. 
กาญจนา แก้วเทพ. (2539). สื่อส่องวัฒนธรรม. กรุงเทพมหานคร: อมรินทร์. 
กาญจนา แก้วเทพ และสมสุข หินวิมาน. (2551). สายธารแห่งนักคิดทฤษฎีเศรษฐศาสตร์การเมืองกับสื่อสาร

ศึกษา. กรุงเทพมหานคร: ภาพพิมพ์. 
ไชยรัตน์ เจริญสินโอฬาร. (2545). ขบวนการเคลื่อนไหวทางสังคมรูปแบบใหม่. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพมหา 

นคร: วิภาษา. 
__________. (2545). สัญวิทยา โครงสร้างนิยม หลังโครงสร้างนิยมกับการศึกษารัฐศาสตร์. กรุงเทพมหานคร 

: วิภาษา. 
ประทุมพร วัชรเสถียร. (2548). โลกร่วมสมัย: ตอบค าถามของคนรุ่นใหม่. กรุงเทพมหานคร: ปาเจรา. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2543). ความส าคัญของพระพุทธศาสนาในฐานะศาสนาประจ าชาติ. พิมพ์ครั้งที่ 

10. กรุงเทพมหานคร: สหธรรมิก. 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2549). พจนานุกรมศัพท์สังคมวิทยาอังกฤษ-ไทย. พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพมหานคร: 

ราชบัณฑิตยสถาน. 
โรล็องด์ บาร์ตส์. (2551). มายาคติ. แปลโดย วรรณพิมล อังคศิริสรรพ. พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพมหานคร: คบ

ไฟ.  
วิทยากร เชียงกูล. (2547). อธิบายศัพท์ใหม่เพ่ือเข้าใจโลกยุคใหม่. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร: สายธาร. 
สุริชัย หวันแก้ว. (2546). กระบวนการกลายเป็นคนชายขอบ Marginalization. กรุงเทพมหานคร: 

คณะกรรมการสภาวิจัยแห่งชาติ สาขาสังคมวิทยา ส านักงานคณะกรรมการวิจัยแห่งชาติ. 
อานันท์ กาญจนพันธุ์. (2545). เส้นผมบังภูเขา: ความคิดสามัญเชิงวิพากษ์. กรุงเทพมหานคร: เคล็ดไทย. 
เอก ตั้งทรัพย์วัฒนา. (2548). โลกาภิวัตน์ บรรษัทข้ามชาติ. กรุงเทพมหานคร: ส านักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์

มหาวิทยาลัย. 
Appadurai, Arjun. (1996). Modernity at Large : Cultural Dimension of Globalization. 

Minneapolis: University of Minnesota Press. 
Beck, Ulrich. (1992). Risk Society: Towards a New Modernity. London: Sage. 
Rosenau, James N. (1997). Along the Domestic-Foreign Frontier: Exploring Governance in a 

Turbulent World. Cambridge: Cambridge University Press. 
Urry John. (2003). Global Complexity. Cambridge: Polity. 


