
  

การพัฒนาปัญญาตามหลักไตรสิกขา 
The Development of Wisdom by Threefold Training 

 
พระครูวรธรรมชัยสุนทร 

Prakruworathammachaisunthon 
วิทยาลัยสงฆ์ร้อยเอ็ด มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Roi Et Buddhist College 
E-mail: Prakruworathammachaisunthon@gmail.com 

 

บทคัดย่อ 
เมื่อมนุษย์มีปัญญาทำให้สังคมอยู่ร่วมกันอย่างสงบสุข ปัญญา หมายถึง ความรอบรู้ ความรู้ชัด 

ความรู้ แจ้ง คือรู้เหตุรู้ผล รู้ในสิ่งที่เป็นประโยชน์ และสิ่งที่มิใช่ประโยชน์ รู้ในสิ่งที่ควรและสิ่งที่ไม่ควรในทาง 
พระพุทธศาสนาถือว่าปัญญาเป็นสิ่งที่สำคัญที่สุด เพราะการกระทำทุกอย่างล้วนต้องอาศัยปัญญาทั้งที่เป็น 
โลกิยะ และปัญญาที่เป็นโลกุตระทั้งนั้น ปัญญา สามารถจำแนกตามนัยต่าง ๆ ได้หลายประเภท การพัฒนา 
ปัญญา คือการทำให้ความรู้เจริญยิ่ง ๆ ขึ้นไปอย่างครบถ้วน จนสามารถจำแนกเห็นถึงเหตุผลว่าสิ่งใดดีสิ่งใดไม่ดี 
มีคุณหรือมีโทษ มีประโยชน์หรือมิใช่ประโยชน์การพัฒนาปัญญา ตามหลักไตรสิกขา คือ การพัฒนาศีล สมาธิ 
และปัญญา เป็นการพัฒนาความประพฤติขั้นพื้นฐานเพื่อสร้างให้ตนเองมีวินัย เพื่อเป็นบาทฐานต่อการพัฒนา 
จิตใจในลำดับต่อไป ซึ่งในลำดับการพัฒนาจิตใจที่เรียกว่าสมาธินั้นเน้นไปที่จิตใจให้เป็นบาทฐาน เพื่อพัฒนา  
ปัญญาให้สูงขึ้นตามลำดับ ซึ่งมีด้วยกันหลายวิธีและเป้าหมายของการพัฒนาปัญญาเพื่อประโยชน์ สุขใน 
ปัจจุบัน อันได้แก่ ความมีสุขภาพดี มีความสัมพันธ์ที่ดีในสังคมกับเพ่ือนมนุษย์อันเป็นประโยชนสุขระดับต้น ซึ่ง
จะนำไปสู่เป้าหมายในระดับถัดไป เพ่ือประโยชนสุขในอนาคต คือ การบรรลุธรรม เป็นความสุขที่เป็นความสุข
ที่แท้จริง หมายถึงความหลุดพ้นจากทุกข์ เพราะเกิดปัญญาที่แท้จริงได้เป็นพระอริยบุคคล พระอรหันต์และ
นิพพานในที่สุด 
คำสำคัญ: การพัฒนา, ปัญญา, หลักไตรสิกขา 

 
Abstract 

 When human beings have wisdom to make the society coexist peacefully, wisdom 
means knowledge, knowledge is clear, teacher knows, she knows reason, knows what is useful 
and what is not, knows what is right and what is not. In Buddhism or wisdom is the most 
important because every action requires wisdom at the time of lokiya and wisdom that is 
secular. Wisdom can be classified in many ways. The development of wisdom is to make 
knowledge more and more prosperous. up to complete until able to discern the reasons for 
what is good, what is bad, has benefits or is harmful, is useful or not. The development of 



วารสารวิชาการสังคมศาสตร์วิทยาลัยสงฆ์ร้อยเอด็ ปี 1 ฉบับ 2 เดือน พฤษภาคม-สิงหาคม 2565 | 69 
Journal of Social Sciences Roi Et Buddhist College Volume 1 No.2 May-August 2022 
 

wisdom according to the threefold principles is the development of precepts, concentration, 
and wisdom is the development of basic behavior for Create self-discipline as a base for 
further development of the mind, in which the order of mental development called 
concentration focuses on the mind as the basis for the development of wisdom to the highest, 
respectively, which has many methods and The goal of the development of wisdom for the 
benefit of the present is to have good health and good relations in society with fellow human 
beings. It is the starting point which will lead to the next level of goals for the benefit of future 
happiness is attained. th Karma is happiness that is true happiness, meaning liberation from 
suffering because of the birth of true wisdom, eventually becoming a noble person, arahant 
and nirvana. 
Keywords: Development, Intellect, Threefold training 

 

1. บทนำ 
 พระพุทธศาสนาได้ชื่อว่า เป็นศาสนาแห่ง ปัญญา คือ มีทั้งปัญญาที่เป็นโลกิยะสำหรับนำไปปรับใช้

ใน ชีวิตประจำวันได้ และปัญญาที่เป็นโลกุตระ ซึ่งเกิดจากการฝึกอบรมด้านสมถวิปัสสนากัมมัฏฐาน ปัญญา
ชนิดนี้ เป็นปัญญาที่บริสุทธิ์ การอุบัติขึ้นแห่งพระพุทธศาสนาเป็นผลมาจากพระปัญญาคุณของพระพุทธเจ้า
พระองค์ ทรงมีพระปัญญาอย่างหาผู้จะเสมอเหมือนมิได้ ปัญญาจึงมีความสำคัญอย่างยิ่งเพราะปัญญาเป็น
เครื่องมือสำคัญที่จะนำไปสู่การบรรลุธรรม กล่าวคือ ปัญญาเป็นส่วนหนึ่งของแนวทางการดำเนินชีวิตเพื่อให้
เห็นความ จริงหรือสัจธรรม หากไม่มีองค์ความรู้เรื่องปัญญานี้การที่จะพิจารณาให้สามารถกำหนดท่าทีต่อ
สิ่งมีชีวิตและ สภาพแวดล้อมที่เก่ียวกับโลกย่อมเป็นไปได้ยาก 

 เมื่อพิจารณาถึงความหมายของปัญญา พระพุทธศาสนามุ่งสนใจเรื่องของปัญญา เฉพาะที่เกี่ยวข้อง
กับ การบรรลุธรรมเท่านั้นหรือยังให้ความหมายที่ครอบคลุมไปถึงระดับการดำรงชีพด้วย จะอย่างไรก็ตามการ 

เข้าใจเรื่องปัญญาให้สมบูรณยิ่งขึ้นจำเป็นต้องศึกษาลงในรายละเอียดให้เข้าใจถึงปัญญาและการจะนำองค์ 
ความรู้เรื ่องปัญญานั้นไปใช้ประโยชนจะต้องเข้าใจด้วยว่าการพัฒนาปัญญาในพระพุทธศาสนาเป็นเช่นไร      
การมุ่งสนใจในเรื่องนี้ ควรเริ ่มจากประเด็นความหมายของการพัฒนาปัญญาก่อนว่าพระพุทธศาสนาให้
ความหมาย ไว้หรือไม่ เมื่อพิจารณาในเบื้องต้น ความหมายของคำว่า “การพัฒนาปัญญา” ไม่ปรากฏอย่าง
ชัดเจน ดังนั้นใน การค้นหาคำตอบจำเป็นต้องมุ่งนำความรู้ในเรื่องความหมายของปัญญาที่จะสามารถค้นพบ
ก่อนมาเป็นฐานความรู้เพื่อไปเชื่อมโยงเข้ากับความหมายของคำว่า “พัฒนา” ซึ่งหมายถึง “ทำให้เจริญ” เพ่ือ
ปฏิบัติตนให้เกิดปัญญาครบถ้วน 

 หลักคำสอนในพระพุทธศาสนา “ไตรสิกขา” หรือ ศีล สมาธิ ปัญญา นั้น “ปัญญา” ถือเป็นแกน
หลัก ของพระพุทธศาสนา ทั้งในแง่ซึ่งทำหน้าที่นำทางหรือสร้างความเข้าใจที่ถูกต้องเกี่ยวกับ “วิถี” และ 

“เป้าหมาย” ของชีวิต ทำหน้าที่แก้ไขหรือคลี่คลายปัญหาหรืออุปสรรคต่าง ๆ ระหว่างการเดินทางของชีวิตใน 



70 | วารสารวิชาการสังคมศาสตรว์ิทยาลัยสงฆ์ร้อยเอด็ ปี 1 ฉบับ 2 เดือน พฤษภาคม-สิงหาคม 2565 
Journal of Social Sciences Roi Et Buddhist College Volume 1 No.2 May-August 2022 

 

วิถีจริยธรรม และทำหน้าที่ประจักษ์แจ้งสัจจะหรือบรรลุเป้าหมายสูงสุดของชีวิต ดังนั้น การพัฒนาคุณธรรม  

จริยธรรม ไม่ว ่าจะเป็นคุณธรรมจริยธรรมของปัจเจกบุคคล หรือคุณธรรมจร ิยธรรมทางสังคม ถ้า  

กระบวนการพัฒนานั้น ๆ ไม่สามารถทำให้เกิด "ปัญญา" ก็เป็นไปไม่ได้ที่จะทำให้เกิดคุณธรรมจริยธรรมที่ยั่งยืน 

ขึ้นในตัวบุคคลหรือในวิถีชีวิตทางสังคม การพัฒนาปัญญาตามหลักไตรสิกขา คือ การพัฒนาศีล สมาธิ และ  

ปัญญา โดยการรักษาศีลให้บริสุทธิ์เพ่ือเป็นบาทฐานต่อการพัฒนาจิตใจในลำดับต่อไป บทความวิชาการเรื่องนี้ 
ผู้เขียนมุ่งศึกษาปัญญาในพระพุทธศาสนาและการพัฒนาปัญญาตามหลักไตรสิกขา ซึ่งจะได้นำเสนอลำดับ 

ต่อไป 

 

2. ความสำคัญของปัญญา 

 ในทางพระพุทธศาสนาถือว่าปัญญาเป็นคุณธรรมที่สำคัญมาก เพราะปัญญาช่วยในเรื่องการใช้ชีวิต
อยู่ ร่วมกันในสังคมอย่างสันติสุข เป็นแสงสว่างส่องนำทางให้พบกับความสำเร็จและปัญญาเป็นเครื่องมือที่จะ
นำพาไปสู่ความพ้นทุกข์คำว่า “ปัญญา” จึงมีความสำคัญต่อมนุษย์เพราะเป็นสิ่งที่ขาดไม่ได้ถือเป็นเครื่องมือใน
การจัดการที่มีความจำเป็นต่อการดำเนินชีวิตของมนุษย์ในหลายด้าน ไม่ว่าจะเป็นการศึกษาการเรียนรู้การใช้
ชีวิต หากมนุษย์ดำเนินชีวิตอย่างขาดปัญญาจะทำให้พบกับปัญหา และความทุกข์มากมายดังนั้น มนุษย์จึงต้อง 

อาศัยปัญญาเป็นเครื่องมือในการดำเนินชีวิต โดยมีลักษณะสำคัญของกระบวนการดำเนินชีวิตด้วยการพัฒนา 

ศักยภาพการดำเนินชีวิตให้สามารถอยู่รอดอย่างดีงามมีความสุข มีความเข้าใจในเหตุผล ดี ชั่ว รู้ คิด รู้วินิจฉัย 

และรูท้ี่จะจัดการ อันใดเป็นประโยชน์ มิใช่ประโยชน์ 
 การเรียนรู้เป็นความหมายหนึ่งของการศึกษาที่จะฝึกตัวเอง พัฒนาชีวิตตนเองให้มีความสามารถที่

จะ เป็นอยู่ได้ด้วยดีอย่างไร ในการค้นหาคำตอบจำเป็นต้องมุ่งนำความรู้ในเรื่องความหมายของปัญญาที่จะ
สามารถ ค้นพบก่อนมาเป็นฐานความรู้เพ่ือไปเชื่อมโยงเข้ากับความหมายของคำว่า “พัฒนา” ซึ่งหมายถึง “ทำ
ให้เจริญ” การพัฒนาปัญญาตามหลักไตรสิกขาย่อมได้ความรู้ในระดับแรกที่เป็นพื้นฐานความเข้าใจเบื้องต้นที่
เป็นจุดเริ่ม ในการพัฒนาปัญญา เพ่ือนำไปสู่การพัฒนาปัญญาในระดับขั้นที่สูงขึ้นไปในทางพระพุทธศาสนาที่จะ
กำจัดกิเลส และให้รู้ทันความจริงในเรื่องของสิ่งทั้งหลายว่าเป็น อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา อย่างไร เมื่อรู้ เรื่องโลก
และชีวิตตาม ความเป็นจริงจนสามารถละวางจิตใจต่อโลกและชีวิตได้อย่างถูกต้อง 

 ฉะนั้นปัญญาจึงเป็นคุณธรรมที่สำคัญมาก เพราะปัญญาช่วยในเรื่องการใช้ชีวิตอยู่ร่วมกันในสังคม
อย่างสันติสุขถือเป็นเครื่องมือในการจัดการที่มีความจำเป็นต่อการดำเนินชีวิตของมนุษย์ในหลายด้าน 

 2.1 ความหมายของปัญญา 

 ในคัมภีร์พระไตรปิฎกได้กล่าวถึงความหมายของปัญญาไวในที่ต่าง ๆ ดังนี้ ปัญญา คือ ความรู้ทั่ว
กิริยาที่รู้ชัด ความวิจัย ความเลือกเฟ้น ความสอดส่องธรรม ความกำหนดหมาย ความเข้าไปกำหนด ความเข้า
ไปกำหนดเฉพาะ ภาวะที่รู้ภาวะที่ฉลาด ภาวะที่รู้ละเอียดความรู้อย่างแจ่มแจ้ง ความคิดค้น ความใคร่ครวญ 

ปัญญาดุจแผ่นดิน ปัญญาเครื่องทำลายกิเลส ปัญญา เครื่องนำทางปัญญา เครื่องเห็นแจ้งความรู้ดี ปัญญา    
ดุจปฏัก ปัญญาปัญญินทรีย์ ปัญญาพละ ปัญญาดุจศัสตรา ปัญญาดุจปราสาท ความสว่าง คือปัญญา ปัญญาดุจ 



วารสารวิชาการสังคมศาสตร์วิทยาลัยสงฆ์ร้อยเอด็ ปี 1 ฉบับ 2 เดือน พฤษภาคม-สิงหาคม 2565 | 71 
Journal of Social Sciences Roi Et Buddhist College Volume 1 No.2 May-August 2022 
 

ดวงประทีป ปัญญาดุจดวงแก้ว ความไม่หลงงมงาย ความเลือกเฟ้นธรรม พระพุทธองค์ทรงตรัสถึงคนมีปญัญา 

สามารถแกความยุ่ง คือกิเลสได้ดังพระพุทธพจน์ที่ตรัสไว้ว่า “นรชนผู้มีปัญญา มีศีลเจริญจิตและปัญญา มีความ 

เพียร มีปัญญาเครื่องบริหารนั้น พึงแกความยุ่งนี้ได้” พระพุทธองค์ทรงตรัสเปรียบเทียบแสงสว่างแห่งปัญญาว่า 

เป็นสิ่งประเสริฐที่สุด ดังพระพุทธพจน์ที่ตรัสไว้ว่าบรรดาแสงสว่าง 4 ประการ คือแสงสว่างแห่งพระจันทร์ 1 
แสงสว่างแห่งพระอาทิตย์ 1 แสงสว่างแห่งไฟ 1 แสงสว่างแห่งปัญญา 1 ภิกษุทั้งหลาย แสงสว่าง 4 ประการนี้
แลแสงสว่างแห่งปัญญาเป็นเลิศ 

 คำว่า ปัญญา ในที่บางแห่งหมายถึง ญาณ ก็ได้ดังที่ปรากฏในคัมภีร์ปฏิสัมภิทามรรคว่า ความรู้ทั่ว 

ความรู้ชัด การเลือกเฟ้น การค้นคว้า การสอดส่องธรรม การกำหนดดี การเข้าไปกำหนด ฯลฯ ความไม่หลง 

การเลือกเฟ้นธรรม สัมมาทิฏฐิที่ปรารภทุกข์ที่เกิดขึ้นชื่อว่าทุกข์ญาณ ในคัมภีร์ปกรณวิเสสชื่อวิสุทธิมรรค ได้  
อธิบายความหมายของปัญญาไว้ว่า ปัญญา คือ ความรอบรู้ที่เกิดจากการเจริญวิปัสสนาภาวนา เรียกว่า ปัญญา 

ความรอบรู้ที่เกิดจากการเจริญวิปัสสนาภาวนา หรือวิปัสสนาญาณที่สัมปยุต (ประกอบ) ด้วยกุศลจิตพิจารณา  

ไตรลักษณ์ คือ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา อย่างแจ่มแจ้งชื่อ ปัญญา ความรู้ทั่ว ส่วนปัญญาที่พระพุทธโฆษาจารย์ 
ได้อธิบายไว้นั้นจึงหมายถึงความรู้ทั่ว และในหนังสือพจนานุกรมธรรมของพุทธทาสภิกขุ ได้ให้ความหมายของ 

คำว่า ปัญญาไว้ว่า ปัญญา หมายถึงความรู้ครบถ้วนในสิ่งที่ควรรู้ ญา แปล่า รู้, แปลว่า ทั่วถึง หรือครบถ้วน จึง 

เรียกว่า ปัญญา พุทธทาสภิกขุ ได้อธิบายอีกว่า ปัญญา หมายถึง การฝึกฝนอบรม เพื่อทำให้เกิดความรู้ความ 

เข้าใจอย่างถูกต้องสมบูรณถึงท่ีสุด ในสิ่งทั้งปวงตามความเป็นจริง 

 พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตโต) ได้ให้ความหมายของคำว่า ปัญญา ไว้ว่า คำว่า ปัญญา แปลว่า ความ 

รอบรู้หมายถึง ความรู้ทั่ว ความรู้ชัด คือรู้ทั่วถึงความจริง หรือรู้ตรงตามความเป็นจริงหากแปลกันอย่างง่าย ๆ 
พ้ืน ๆ ปัญญา คือ ความเข้าใจ หมายถึงเข้าใจถูก เข้าใจชัด หรือเข้าใจถ่องแท้ เป็นการการมองทะลุสภาวะ หรือ
มองทะลุปัญหา ดังนั้น ปัญญาจึงเป็นเหมือนตัวช่วยชี้นำทางทางจิตใจของคนเราให้เดินถูกทาง 

 เมื่อกล่าวโดยสรุป ปัญญา หมายถึง ความรอบรู้ความรู้ชัด ความรู้แจง คือรู้เหตุรู้ผล รู้ในสิ่งที่เป็น 

ประโยชน์และสิ่งที่มิใช่ ประโยชน์รู้ในสิ่งที่ควรและสิ่งที่ไม่ควร ในพระพุทธศาสนาถือว่าปัญญา เป็นสิ่งที่สำคัญ 

ที่สุดประการหนึ่งเพราะการกระทำทุกอย่างล้วนต้องอาศัยปัญญาทั้งที่เป็นโลกิยะและปัญญาที่เป็นโลกุตระ  

ทั้งนั้น เมื่อมนุษย์มีปัญญาทำให้สังคมอยู่ร่วมกันอย่างสงบสุข 
 2.2 ประเภทของปัญญา 

 ในพระพุทธศาสนาจำแนกประเภทของปัญญา ไว้หลายอย่างมีปัญญา 2 ประเภท ปัญญา 3 
ประเภท ปัญญา 4 ประเภท และปัญญา 6 ประเภท เป็นต้น ดังรายละเอียดต่อไปนี้ 

1) การจำแนกปัญญาเป็น 2 ประเภท ปัญญาสามารถจำแนกได้ 2 ประเภท ซึ่งมีหมวดหมู่
ดังต่อไปนี้ คือ (1) โลกิยปัญญากับโลกุตตรปัญญา (2) ปัญญาที่เกิดจากการกำหนดนามหรือรูป (3) ปัญญาที่
จำแนกตามเวทนาที่เกิดร่วมกัน และ (4) ปัญญา ขณะบรรลุธรรม โดยรายละเอียดจะได้นำเสนอเป็นลำดับ
ต่อไปนี้ 



72 | วารสารวิชาการสังคมศาสตรว์ิทยาลัยสงฆ์ร้อยเอด็ ปี 1 ฉบับ 2 เดือน พฤษภาคม-สิงหาคม 2565 
Journal of Social Sciences Roi Et Buddhist College Volume 1 No.2 May-August 2022 

 

 1) โลกิยปัญญากับโลกุตตรปัญญา ปัญญาสามารถจำแนกเป็นโลกิยปัญญากับโลกุตตร
ปัญญา โดยที่ โลกิยปัญญา เป็นปัญญาที่เกี่ยวกับทางโลกซ่ึงรวมถึงปัญญาในการดำรงชีพ ตลอดจนปัญญาที่เกิด
จากความดี งาม และปัญญาที่เกิดจากการปฏิบัติภาวนาแต่ไม่รวมไปถึงปัญญาในขณะบรรลุธรรมที่เรียกจิต
ขณะบรรลุนั้นว่า มรรคจิตและผลจิต ส่วนโลกุตตรปัญญา เป็นปัญญาในขณะบรรลุธรรมดังกล่าว ปัญญา ทั้ง 2 
ประเภทนี้มีชื่อ เรียกอื่นอีกหลายชื่อเป็นคู่กัน แต่ยังคงมีความหมายเช่นเดียวกันกับคูของโลกิยปัญญากับโล
กุตตรปัญญา 
 2) ปัญญาที่เกิดจากการกำหนดนามหรือรูป เมื่อนำปัญญาจำแนกด้วยลักษณะการเกิด
ของปัญญาว่า เกิดมาจากการกำหนดรู้นามหรือรูป จะสามารถจำแนกได้ 2 ประการ ซึ่งมีหมวดหมวดหมู่ดังนี้ 
ได้แก่ (1) นามววัฏฐาปนปัญญา หมายถึง ปัญญาที่เกิดขึ้นจากการกำหนดรู้ในนาม คือ เวทนา สัญญา สังขาร 
และ วิญญาณ (2) รูปววัฏฐาปนปัญญา หมายถึง ปัญญาที่เกิดขึ้นจากการกำหนดรู้ในรูป ซึ่งรวมไปถึงการ
กำหนดรู้ ร่างกายว่าอยู่ในอริยบทใด ยืน เดิน นั่ง หรือนอน 
 3) ปัญญาที่จำแนกตามเวทนาที่เกิดร่วมกัน เมื่อนำปัญญามาจำแนกด้วยเวทนาที่เกิด
ร่วมกันจะ สามารถจำแนกได้ 2 ประเภท ซึ่งมีหมวดหมู่ดังต่อไปนี้ ได้แก่ (1) โสมนัสสสหคตปัญญา คือ ปัญญา
ที่เกิด ร่วมกับความสุขใจ (2) อุเปกขาสหคตปัญญา คือ ปัญญาที่เกิดร่มกับความรู้สึกเฉยๆ 
 4) ปัญญาขณะบรรลุธรรม เมื่อนำในปัญญาขณะบรรลุธรรมมาจำแนกว่าเป็นขั้นแรก
ของการบรรลุ หรือ เป็นขั้นถัดๆ ไปจะได้ 2 ประเภท ซึ่งมีหมวดหมู่ ดังนี้ ได้แก่ (1) ทัสสนภูมิปัญญา คือ ปัญญา 
ในขณะบรรลุธรรมครั้งแรก คือ ซึ่งขณะนั้นปัญญาเป็นที่เข้าถึงนิพพานเป็นครั้งแรก (2) ภาวนาภูมิปัญญา คือ 
ปัญญา ในขณะบรรลุธรรมครั้งถัด ๆ มาอีก 3 ขั้นที่เหลือดังคำอธิบายของพระพุทธโฆสเถระที่ว่า “เป็นปัญญา 
2 อย่าง โดยเป็น      ทัสสนภูมิและภาวนาภูมิอย่างนี้ คือ ปัญญา ในปฐมมรรค เป็นทัสสนภูมิปัญญา และใน
มรรค 3 ที่เหลือเป็นภาวนาภูมิปัญญา” 
  2) การจำแนกปัญญาเป็น 3 ประเภท ปัญญานอกจากสามารถจำแนกเป็น 2 ประเภทแล้ว 
ปัญญายังสามารถจำแนกเป็นปัญญา 3 ประเภท ซึ่งมีหมวดหมู่ดังนี้ไดแ้ก่ (1) ปัญญา จำแนกตามแหล่งที่มา (2) 
ปัญญา จำแนกผ่านประเภทของโกศล (3) ปัญญา จำแนกผ่านประเภทของปริญญา มีรายละเอียด ดังนี้ 
 1) ปัญญาจำแนกตามแหล่งที่มา เมื่อนำปัญญามาจำแนกด้วยแหล่งที่มาของปัญญาเอง
จะสามารถ จำแนกได้ 3 ประการ ได้แก่ (1) จินตามยปัญญา คือ ปัญญาที่เกิดจากการการคิด พิจารณาหา
เหตุผลด้วย ตนเอง บุคคลมิได้ฟังจากผู้อื่นโดยตรง แต่ได้สร้างปัญญาของตนให้เกิดมีขึ้นด้วยการคิดค้นทดลอง
หาเหตุผล ด้วยตนเอง (2) สุตมยปัญญา คือ ปัญญาที่เกิดจากการฟังมาจากผู้อื่น เช่น การศึกษาเล่าเรียนจาก
ครู จากการ อ่านหนังสือ จากการฟังบรรยายในการทัศนะศึกษา ดังพุทธพจน์ที่ว่า “ฟังด้วยดีย่อมได้ปัญญา” 
(3) ภาวนามย ปัญญา คือ ปัญญาที่เกิดจาก การฝึกอบรม หรือปัญญาที่เกิดแต่การฝึกลงมือปฏิบัติ เช่น การ
ปฏิบัติวิปัสสนา กรรมฐาน 
 2) ปัญญาจำแนกผ่านประเภทของโกศล เมื่อนำปัญญามาจำแนกด้วยโกศลเป็นความ
ฉลาดทางปัญญา ซึ่งสามารถจำแนกได้ 3 ประเภท ได้แก่ (1) ปัญญาที่รอบรู้ทางเจริญและเหตุของความเจริญ 



วารสารวิชาการสังคมศาสตร์วิทยาลัยสงฆ์ร้อยเอด็ ปี 1 ฉบับ 2 เดือน พฤษภาคม-สิงหาคม 2565 | 73 
Journal of Social Sciences Roi Et Buddhist College Volume 1 No.2 May-August 2022 
 

(2) ปัญญาที่รอบรู้ทางเสื่อมและเหตุของความเสื่อม (3) ปัญญาที่รอบรู้วิธีแกไขเหตุการณและวิธีที่จะทำให้
สำเร็จ ทั้งในการป้องกันความเสื่อมและในการสร้างความเจริญ 
 3) ปัญญาจำแนกผ่านประเภทของปริญญา เมื่อนำปัญญามาจำแนกตามการกำหนดรู้
การทำความรู้จัก หรือการทำความเข้าใจ โดยครบถ้วนที่เรียกว่า “ปริญญา”จะสามารถจำแนกได้ 3 ประเภท 
ได้แก่ (1) ปัญญาที่เกิดจากการกำหนดรู้ด้วยสิ่งอันรู้แลว จากการกำหนดรู้ขั้นรู้จักและจากการกำหนดรู้ตาม
สภาวะ ลักษณะ คือ ปัญญาที่เกิดจากการทำความรู้จักจำเพาะตัวของสิ่งนั้นโดยตรงพอให้ชื่อว่าได้เป็นอันรู้จัก
สิ่งนั้นแล้ว (2) ปัญญา ปัญญาที่เกิดจากการกำหนดรู้ด้วยการพิจารณา จากการกำหนดรู้ขั้นพิจารณา หรือจาก
การกำหนดรู้สามัญลักษณะ คือ ปัญญาที่เกิดจากการทำความรู้จักสิ่งนั้น พิจารณาเห็นโดยความเป็นของไม่
เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตา (3) ที่ปัญญาเกิดจากกำหนดรู้ด้วยการละ กำหนดรู้ถึงข้ันละได้กำหนดรู้โดยตัดทาง
มิให้ฉันทราคะเกิด   มีในสิ่งนั้น คือ ปัญญาที่รู้ว่าสิ่งนั้นเป็น อนิจจัง ทุกขัง อนัตตาแล้วละนิจจสัญญา เป็นต้น 
  3) การจำแนกปัญญาเป็น 4 ประเภท 

 ปัญญาไม่เพียงสามารถจำแนกเป็น 2 ประเภทและ 3 ประเภทเท่านั้น ปัญญายังสามารถ
จำแนกเป็น ปัญญา 4 ประเภท ซึ่งมีหมวดหมู่ดังนี้ ได้แก่ (1) ปัญญา ที่จำแนกตาม อริยสัจ 4 (2) ปัญญาที่
จำแนกตาม ปฏิสัมภิทา 

 1) ปัญญาที่จำแนกตามอริยสัจ 4 เมื่อนำปัญญามาจำแนกตามอริยสัจจะได้ 4 ประเภท
ได้แก่ญาณ 4 ได้แก่ (1) ทุกขญาณ คือ ปัญญาที่เกิดขึ้นจากการความรูในทุกข์ ซึ่งทุกข์เป็นสภาพที่ทนได้ ยาก 
สภาวะที่บีบคั้น (2) ทุกขสมุทยญาณ คือ ปัญญาที่เกิดจากการความรู้ในเหตุเกิดแห่งทุกข์ซึ่งเหตุเกิดแห่งทุกข์นี้
คือความต้องการ (ตัณหา) ทุกรูปแบบ (3) ทุกขนิโรธญาณ คือ ปัญญาที่เกิดขึ้นจากความรู้ในความดับแห่งทุกข์ 
ซึ่งความดับทุกข์นี้คือภาวะที่ความต้องการทุกรูปแบบดับสิ้นไปภาวะที่หลุดพ้นและอิสระจากความทุกข์ ซึ่งเป็น
เป้าหมายสูงสุดของพระพุทธศาสนาที่เรียกว่า นิพพาน (4) ทุกขนิโรธคามินีปฎิปทาญาณ คือ ปัญญาที่เกิดขึ้น 
จากการความรู้ในข้อปฏิบัติให้ถึงความดับแห่งทุกข์ 

 2) ปัญญาที่จำแนกตามปฏิสัมภิทา เมื่อนำปัญญามาจำแนกตามความรู้ 4 อย่างที่
แตกฉานในวัตถุ 4 ชื่อว่า ปฏิสัมภิทา ได้แก่ (1) อัตถปฏิสัมภิทา คือ ปัญญาที่แตกฉานในอรรถ ปรีชา แจ้งใน
ความหมายเมื่อเห็นเพียงข้อความอย่างย่อ หรือหัวข้อของหลักธรรมสามารถอธิบายขยายความออกไปอย่าง
กว้างขวางแจกแจง รายละเอียดได้อย่างมากมายลึกซึ้ง หรือเมื่อเห็นเหตุเพียงส่วนเดียวสามารถพิจารณา
แยกแยะกระจายเชื่อมโยง ต่อขยายผลออกไปจนทราบถึงผลได้ (2) ธัมมปฏิสัมภิทา หมายถึงปัญญาแตกฉาน
ในธรรมปัญญาแจ้งรู้ใน หลักธรรมสามารถ อธิบายขยายความได้อย่างละเอียด และพิสดารนำมาจับตั้งเป็น
กระทูห้รือหัวข้อได้ เมื่อเห็น ผลอย่างหนึ่งจะทำให้สืบสาวไปหาเหตุได้ (3) นิรุตติปฏิสัมภิทา หมายถึง ปัญญาที่
แตกฉานในนิรุตติ ปรีชารู้แจ้ง ในศัพท์ภาษาถ้อยคำบัญญัติรวมทั้งภาษาต่าง ๆ ใช้คำพูดชี้แจงให้ผู้อื่นเข้าใจ และ
สามารถเห็นตามได้ (4) ปฏิภาณ ปฏิสัมภิทา หมายถึง ปัญญาที่แตกฉานในปฏิภาณ ปรีชารู้แจ้งทันในความคิด
ซึมซาบเข้าใจในความรู้ ที่มีอยู่ด้วยไหวพริบนำมาเชื่อมโยงให้เข้ากับเหตุผลและความคิด และนำไปใช้ประโยชน์
ให้เหมาะสมสามารถ เข้ากับทุกเหตุการณหรือทุกกรณี 



74 | วารสารวิชาการสังคมศาสตรว์ิทยาลัยสงฆ์ร้อยเอด็ ปี 1 ฉบับ 2 เดือน พฤษภาคม-สิงหาคม 2565 
Journal of Social Sciences Roi Et Buddhist College Volume 1 No.2 May-August 2022 

 

 4) การจำแนกปัญญาเป็น 6 ประเภท 
 ปัญญาไม่เพียงสามารถจำแนกได้หลายประเภทดังที่ได้นำเสนอมาแล้วนั้น ปัญญายังสามารถ

จำแนกได้ 6 ประการ ได้แก่ (1) วิปัสสนา หมายถึงที ่เห็นสภาวธรรมต่าง ๆ มีอนิจจลักษณะ เป็นต้น  (2) 
สัมมาทิฐิ ความเห็นถูก (3) วิมังสา ความไตร่ตรอง หรือทดลอง (4) วิจารณา ปัญญาพิจารณาประเสริฐสุด (๕) 
สัมปชัญญะ ปัญญารู้สิ่งที่เป็นประโยชน์มิใช่ประโยชน์ รู้ว่าควรและไม่ควร และไม่หลงลืม (6) เนปักกะ ปัญญา 
บ่มกุศลธรรมให้สุก 

 2.4 ปัญญาที่ปรากฏในหมวดธรรมต่าง ๆ การศึกษาเรื่องปัญญา จะสามารถสร้างความเข้าใจ
เพิ่มเติมโดยศึกษาเชื่อมโยงเข้ากับหลักธรรมที่เกี่ยวข้อง ซึ่งหลักธรรมที่เกี่ยวข้อง คือ ไตรสิกขา อริยมรรค 
อินทรีย 5 พละ 5 อิทธิบาท 4 และโพชฌงค ์รายละเอียดทีดังนี้ 

 1) ปัญญาในฐานะส่วนหนึ ่งของไตรสิกขา ปัญญาเป็นตอนสุดท้ายของการศึกษาใน
พระพุทธศาสนา     ที่เรียกว่า “ไตรสิกขา” และเรียกปัญญาในเรื่องนี้ว่า “ปัญญาสิกขา” หมายถึง การศึกษา
เรียนรู้ฝกอบรมปฏิบัติตนให้มีความประพฤติท่ีบริสุทธิ์ โดยมีจุดมุ่งหมายสูงสุดให้เกิดปัญญาในระดับบรรลุธรรม 

 2) ปัญญาในฐานะส่วนหนึ่งของอริยมรรค ปัญญาเป็นส่วนหนึ่งของแนวทางสายกลางที่ช่วยให้
มนุษย ์สามารถหลุดพ้นทุกข์ได้ ซึ่งแนวทางสายกลางดังกล่าว คือ อริยมรรคองค์ 8 ประการอันประเสริฐที่ทำให้
คน เป็นพระอริยะมีองค์ประกอบ 8 อย่างคือ สัมมาทิฏฐิ สัมมาสังกัปปะ สัมมาวาจา สัมมากัมมันตะ 
สัมมาอาชีวะ สัมมาวายามะ สัมมาสติ และ สัมมาสมาธิ ตามลำดับ 

 3) ปัญญาในฐานะส่วนหนึ่งของอินทรีย์ 5 และพละ 5 ปัญญานอกจากเป็นส่วนหนึ่งของ
แนวทางสายกลางแล้ว ปัญญายังเป็นส่วนหนึ่งของเครื่องวัดความพรอมและบ่งชี้ความก้าวหน้าช้าหรือเร็วของ
บุคคลในการปฏิบัติธรรมที่เรียกรวมว่า อินทรีย์ 5 4 ปัญญาในฐานะส่วนหนึ่งของอิทธิบาท 

 4) ปัญญาไม่เพียงแสดงบทบาทแค่ที่นำเสนอผ่านมาท่านั้น ปัญญายังเป็นส่วนหนึ่งของคุณ
เครื่องให้ถึงความสำเร็จ คุณเครื่องสำเร็จสมประสงค์ทางแห่งความสำเร็จ และคุณธรรมที่นำไปสู่ความสำเร็จ
แห่งผลที่มุ่งหมายที่เรียกว่า “อิทธิบาท 4” 

 5) ปัญญาในฐานะส่วนหนึ่งของโพชฌงค์ 7 ปัญญายังเป็นส่วนหนึ่งของโพชฌงค์ 7 อันเป็น
สนาม ปฏิบัติการทางปัญญาเป็นธรรมที่เกื้อหนุนในการเจริญสมาธิ และเป็นที่ใช้สมาธิเพ่ือประโยชนที่สูงขึ้นไป
จน บรรลุวิชชา และวิมุตติโพชฌงค์ 7 ทั้ง 7 ประการไดแ้ก ่(1) สติ คือ ความระลึกได้ (๒) ธัมมวิจยะ คือ ความ
เฟ้นธรรม ความสอดคลองสืบค้นธรรม (3) วิริยะ คือ ความเพียร (4) ปติ คือ ความอิ่มใจ ความเอิบอิ่มปลาบ
ปลื้ม ฟูใจ (5) ปสสัทธิ คือความผ่อนคลายสงบเย็นกายใจ (6) สมาธิ คือ ความมีใจตั้งมั่น จิตแน่วแน่ในอารมณ์ 
ทรงตัวสม่ำเสมอ ไม่ฟุ่งซ่าน (7) อุเบกขา คือ ความมีใจเป็น กลางเพราะเห็นตามเป็นจริง นิ่งดูไป ไม่แทรกแซง 
โดยที่ธัมมวิจยะจัดเป็นปัญญา 

 2.5 ระดับของปัญญา ปัญญา ความรอบรูเ้มื่อว่าโดยความลึกซึ้งโดยย่อมี 2 ระดับ คือ ระดับโลกิยะ
ปัญญา และโลกุตร ปัญญา โดยพิสดารมี 6 ระดับ คือระดับวิญญาณ สัญญา ทิฏฐิ อภิญญา ญาณ และระดับ



วารสารวิชาการสังคมศาสตร์วิทยาลัยสงฆ์ร้อยเอด็ ปี 1 ฉบับ 2 เดือน พฤษภาคม-สิงหาคม 2565 | 75 
Journal of Social Sciences Roi Et Buddhist College Volume 1 No.2 May-August 2022 
 

ตรัสรู้เมื่อว่าโดย ประเภทมี 2 ประเภท คือ โลกิยปัญญา และโลกุตตรปัญญา คำว่า ระดับและประเภทที่ต่าง 
กัน คือ ระดับ หมายถึง คุณภาพของปัญญา ส่วนประเภท คือ ชนิดของปัญญามีรายละเอียดดังต่อไปนี้ 

 1) ระดับโลกิยปัญญา เป็นปัญญาที่เกี่ยวกับทางโลก เป็นเรื่องของชาวโลก ยังอยู่ในภพทั้ง 3 
คือ กามภพ รูปภพ อรูปภพ เป็นปัญญาที่ประกอบด้วยอาสวกิเลส เป็นปัญญาที่ยังถูกร้อยรัดด้วยกิเลสมี
สังโยชน์ เป็นต้นคู่กับโลกุตตรปัญญา 

 2) ระดับโลกุตตรปัญญา เป็นปัญญาที่เหนือจากโลก เป็นปัญญาที่พ้นวิสัยของโลก ไม่ เนื่องใน
ภพทั้ง 3 เป็นปัญญาที่ประกอบด้วย โลกุตตรมรรค คือ มรรค ผล นิพพาน 

 3) ระดับโลกิยอภิญญา คือ การรู้อารมณ์ต่าง ๆ และคุณลักษณะของมันโดยอาศัยพลังจิต
โดยตรงโดย ไมต้่องอาศัย ตา หู จมูก ลิ้น และผิวกาย เช่น หลับตาแล้ว แต่อาจมองเห็นรูป วัตถุ และเหตุการณ
ได ้ซึ่งอยู่ไม่ ไกลเกินวิสัยของตา เป็นต้น 

 4) ระดับปัญญาท่ีแบ่งตามลักษณะสัมมาทิฏฐิ “ทิฏฐิ” คือ ความเห็น ความเข้าใจตามแนวคิด
ของตน ลักษณะสำคัญของทิฏฐิ คือ การยึดถือเป็นของตน ความรู้ที่เป็นทิฏฐินี้ มีได้ตั้งแต่ขั้นไม่มีเหตุผล มี
เหตุผลน้อย บ้างมากบ้าง แต่เมื่อใดทิฏฐินั้นพัฒนาขึ้นไปเป็นความรู้ความเข้าใจตามความเป็นจริง ที่ถูกต้องตรง
ตามความ เป็นจริง คือรู้ตรงตามสภาวะ เรียกว่า สัมมาทิฏฐิ ปัญญาที่แบ่งตามลักษณะ สัมมาทิฏฐินี ้มี 2 
ประการ ดังนี้ (1) โลกิยสัมมาทิฏฐิ คือ ปัญญาที่ยังขึ้นตรงต่อโลก (2) โลกุตตรสัมมาทิฏฐิ คือ ปัญญาที่เหนือโลก
ไมข่ึ้นต่อโลก ธรรม 

 

3. การพัฒนาปัญญาตามหลักไตรสิกขา 
 ความหมายของการพัฒนาปัญญา คำว่า “พัฒนา” ซึ่งหมายถึง ทำให้เจริญจึงทำให้ทราบได้ว่าการ 

พัฒนาปัญญา คือ การทำให้ความรู้ทั่ว ความรู้เข้าใจชัดเจน กิริยาที่รู้ชัด และปรีชาหยั่งรู้ชัดสามารถเจริญยิ่ง ๆ 

ขึ้นไป การทำให้ความรู้หรือกิริยา หรือปรีชาดังกล่าวสามารถเจริญยิ่ง ๆ ขึ้นไปนั้นจะสามารถจำแนกเห็นถึง 
เหตุผล สิ่งใดดีสิ่งใดไม่ดี และสิ่งนั้น ๆ มีคุณหรือโทษ ประโยชนหรือมิใช่ประโยชน์ เป็นต้น ให้ชัดเจนมากยิ่งขึ้น 
และยังสามารถท่ีจะจัดแจงจัดสรรและจัดการสิ่งต่าง ๆ ได้อย่างมีประสิทธิภาพมากยิ่งขึ้นโดยลำดับ ทั้งในระดับ
การดำรงชีพ ตลอดจนระดับสูงสุดที่มุ่งการพ้นทุกข์อย่างยั้งยืน การทำให้ความรู้หรือกิริยา หรือปรีชา ดังกล่าว
สามารถเจริญจนถึงภาวการณ์พ้นทุกข์อย่างยั่งยืนนั้นจะพบความจริงของชีวิต เข้ าใจความจริงในเรื่อง ไตร
ลักษณ์คือ สรรพสิ่งเกิดข้ึน ตั้งอยู่และดับไป เป็นสิ่งที่ไม่เที่ยง เป็นทุกข์และบังคับไม่ได ้ไมม่ีตัวตน 

 แนวทางการพัฒนาปัญญาตามหลักไตรสิกขา แม้ปัญญาจะมีความสำคัญแต่ปัญญา ไม่สามารถเกิด 
ขึ้นมาลอย ๆ ได้ ต้องอาศัยอีก 2 องค์ ประกอบ เป็นฐานในการพัฒนาปัญญา คือ การพัฒนาความประพฤติที่ 
เรียกว่า ศีล และการพัฒนาจิตใจ ที่เรียกว่า สมาธิ ดังข้อความที่ว่า “ปัญญาจะพึงเจริญได้อย่างไร พรรณนาว่า 
เพราะเหตุที่ธรรมทั้งหลายอันแยกประเภทเป็นขันธ์ อายตนะ ธาตุอินทรีย์สัจจะ และปฏิจจสมุปบาทเป็นภูมิ  
ธรรมของปัญญานี้ วิสุทธิ 2 คือ สีลวิสุทธิและจิตตวิสุทธิเป็นมูลของปัญญานี้” การพัฒนาปัญญาจำเป็นต้องมี 



76 | วารสารวิชาการสังคมศาสตรว์ิทยาลัยสงฆ์ร้อยเอด็ ปี 1 ฉบับ 2 เดือน พฤษภาคม-สิงหาคม 2565 
Journal of Social Sciences Roi Et Buddhist College Volume 1 No.2 May-August 2022 

 

การพัฒนาพฤติกรรมทางการกระทำและการพัฒนาจิตใจเป็นฐาน โดยในข้อความนี้การพัฒนาความประพฤติ  
และการพัฒนาจิตใจเรียกว่า สีลวิสุทธิ และ จิตตวิสุทธิ ตามลำดับ 

 1) แนวทางการพัฒนาความประพฤติ (ศีล) ในฐานะบาทฐานการพัฒนาจิตใจมนุษย์ สามารถ
พัฒนา ความประพฤติ (ศีล) ได้โดยเริ่มต้นตั้งแต่ข้อปฏิบัติขั้นเริ่มแรกสุดที่ความประพฤติพ้ืนฐาน คือ การเน้นไป
ที่การ ละเว้นความชั่วต่าง ๆ เช่น ศีล 5 ซึ่งเป็นจริยธรรมขั้นพื้นฐานของพุทธจริยศาสตร์ จากนั้นจึงยกระดับ
ความ ประพฤติให้สูงขึ้นไปในด้านความดี เมื่อพิจารณาความประพฤติในระดับสูงของพุทธจริยศาสตร คือ 
สัมมาวาจา สัมมากัมมันตะ และสัมมาอาชีวะ ได้แก่ การพูด การกระทำ การประกอบอาชีวะด้วยเจตนาที่สุจริต 
ไม่คิด เบียดเบียน ดังคำกล่าวในพุทธพจน์ “มาเถิดภิกษุ เธอจงเป็นผู้มีศีล สำรวมด้วยการสังวร ในปาติโมกข์ 
เพียบพร้อมด้วยอาจาระและโคจร จงเป็นผู้มีปกติเห็นภัยในโทษแม้เล็กน้อย สมาทานศึกษาอยู่ในสิกขาบท
ทั้งหลายเถิด” นอกจากนั้นแล้ว “นรชนผู้มีปัญญาเห็นภัยใน สังสารวัฏ ดำรงอยู่ในศีลแล้ว เจริญจิตและปัญญา
มีความเพียร มีปัญญาเครื่องบริหารนั้นพึงแกความยุ่งนี้ได้” ฉะนั้นเมื่อมีการพัฒนาความประพฤติ (ศีล) เกิดขึ้น
แล้วจะส่งผลให้บุคคลนั้นมีหิริและโอตตัปปะ คือ ละอายและเกรงกลัวต่อการทำผิดหรือทำบาป โดยมิได้ไป
เบียดเบียนล่วงละเมิดใครมา ที่จะเป็นเหตุให้ใจวุ่นวาย คอยระแวงหวาดหวั่นกลัวโทษ หรือเดือดร้อนใจใน 
ความผิดชั่วร้ายของตนเอง ผู้ทุศีล หรือผู้ที่มีความประพฤติไม่บริสุทธิ์ จิตใจจะหวั่นไหว ฟุ้งซ่านใจไม่สงบ ทำให้
สมาธิไมเ่กิด เดือดร้อนใจ วุ่นวายหวาดหวั่น คอยระแวง ไม่สบายใจและไม่มีความสุข เมื่อไม่มีความสุขก็ไม่เกิด
สมาธิแต่หาก ผู้ใดมีศีลจะทำให้จิตสงบ จิตไม่หวั่นไหว จะเป็นเหตุใกล้ให้เกิดสมาธิ ดังพุทธพจน์ที่ว่า “สุขมี
สมาธิเป็นผล” 

 2. แนวทางการพัฒนาจิตใจ (สมาธิ) ในฐานะบาทฐานการพัฒนาปัญญา เมื่อการพัฒนาความ 
ประพฤติที่เรียกว่า ศีลเป็นบาทฐานในการพัฒนาจิตใจที่เรียกว่า สมาธิจึงน่าสนใจว่า การพัฒนาจิตใจของ  
มนุษย์ จะสามารถทำได้อย่างไร การพัฒนาจิตใจที่เรียกว่า สมาธิจะทำให้จิตมีลักษณะที่แข็งแรงมีพลังมาก 
ราบเรียบสงบซึ้งใสกระจ่าง และนุ่มนวลควรแก่งาน เพื่อนำไปใช้งานได้ในชีวิตประจำวัน ซึ่งพระพุทธเจ้าทรง 
ตรัสไว้ว่า “เมื่อจิตเป็นสมาธิ บริสุทธิ์ผุดผ่อง ไม่มีกิเลสเพียงดังเนิน ปราศจากความเศร้าหมองอ่อน เหมาะแก่ 
การใช้งาน ตั้งมั่นไม่หวั่นไหวอย่างนี้ ภิกษุนั้นน้อมจิตไปเพื่อ ญาณทัสสนะ” ดังนั้น จิตที่มีลักษณะเช่นนี้  
เหมาะสมนำไปใช้ได้ดีซึ่งรวมไปถึงความเหมาะในการพัฒนาปัญญาเพื่อให้เกิดความรู้ความเข้าใจที่ถูกต้องแจ่ม
แจ้งชัดเจน เนื่องจากการทำกิจกรรมใด ๆ หากมีจิตลักษณะ เช่นนี้ การทำกิจกรรมนั้น ๆ ยอมมีประสิทธิภาพ 
รวมไปถึงการพัฒนาปัญญาด้วย เมื่อเป็นเช่นนี้จึงน่าสนใจว่าการพัฒนาสมาธิจะสามารถทำได้อย่างไร ซึ่งเป็น 
บาทฐานสำคัญในการพัฒนาปัญญา การพัฒนาสมาธิสามารถจำแนกเป็นการพัฒนาสมาธิตามวิธีธรรมชาติ และ
การพัฒนาสมาธิตามหลักอิทธิบาท 4 การพัฒนาสมาธิโดยใช้สติเป็นตัวนำ และการพัฒนาสมาธิอย่างเป็นแบบ
แผน ได้แก่ 

 1) แนวทางการพัฒนาสมาธิตามวิธีธรรมชาติ การพัฒนาสมาธิตามวิธ ีธรรมชาติ 
หมายถึง การฝึก ปฏิบัติตามหลักการเกิดขึ้นของสมาธิในกระบวนการธรรมที่เป็นไปเองตามธรรมดาของ
ธรรมชาติให้ดียิ่งขึ้นไป คือ การฝึกการกระทำสิ่งที่ดีงามอย่างใดอย่างหนึ่งให้เกิดปราโมทย์อย่างมีประสิทธิภาพ



วารสารวิชาการสังคมศาสตร์วิทยาลัยสงฆ์ร้อยเอด็ ปี 1 ฉบับ 2 เดือน พฤษภาคม-สิงหาคม 2565 | 77 
Journal of Social Sciences Roi Et Buddhist College Volume 1 No.2 May-August 2022 
 

มากยิ่ง ๆ ขึ้นไป ซึ่งจะ ส่งผลให้เกิดปีติ ปัสสัทธิ ความสุข และสมาธิอย่างมีประสิทธิภาพมากยิ่ง ๆ ขึ้นไปตาม
การเกิดขึ้นของปราโมทย์ ดังพุทธพจน์ที่ว่า“เมื่อเธอรู้แจ้งอรรถรู้แจ้งธรรม ยอมเกิดปราโมทย์เมื่อมีปราโมทย์ 
ย่อมเกิดปีติเม่ือใจมีปีติกาย ย่อมสงบ เธอมีกายสงบย่อมได้รับสุข เมื่อมีสุขจิตย่อมตั้งมั่น” 

 2) แนวทางการพัฒนาสมาธิตามหลักอิทธิบาท 4 ถัดจากการพัฒนาสมาธิตามวิธี
ธรรมชาติ คือ การ พัฒนาสมาธิตามหลักอิทธิบาท 4 ซึ่งหลักธรรมอิทธิบาท 4 นี้ไม่เพียงแสดงให้เห็นว่าปัญญา
เป็นส่วนหนึ่งของ หลักธรรมดังกล่าว ตามที่ได้นำเสนอแล้วนั้น แต่หลักธรรมอิทธิบาท 4 นี้ยังสามารถพัฒนา
สมาธิได้ด้วยการนำ สิ่งที่ทำหรือจุดหมายที่ต้องการมาเป็นอารมณ์ของจิตแล้วปลุกเร้า ระดมฉันทะ วิริยะ จิตตะ 
หรือวิมังสา เข้ามา หนุนนำให้สมาธินั้นมีกำลังแข็งกล้า อิทธิบาทสี่แต่ละข้อให้เกิดสมาธิได้ทั้งนั้น ไม่จำเป็นต้อง
เริ่มที่ข้อใดเป็นการ ตายตัว แต่โดยปกติมักเริ่มจาก ฉันทะ ถ้าเริ่มตัวหนึ่งแล้ว ตัวอื่น ๆ ก็จะมาหนุนทันที และ
อิทธิบาทสี่แต่ละข้อจะทำให้เกิดสมาธิได้ต่างกันไปตามนิสัยของแต่ละบุคคล 

  3) แนวทางการพัฒนาสมาธิโดยใช้สติเป็นตัวนำ การพัฒนาสมาธิอีกรูปแบบหนึ่ง คือ 
การพัฒนาสมาธิ โดยใช้สติเป็นตัวนำ เมื่อพิจารณาถึงการกระทำใด ๆ ต้องอาศัยสติเป็นตัวควบคุม คือ การไม่
ปล่อยให้ใจเลื่อน ลอย ไม่ปล่อยให้อารมณ์ผ่านเรื่อยเปื่อยไป หรือไม่ปล่อยให้ความนึกคิดฟุ่งซ่านไปในอารมณ์
ต่าง ๆ หรือหลงไป ตามอายตนะทั้ง 6 คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ แต่คอยให้เฝ้าระวังแค่รู้อย่างเดียว
เหมือนจับตาดูอารมณ์ที่ ผ่านมาแต่ละอย่าง ใช้สติเป็นเครื่องมือสำหรับยึดหรือเกาะกุม อารมณ์อย่างใดอย่าง
หนึ่ง เอาไว้ข้างหน้าจิต เพ่ือ พิจารณาจัดการอย่างใดอย่างหนึ่ง ให้รักษาสภาพจิต ให้อยู่ในภาวะที่ต้องการทำให้
จิตเป็นสมาธิได้ทำให้ ร่างกายแข็งแรง และจิตใจอยู่ในสภาพเป็นตัวของตัวเอง จัดการกับสิ่งทั้งหลายในโลกได้
อย่างดี เมื่อมีภาวะจิต ที่เป็นสมาธิ กระแสความคิดและการรับรู้จะขยายไปในมิติต่าง ๆ ได้ทำให้การพิจารณา
ปัญญาดำเนินไปได้ชัดเจนเต็มที่เป็นพื้นฐานในการสร้างปัญญา สามารถชำระพฤติกรรมต่าง ๆ ทุกอย่างได้ทั้ง
กายกรรม วจีกรรม และมโนกรรมให้บริสุทธิ์และเป็นอิสระ 

 4) แนวทางการพัฒนาสมาธิอย่างเป็นแบบแผน การเจริญสมาธิอย่างเป็นแบบแผน 
เป็นวิธีการฝีก อบรมเจริญสมาธิที่ได้ปฏิบัติสืบ ๆ กันมา ในการปฏิบัติของพุทธศาสนาฝ่ายเถรวาทเป็นวิธีการที่
ปฏิบัติอย่าง จริงจังเป็นงานเป็นการมุ่งฝึกสมาธิแท้ ๆ ภายในขอบเขตที่เป็นระดับโลกีย์ ทั้งหมดกำหนดวางกัน
ไว้เป็นรูปแบบ 

 ฉะนั้น การพัฒนาสมาธิในเบื้องต้นนอกจากต้องมีศีลที่บริสุทธิ์ดีเป็นบาทฐานแล้ว การเตรียมการพึง
มี ดังต่อไปนี้คือ (1) การตัดปลิโพธ หมายถึง การตัดความกังวลหรือเครื่องผูกพันหรือสิ่งหนวงเหนี่ยวในเรื่อง  
ทั้งหลายที่เป็นปฏิปักษ์ต่อการทำสมาธิ (2) เมื่อตัดปลิโพธได้แล้ว ไม่มีอะไรติดข้องค้างใจแล้วควรหาบุคคล 
(กัลยาณมิตร) ที่สามารถให้ความรู้ในการปฏิบัติเพ่ือพัฒนาสมาธิ (กรรมฐาน) และขอความรู้จากบุคคลดังกล่าว 
(3) การเลือกสิ่งที่ถูกใช้เพื่อเป็นอุปกรณ์ ในการพัฒนาสมาธิให้เหมาะสมกับตนเอง กัมมัฏฐาน 40 อย่าง (4) 
การอาศัยอยู่ในสถานที่ส่งเสริมการพัฒนาสมาธิ สถานที่ดังกล่าวไม่ไกล ไม่ใกล้จนเกินไป ไปมาสะดวกกลางวัน  
ผู้คนไม่พลุกพล่าน ปราศจากการรบกวนของเหลือบยุง เมื่อพักอยู่ที่สถานที่นี้แล้วไม่ขัดสนเรื่องปัจจัย 4 และใน
สถานที่นี้มีพระเถระผู้เป็นพหูสูต (5) การปฏิบัติตามวิธีพัฒนาสมาธิตามอุปกรณ์ที่เลือกไวในข้อ (3) ซึ่งแต่ละ



78 | วารสารวิชาการสังคมศาสตรว์ิทยาลัยสงฆ์ร้อยเอด็ ปี 1 ฉบับ 2 เดือน พฤษภาคม-สิงหาคม 2565 
Journal of Social Sciences Roi Et Buddhist College Volume 1 No.2 May-August 2022 

 

อุปกรณ์นั้นมีรายละเอียดเกี่ยวกับการปฏิบัติและขีดขั้นของความสำเร็จที่แตกต่างกันไป อย่างไรก็ดีการปฏิบัติ
นั้นสามารถสรุปหลักการทั่วไปอย่างกว้าง ๆ 3 ขั้น คือ (1) บริกรรมภาวนา เป็นการเจริญสมาธิขั้นเริ่มต้นได้แก่ 
การกำหนดถือเอานิมิตในสิ่งที่ใช้เป็นอารมณ์กรรมฐาน เช่นเพ่งดวงกสิณ (๒) อุปจารภาวนา เป็นการเจริญ
สมาธิขั้นอุปจาร ได้แก่ อาศัยบริกรรมสมาธิเอาจิตกำหนดอุคคหนิมิตต่อไป จนกระทั่งแน่วแน่แนบสนิทในใจ
เกิดเป็น   ปฎิภาคนิมิตขึ้น นิวรณ์จะสงบระงับและ (3) อัปปนาภาวนา เป็นการเจริญสมาธิขั้น อัปปนา ได้แก่ 
เสพปฏิภาคนิมิตท่ีเกดิขึ้นนั้นสม่ำเสมอด้วยอุปจารสมาธิ เช่น ประคับประคองจิตให้พอดี 

 จากที่กล่าวมาข้างต้นจะเห็นได้ว่าการพัฒนาปัญญาตามหลักไตรสิกขา ไม่ ได้มุ่งแสดงให้เห็นถึง
วิธีการ พัฒนาปัญญาโดยตรง แต่มุ่งแสดงให้เห็นถึงการพัฒนาขั้นตอนอื่นที่เป็นบาทฐานให้สามารถพัฒนา
ปัญญาได ้อย่างมีประสิทธิภาพ และไตรสิกขาสามารถเชื่อมโยงสู่หลักธรรมอ่ืนเพ่ือแสดงให้เห็นถึงวิธีการพัฒนา
ปัญญาได ้

 

4. สรุป 
 การพัฒนาปัญญาตามหลักไตรสิกขาดังกล่าวมาสรุปได้ ดังนี้ ปัญญา หมายถึง ความรอบรู้ ความรู้

ชัด ความรู้แจง คือรู้เหตุรู้ผล รู้ในสิ่งที่เป็นประโยชน์ และสิ่งที่มิใช่ประโยชน์รู้ในสิ่งที่ควรและสิ่งที่ไม่ควร ใน 
พระพุทธศาสนาถือว่าปัญญาเป็นสิ่งที่สำคัญที่สุด เพราะการกระทำทุกออย่างล้วนต้องอาศัยปัญญาทั้งที่เป็น 
โลกิยะและปัญญาที่เป็นโลกุตระ เมื่อมนุษย์มีปัญญาทำให้สังคมอยู่ร่วมกันอย่างสงบสุข ฉะนั้นปัญญาจึงจัดว่า 
เป็นธรรมะที่สำคัญที่ควรตั้งไว้ในใจประการหนึ่งที่มีความสำคัญมากสำหรับชีวิต ลำพังแต่ความรอบรู้หาก 
บุคคลไม่หลีกเลี่ยงเหตุแห่งความเสื่อมทราม ไม่ดำเนินปฏิบัติไปในเส้นทางแห่งความเจริญก็ไม่มีประโยชน์ 
ปัญญาซึ่งเป็นธรรมะถึงแม้จะดีมีคุณค่าสูงส่งเพียงใดก็ตามจะเป็นสิ่งไรค่าหาประโยชน์ ไม่ได้หากเราไม่นำมา 
ปฏิบัติให้เกิดประโยชนต่อชีวิต การพัฒนาปัญญา หมายถึงการทำให้ความรู้ทั่วความรู้เข้าใจชัดเจนกิริยาที่รู้ชัด 
และปรีชาหยั่งรู้ชัดสามารถเจริญยิ่ง ๆ ขึ้นไปจนสามารถจำแนกเห็นถึงเหตุผลว่าสิ่งใดดีสิ่งใดไม่ดี มีคุณหรือมี 
โทษมีประโยชน์หรือมิใช่ประโยชน์ 

 การพัฒนาปัญญาตามหลักไตรสิกขา คือ เริ่มต้นจากการรักษาศีล เป็นการพัฒนาความประพฤติขั้น 
พื้นฐานเพื่อสร้างให้ตนเองมีวินัย เพื่อเป็นบาทฐานต่อการพัฒนาจิตใจในลำดับต่อไป ซึ่งในลำดับการพัฒนา 
จิตใจที่เรียกว่า สมาธินั้นเน้นไปที่จิตใจให้เป็นบาทฐานเพื่อพัฒนาปัญญาให้สูงขึ้นตามลำดับ ซึ่งมีด้วยกันหลาย 
วิธีในที่นีไ้ด้กล่าวไว้ 4 แนวทาง คือ การพัฒนาสมาธิตามวิธีธรรมชาติ การพัฒนาสมาธิตามหลักอิทธิบาท 4 การ
พัฒนาสมาธิโดยใช้สติเป็นตัวนำ และการพัฒนาสมาธิอย่างเป็นแบบแผน สวนแนวทางการพัฒนาปัญญา นั้น
คือมีความตั้งมั่นพัฒนาสมาธิให้เข้าถึงปัญญา หรือการรักษาศีลให้บริสุทธิ์อยู่เสมอมีความตั้งมั่นในสมาธิ พัฒนา
สมาธิให้เข้าถึงปัญญา ปัญญารู้แจ้งแทงตลอดสภาวธรรม 

 อีกอย่างหนึ่งเป้าหมายของการพัฒนาปัญญา คือ เพื่อประโยชนสุขในปัจจุบัน อันได้ แก่ ความมี 
สุขภาพดี มีความสัมพันธ์ที่ดีในสังคมกับเพ่ือนมนุษย์ และการมีครอบครัวที่มั่นคง อันเป็นโยชน์สุขระดับต้น ซึ่ง 
จะนำไปสู่เป้าหมายในระดับถัดไป เพื่อประโยชน์สุขในอนาคต หมายถึง ความพร้อมที่ได้ครบแล้วจะประโยชน์ 



วารสารวิชาการสังคมศาสตร์วิทยาลัยสงฆ์ร้อยเอด็ ปี 1 ฉบับ 2 เดือน พฤษภาคม-สิงหาคม 2565 | 79 
Journal of Social Sciences Roi Et Buddhist College Volume 1 No.2 May-August 2022 
 

สุขในระดับต้นจนมีเหลือพอใช้พอทำประโยชน์ในเพ่ือนมนุษย์ต่อไปเป็น ความสุขในระดับจิตใจ เป็นการมองใน 
ลักษณะของคุณค่าที่เป็นประโยชน์ทำแล้วได้ความอิ่มใจได้ความสุขอีกแบบหนึ่ง และเพื่อการบรรลุธรรม คือ 
ความสุขที่เป็นความสุขที่แท้จริง หมายถึง ความสุขที่หลุดพ้นจากทุกข์ เพราะเกิดปัญญาที่แท้จริง คือ รู้ ไตร 
ลักษณ์ว่าทุกสิ่งทุกอย่างล้วนเป็น อนิจจัง ทุกขัง และอนัตตา ได้เป็นพระอริยบุคคล คือ พระโสดาบัน พระ
สกิทาคามี พระอนาคามีและพระอรหันต์ ในที่สุด 

 

5. อ้างอิง 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎกภาษาไทย. ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  กรุงเทพมหานคร : 

 โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539. 
พระพุทธโฆสเถระ. คัมภีร์วิสุทธิมรรค. แปลและเรียบเรียงโดย สมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจอาสภมหาเถร). 

 พิมพครั้งที่ 6. กรุงเทพมหานคร : ธนาเพลส, 2548. 
พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุต ฺโต). พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลธรรม , พิมพครั ้งที ่ 16, 

 กรุงเทพมหานคร : บริษัท เอส. อาร์ พริ้นติ้ง แมส โปรดักส์ จำกัด, 2551. 
พระพรหมคุณาภรณ, พุทธธรรม ฉบับปรับปรุงและขยายความ. กรุงเทพมหานคร : บริษัทสหธรรมิก  จำกัด, 

 2549. 
พรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต). “หัวใจพระพุทธศาสนา”. พุทธจักร.ปที่ 61 ฉบับที่ 4 เมษายน, 2550. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). สัมมาสมาธิและสมาธิแบบพุทธ. กรุงเทพมหานคร : ธรรมสภา, 2547. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). พุทธธรรม ฉบับขยายความ. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลง  กรณราช

 วิทยาลัย, 2543. 
พุทธทาสภิกขุ, พจนานุกรมธรรมของพุทธทาส. กรุงเทพมหานคร : สำนักพิมพ์ ธรรมสภา, 2545. 
พุทธทาสภิกขุ, คูมือมนุษย์ : ฉบับสมบูรณ. กรุงเทพมหานคร : สำนักพิมพ์ธรรมสภา, 2534. 
พระพระศรีคัมภีรญาณ (สมจินต สมฺมาป). พระพุทธศาสนาปรัชญา-สังคม. กรุงเทพมหานคร : อาทรการพิมพ์, 

 2551. 
วงศ์ ชาญบาลี (ผู้ชำระ). คัมภีรพระวิสุทธิมรรค (ไทย). กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาธรรมบรรณาคาร , 

 2525. 
ราชบัณทิตยสถาน. พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. ๒๕๔๒.  กรุงเทพมหานคร : นานมี                 

 บุคสพับลิเคชั่นส, 2546. 
แสง จันทร์งาม, ศาสนศาสตร. พิมพครั้งที่ 2. กรุงเทพเทพมหานคร : โรงพิมพ์ไทย พัฒนาพานิช, 2534 


