
การสร้างสันติภาพตามหลักอหิงสาธรรมเชิงพุทธ 
Building peace according to Buddhist nonviolence 

 

วิภาพรรณ อุปนิสากร 
Wipaphan Upanisakorn 

วิทยาลัยสงฆ์ร้อยเอ็ด มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Roi Et Buddhist College, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

E-mail wipa1822@gmail.com 
Received: 22 August 2024; Revised: 29 August 2024; Accepted: 29 August 2024 

 
บทคัดยอ่ 

 บทความนี้มีจุดมุ่งหมาย 1) เพ่ือศึกษาแนวคิดเกี่ยวกับสันติภาพ 2) เพ่ือศึกษาอหิงสาธรรมเชิงพุทธ 
และ 3) เพ่ือวิเคราะห์การสร้างสันติภาพตามหลักอหิงสาธรรมเชิงพุทธ ภายใต้กระแสทุนนิยม และความก้าวหน้า
ทางเทคโนโลยี แต่มีปัญหาเรียกร้องหาสันติภาพ พระพุทธศาสนาเป็นความหวังที่จะน าพาชีวิตผู้คนไปสู่วิถีอารย
ธรรมและสันติภาพ โดยผู้ที่เรียกร้องหาสันติภาพยอมรับในความเท่าเทียมกันของมนุษย์ แม้ว่าปัจเจกบุคคลจะมี
ความแตกต่างกัน การสร้างสันติภาพด้วยการน าเอาหลักอหิงสาธรรมมาเป็นแนวปฏิบัติในการด าเนินชีวิตจึงจะได้
สันติภาพที่แท้จริงว่าสันติภาพเชิงพุทธ คือ ความสงบหรือความมีสันติ ย่อมได้รับผลจากการฝึกฝนของตนเอง 
ตั้งแต่ปุถุชนที่มีศีล 5 ไปจนถึงพระอรหันต์ ด้วยการค านึงถึงเหตุผลแห่งการที่จะท าให้เกิดความสงบสุข ด้วยการท า
ดี พูดดี และคิดดี ส่วนอหิงสาธรรม คือ แนวคิดที่ว่าด้วยการไม่เบียดเบียนกันทางกาย ทางวาจา และทางใจ ใน
รูปแบบการจัดการความขัดแย้งด้วยวิธีการที่เรียกว่าการไกล่เกลี่ย ที่ไม่สนับสนุนการใช้ความรุนแรง  ดังนั้น 
สันติภาพและอหิงสาเชิงพุทธ จึงเกื้อกูลสัมพันธ์กัน กล่าวคือมีความสงบสุขทั้งที่เป็นของบุคคล สังคมและโลก 
พระพุทธศาสนาใช้เป็นแบบอย่างในการแก้ไขปัญหา เช่น การสร้างความสัมพันธ์กับคู่กรณี การสร้างความเชื่อมั่น 
และความร่วมมือกับคู่กรณี โดยมีผลให้เกิดการเปลี่ยนแปลงไปในเชิงสร้างสรรค์ และเป็นผลดีต่อทุกฝ่าย การ
แก้ปัญหาตามหลักอหิงสาธรรม ย่อมส่งผลให้แก่บุคคลเป็นผู้มีจิตสงบอยู่ภายใน และส่งผลให้พฤติกรรมทางกาย 
และวาจา แสดงออกมามีความรักความปรารถนาดี ให้คนอ่ืนมีความสุข ส่งผลต่อสังคมคือคนในสังคมมีความ
เอ้ือเฟ้ือ เสียสละแบ่งปัน แสดงความมีน้ าใจต่อคนรอบข้างอยู่เสมอความปรองดองสามัคคีก็จะเกิดแก่คนในสังคม 
 
ค าส าคัญ: สันติภาพ; อหิงสาธรรม; พระพุทธศาสนา 
 
 

mailto:wipa1822@gmail.com


25 
 

วารสารวิชาการสังคมศาสตร์วิทยาลัยสงฆ์ร้อยเอด็ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) 
 

Abstract 
The aims of this article are 1) to study the concept of peace, 2) to study Buddhist 

nonviolence, and 3) to analyze peace building according to Buddhist nonviolence principles. 
Under the capitalist trend and technological progress But there is a problem and calls for 
peace. Buddhism is the hope of leading people's lives towards civilization and peace. Those 
who call for peace accept the equality of human beings. Although individuals are different, 
Creating peace by adopting the principle of non-violence as a guideline for living will achieve 
true peace. Buddhist peace is peace or peacefulness. You will receive results from your own 
training. From ordinary people who have the 5 precepts to Arahants. By considering the reasons 
for creating peace by doing good, speaking well, and thinking well. Ahimsa Dhamma is the 
concept of not harming each other physically, verbally, and mentally as a form of conflict 
management. The method is called mediation. that does not support the use of violence, 
therefore, Buddhist peace and nonviolence Therefore they support each other. That is, there is 
peace among individuals, society, and the world. Buddhism is used as a model for solving 
problems, such as building relationships with opposing parties. building confidence and 
cooperation with the parties It results in creative change. and is beneficial to all parties Solving 
problems according to the principles of nonviolence It will result in a person having a peaceful 
mind within. and resulting in physical and verbal behavior showing love and good wishes Make 
others happy The effect on society is that people in society are generous. Sacrifice to share 
Always show kindness to those around you, and harmony will arise among people in society. 
 
Keywords: Peace; Nonviolence; Buddhism 
 
1. บทน า 

สถานการณ์ปกติของการอยู่ร่วมกันในสังคม แต่ละคนมีพ้ืนฐานการศึกษา สังคม วัฒนธรรม ประเพณี 
วิถีชีวิตและชาติพันธุ์ที่แตกต่างกัน เมื่อความขัดแย้งเกิดขึ้น มนุษย์ไม่สามารถที่จะแก้ไขความขัดแย้งที่เกิดขึ้นได้
อย่างทันท่วงที การก่อตัวจะลุกลามขยายวงกว้างในระดับที่รุนแรงมากขึ้น กลายเป็นความแตกแยก แนวคิดในเรื่อง
สันติภาพในปัจจุบัน ได้ถูกน ามากล่าวถึงอย่างกว้างขวางหลายทัศนะ นับแต่ครอบครัวไปจนถึงสังคมระดับโลก แต่
ในทัศนะต่าง ๆ เหล่านั้น สันติภาพเชิงพุทธ มิได้มีจ ากัดอยู่เพียงแค่ความไม่ต้องการความเดือดร้อน ไม่สงบสุขต่าง 
ๆ ของมนุษย์โดยทั่วไปเท่านั้น แต่สันติภาพตามทัศนะของชาวโลกจึงยังไม่ใช่สันติภาพอันแท้จริงของคนปัจจุบัน 
เพราะฉะนั้น ประเด็นความเข้าใจเรื่อง สันติภาพ จึงเป็นปัญหาส าคัญที่จะต้องเรียนรู้และศึกษา เพ่ือให้เกิดทัศนะที่
ถูกต้องตามความเป็นจริงว่า ความต้องการสงบสุขในเบื้องต้นของมนุษย์นั้น จึงไม่อาจที่ท าให้เกิดสันติภาพแก่
ตนเองหรือสังคมได้ อย่างแท้จริงเช่นสังคมโลกในปัจจุบัน 



26 
 

วารสารวิชาการสังคมศาสตร์วิทยาลัยสงฆ์ร้อยเอด็ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) 
 

สังคมไทยในปัจจุบันประสบปัญหาความขัดแย้ง อันน ามาสู่ความแตกแยกทางการเมือง ลุกลามไปสู่
การแบ่งกลุ่มแบ่งชนชั้น สาเหตุที่ส าคัญที่น ามาซึ่งความขัดแย้งที่เป็นปฏิปักษ์กับสันติภาพโดยสิ้นเชิง คือ ทัศนคติที่
แตกต่างกันในแต่ละบุคคลที่เป็นผู้น า ผู้ปกครอง นักวิชาการ หรือนักทฤษฎี ด้านการนิยามความหมายหรือค าจ ากัด
ความของค าว่า “สันติภาพ” ที่แตกต่างกันตามองค์ความรู้ของแต่ละคน ฉะนั้นจึงมีประเด็นว่า เมื่อสันติภาพอันเป็น
ผลสัมฤทธิ์ที่คาดหมายไว้ในอนาคตแตกต่างกัน แนวทางการสู่สันติภาพย่อมต้องแตกต่างกัน สันติภาพจะเกิดขึ้นได้
อย่างไรเมื่อทัศนะแนวคิดอันเป็นรากฐานแห่งสันติภาพนั้นแตกต่างกันในแต่ละบุคคลมีลักษณะเป็นอัตวิสัยแปรผัน
เปลี่ยนแปลงตามบุคคล มิได้ยึดภาวะวิสัยเป็นที่ตั้งแห่งผลประโยชน์ส่วนรวม หากกรณีเป็นเช่นนี้ค าว่า “สันติภาพ” 
ที่พยายามค้นหาหรือใฝ่หาก็คงไม่ต่างจากทฤษฎีทั่วไปที่นิยามอย่างไพเราะ แต่น าไปสร้างความจริงตามที่นิยาม
ไม่ได้ เราในฐานะประชาชนพลเมืองไทยจะท าอย่างไรให้ “สันติภาพ” เกิดข้ึนได้จริง เพ่ือความผาสุกของสังคมไทย 

การสร้างสันติภาพตามหลักอหิงสาธรรมเชิงพุทธ เป็นการแสวงหาวิธีเพ่ือหาทางออกที่ดีในสังคมไทยที่
มีสถาบันหลักคือศาสนา น ามาใช้เป็นตัวช่วยในการแก้ปัญหาต่างๆ ให้เกิดสันติสุข ลดปัญหาข้อขัดแย้ง ไม่แบ่งเขา
แบ่งเรา ให้เกิดความรักสามัคคี “สันติภาพ” เกิดข้ึนได้จริง เพื่อความผาสุกของสังคมไทยการแปลกแยกเป็นฝักเป็น
ฝ่าย แม้จะมีความเห็นต่างกันของแต่ละฝ่าย ซึ่งต่างก็มีเหตุผลทางความคิดที่ต่างกัน แต่ก็ไม่ได้หมายความว่า 
เหตุผลที่ต่างกันของอีกฝ่ายไม่เพียงพอที่จะรับฟังได้ ซึ่งทั้งสองฝ่ายต่างก็พยายามหาเหตุผลที่ดีของแต่ละฝ่ายมา
สนับสนุนค าพูดให้ดูมีน้ าหนัก เพื่อให้อีกฝ่ายยอมรับในความคิดของตน และสามารถที่จะอยู่ร่วมกันได้โดยไม่เกิดข้อ
ขัดแย้งที่รุนแรง 
 
2. แนวคิดเกี่ยวกับสันติภาพ 

2.1 ความหมายของสันติภาพ 
ตามพจนานุกรมฉบับราชบัณฑิต (2556) ค าว่า สันติ หรือ สันติภาพ หมายถึง ความสงบ ความหมาย

ของสันติภาพที่ให้ไว้โดยราชบัณฑิตนี้เป็นความหมายในเชิงลบ เพราะเมื่อพูดว่า “สงบ” ย่อมบ่งนัยว่าสงบจากสิ่งที่
ไม่พึงประสงค์คือ ปราศจากสิ่งที่ตรงข้ามกับสันติภาพ เช่น เมื่อพูดว่าทะเลสงบ ย่อมหมายถึง สงบจากคลื่น ดังนั้น 
เมื่อกล่าวว่าสันติภาพ คือ ความสงบ ย่อมหมายถึง สงบจากสิ่งที่ไม่ใช่สันติภาพ นอกจากความหมายในเชิงลบนี้แล้ว
ยังมีความหมายในเชิงบวกด้วย คือหมายถึง ความสุข (รุ่งธรรม ศุจิธรรมรักษ์, 2545) เมื่อน าความหมายเชิงลบและ
เชิงบวกของสันติภาพมารวมเข้าด้วยกันท า ให้ได้ความหมายของสันติภาพใหม่คือความสงบสุข 
 ค าว่า สันติภาพตรงกับภาษาอังกฤษว่า peace ตามพจนานุกรมฉบับ Oxford Advanced Leaner’s 
Dictionary (2005) ให้ความหมายไว้ 3 นัย ได้แก่ 1) สันติภาพ หมายถึง สถานการณ์ หรือช่วงเวลาที่ประเทศหรือ
พ้ืนที่หนึ่งๆ ไม่มีสงครามหรือความรุนแรง (a situation or a period of time in which there is no war or 
violence in a country or an area) 2) ภาวะแห่งความสงบเงียบ (the state of being calm or quiet) และ 
3) ภาวะแห่งการดา รงชีวิตอย่างมีมิตรภาพโดยปราศจากข้อโต้แย้ง (the state of living in friendship with 



27 
 

วารสารวิชาการสังคมศาสตร์วิทยาลัยสงฆ์ร้อยเอด็ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) 
 

somebody without arguing) ความหมายของสันติภาพที่ให้ไว้ในภาษาอังกฤษครอบคลุมนัยทั้งเชิงลบและเชิง
บวก ของสันติภาพ กล่าวคือความหมายข้อที่หนึ่งและสองมีนัยเชิงลบ ส่วนข้อที่สามมีนัยเชิงบวก 
 สันติภาพ (Peace) ภาษาอังกฤษ, (Paix) ภาษาฝรั่งเศส, (Pace) ภาษาอิตาเลียน, (Paz) ภาษา
โปรตุเกสและภาษาสเปน ซึ่งค าเหล่านี้ทั้งหมดล้วนมาจากรากศัพท์ภาษาละตินว่า “Pax” หรือ “Paics” โดยตาม
ความเห็นของนักประวัติศาสตร์ค าว่า Pax ถือก าเนิดขึ้นในจักรวรรดิโรมัน ค าๆ นี้หมายถึง ช่วงเวลาที่ไม่มีสงคราม
หรือสงครามกลางเมือง กล่าวคือ เป็นภาวะของความสงบเรียบร้อยสันติภาพ สามารถเรียกได้ว่าเป็นสภาวะแห่ง
ความสันติหรือไม่มีการโต้เถียงอย่างรุนแรงกันเกิดข้ึน “สันติภาพ” ใช้อธิบายการยุติแห่งความขัดแย้งอย่างใช้ความ
รุนแรง สันติภาพอาจหมายถึงสถานะแห่งความเงียบหรือความสุข สันติภาพสามารถน ามาใช้อธิบายความสัมพันธ์
ของผู้คนที่มีความเคารพความยุติธรรมและความหวังดี สันติภาพอาจจะอธิบายการปลดปล่อย ความเงียบ ความ
เข้าใจในสันติภาพสามารถน ามาใช้ในผู้คนๆ ใดคนหนึ่งได้เช่นเดียวกัน ในกรณีที่มีผู้นั้นไม่ขัดแย้งกับจิตใจของตนเอง
แต่อย่างใด โดยค าว่า “สันติภาพ” จึงหมายถึง การพัฒนา ถ้าพิจารณาตามความหมายนี้แล้วสันติภาพหมายถึง 
การขจัดความอยุติธรรม และความเหลื่อมล้ าของ ระดับชั้นทางสังคมและเศรษฐกิจ การขจัดความอิจฉาริษยา และ
การไม่ไว้วางใจ รวมถึงความเย่อหยิ่งซึ่งเป็นการโฆษณาชวนเชื่อเท่านั้น สิ่งเหล่านี้จัดว่าเป็นภาวะคุกคามต่ อ
สันติภาพทั้งสิ้น จึงนับว่าเป็นเรื่องส าคัญอย่างมากที่นานาชาติจะได้จัดหา ปัจจัยทางสังคมที่จ าเป็น เช่น อาหาร 
การศึกษา การดูแลสุขภาพ และการจ้างงาน ซึ่งมีอยู่พร้อมในประเทศที่พัฒนาแล้วแต่กลับขาดแคลนในประเทศที่
ก าลังพัฒนา โดยการให้ความช่วยเหลือแก่ผู้ลี้ภัยสงคราม และผู้อพยพที่ยากจน (บิช็อบคาร์ลอสฟิลิเป ซีเมเนส 
เบโล, แต่ง, เจนจิต กสิกิจธ ารง และคณะ, แปล, 2546) 

 2.2 สันติภาพเชิงพุทธ 
 เป็นอีกทัศนะหนึ่งที่มองปัญหาของเรื่องนี้ว่า การสร้างสันติภาพที่มั่นคงและยั่งยืนให้แก่สังคมของโลก
มนุษย์ได้นั้น จะต้องแก้ไขที่จิตใจของตนเป็นส าคัญ กล่าวคือ การฝนจิตใจให้มองเห็นโลกตามความเป็นจริงด้วย
สติปัญญาแล้ว ก็จะเข้าใจโลกเข้าใจตนเองตามความเป็นจริง และเม่ือจิตใจ 
 สงบสุข การคิด พูด และท าก็ย่อมออกมาในทางที่ดีมีเหตุผล เป็นคุณประโยชน์ ตามหลักการของ
พระพุทธศาสนา คือ ศีล สมาธิ และปัญญา สังคมส่วนรวมก็จะเกิดความสงบสุขร่มเย็นลงได้ มีความเป็นอิสรภาพ 
ความสงบสุขไม่มีความทุกข์ เป็นสิ่งที่ตรงกันข้ามกับค าว่า “วิกฤตการณ์” ที่หมายถึง ความโกลาหลวุ่นวาย 
ระส่ าระสาย เดือดร้อน ผิดปกติ ไม่มีความสงบ (พระธรรมโกศาจารย์, 2531) ซึ่งมีความหมายแตกต่างกันไปหลาย
ความหมาย บางคนใช้ค าว่า สันติภาพในความหมายว่าเป็น สันติภาวะ คือ ภาวะที่สงบภาวะที่ไม่มีความรุนแรง 
เช่น ไม่มีสงคราม ไม่มีการต่อสู้ฆ่าฟันหรือเบียดเบียนกัน บางคนใช้ค าว่า สันติภาพ ในความหมายของแนวทางแห่ง
สันติวิธี คือ วิธีการที่ไม่ใช้ความรุนแรงในการแก้ปัญหาหรือด าเนินการใดๆ (รุ่งธรรม ศุจิธรรมรักษ์, 2541) 

ดังนั้น สันติภาพเชิงพุทธ จึงหมายถึงสภาวะอันสันติปราศจากการโต้แย้งที่รุนแรง แบ่งออกได้ 2 
ประการ คือ สันติภาพภายใน หมายถึง ความสุขสงบภายในจิตใจของบุคคลที่ต้องอาศัยสมาธิ และปัญญา ประการ
ที่สอง และสันติภาพภายนอก หมายถึง ความสัมพันธ์ของผู้คนที่มีความเคารพ ความยุติธรรมและความหวังดี 



28 
 

วารสารวิชาการสังคมศาสตร์วิทยาลัยสงฆ์ร้อยเอด็ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) 
 

สันติภาพอาจจะอธิบายการปลดปล่อย ความเงียบ ความเข้าใจในสันติภาพสามารถน ามาใช้ในผู้คน คนใดคนหนึ่ง
ได้เช่นเดียวกัน ในกรณีที่ผู้นั้นไม่ขัดแย้งกับจิตใจของตนเองแต่อย่างใด แต่อย่างไรก็ดี สันติภาพไม่ใช่สิ่งที่แน่นอน
ตายตัวเสมอไป เนื่องจากสันติภาพในบริบทที่ต่างกันย่อมไม่เหมือนกันขึ้นอยู่กับปัจจัยแวดล้อม เช่น ภูมิภาค 
วัฒนธรรมและศาสนา เป็นต้น 

 
3. หลักอหิงสาธรรม 
 พระพุทธศาสนาได้ให้ความหมายของอหิงสาธรรมว่า “อหิงสา” คือ การไม่เบียดเบียนบุคคลหรือสัตว์
อ่ืนและบรรพชาจะต้องด ารงอยู่ในธรรมที่เรียกว่า“อหิงสาธรรม” พร้อมด้วย “สัญญมะ” และ “ทมะ” อันเป็น
อุบายไม่ให้เบียดเบียนกัน และให้อยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย/20/484/191) และ“อหิงสาธรรม” ในฐานะเป็นสิ่งที่พึงศึกษา หรือส าเหนียกปฏิบัติในตนเอง ซึ่งอยู่ใน
พุทธธรรม 4 ประการ อันได้แก่ 1) ไม่พึงประมาทปัญญา 2) พึงอนุรักษ์สัจจะ 3) พึงเพ่ิมพูนจาคะ 4) พึงศึกษาสันติ 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย/11/254/241) เป็นวิธีการที่
กลุ่มบุคคล หรือมวลชนใช้ต่อสู้เพ่ือให้ได้ในสิ่งที่ตนปรารถนาในบางอย่างหรือเพ่ือให้รัฐผู้มีอ านาจเปลี่ยนแปลง
พฤติกรรม เช่น การจัดชุมชนหยุดประท้วงหรือดื้อแพ่ง เป็นต้น ซึ่งค านี้ตรงกับภาษาอังกฤษ “Non –violence”แต่
ในขณะเดียวกันนักวิชาการบางท่านก็ชี้ให้เห็นว่า “อหิงสาธรรม” น่าจะมีความหมายที่มุ่งหมายไปที่“วิธีการ”หรือ
เครื่องมือในการจัดการกับความขัดแย้งที่เกิดขึ้นด้วย”หรือภาษาอังกฤษใช้ค าว่า“Conflict Resolution Conflict 
management และConflict transformation” แต่นักวิชาการบางท่านก็ชี้ให้เห็นว่า “หมายถึง วิธีการที่ไม่ใช้
ความรุนแรง หรือวิธีการปฏิบัติที่ไม่รุนแรงในการแก้ปัญหาหรือการด าเนินชีวิต” จากการตั้งข้อสังเกตเช่นนี้แล้ว ยัง
มีนัยที่สะท้อนให้เห็นการด ารงอยู่อย่างไม่เบียดเบียนสิ่งแวดล้อม และสัตว์ต่างๆ ด้วยเช่นกัน (พระมหาหรรษา ธมฺ
มหาโส, 2547) 

อหิงสาธรรม จะเน้นเรื่องความสุขทางใจมากกว่าสุขทางกาม เพราะสุขทางกามนั้นเนื่องด้วยวัตถุซึ่ง
เป็นของที่มองเห็นจับต้องได้ จึงเป็นสิ่งที่คนแย่งชิงกันเพราะความอยากได้ ความสุขหรืออหิงสาธรรม ที่แท้จริงจะ
เกิดไม่ได้ถ้ามนุษย์ยังปรารถนาต่อวัตถุเนื่องจากความยินดีอยากได้ในวัตถุนั้นเป็นบ่อเกิดแห่งความทะเลาะวิวาท 
ทั้งนี้เพราะวัตถุในโลกมีจ ากัดแต่ความต้องการมีมากมายตราบใดที่มนุษย์ยังยินดีพอใจในกามวัตถุ การจะไม่ให้เกิด
การเบียดเบียนกันเลยคงเป็นไปได้ยากยิ่ง แต่ถ้ามนุษย์ให้ความส าคัญแก่ความสุขทางจิตใจปัญหาก็ไม่เกิด เพราะคน
มีความสุขในใจเป็นฐานรองรับอยู่แล้ว ต่างคนต่างก็เสพสุขที่ใจของแต่ละคนการเบียดเบียนกันก็ไม่เกิดขึ้นส าหรับ
มนุษย์ทั่วไปเวลาพูดถึงอหิงสาธรรม สิ่งที่ท าได้ก็คือการนึกถึงภาวะที่ไม่มีการเบียดเบียนเหมือนจะบอกย้ าให้ทราบ
ว่าถ้าอยากให้สังคมมีความสุขก็จงอย่าทะเลาะก่อการเบียดเบียนต่อกันแต่การจินตนาการถึงภาวะแห่งอหิงสาธรรม
แบบสังคมโลกพระศรีอาริยมนุษย์จะนึกถึงภาพนั้นไม่ออกในพรหมวิหารคือการอยู่ร่วมกันแบบคนประเสริฐ คนมี
อารยธรรม (ที.ม. (ไทย) 10/269/169) พระพุทธเจ้าตรัสถึงสภาพจิตใจของคนประเสริฐ 4 ประการ ได้แก่ 1) ความ
เมตตา หวังดีอยากให้ผู้อ่ืนเป็นสุขและคิดจะท าประโยชน์แก่สรรพสัตว์ 2) กรุณา ความสงสารคิดที่จะช่วยเหลือ



29 
 

วารสารวิชาการสังคมศาสตร์วิทยาลัยสงฆ์ร้อยเอด็ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) 
 

สรรพสัตว์ให้พ้นจากความทุกข์จากเดือดร้อน 3) มุทิตา ความพลอยยินดีในเมื่อสรรพสัตว์ได้รับความสุขความเจริญ 
4) อุเบกขา ความวางจิตให้เป็นกลาง ไม่เอนเอียงด้วยอคติปฏิบัติตามหน้าที่ด้วยความเที่ยงธรรมทั้งหมดคือสภาวะ
จิตใจของคนเจริญที่อยู่ร่วมกันแบบมนุษย์ผู้พัฒนาแล้ว 

ดังนั้น พระพุทธศาสนามีความเชื่อมั่นในระบบแนวคิดว่าการฝึกอบรมคนให้คนฉลาดมีปัญญาย่อมต้อง
ฝึกฝนที่ตนเอง การปฏิบัติในพระพุทธศาสนาทั้งหมดเป็นการศึกษา ทั้งนี้เพราะไตรสิกขาคือ ศีล สมาธิ ปัญญานั้น 
เป็นแนวทางแห่งการท าลายกิเลส อันเป็นเหตุให้เกิดการเบียดเบียนกันเกิดขึ้น เมื่อปฏิบัติตามไตรสิกขาก็ชื่อได้ว่า
เป็นแนวทางในการท าลายกิเลสอันเป็นสถาปนาอหิงสาธรรมที่แท้จริงให้เกิดขึ้นในโลกไตรสิกขาเป็นกระบวนการที่
เกี่ยวเนื่องสัมพันธ์กันจนท าให้มนุษย์ได้พบ อหิงสาธรรมอันแท้จริงได้ การกล่าวถึงระบบไตรสิกขา ก็คือการกล่าวว่า
ด้วยเรื่องระบบการศึกษานั้นเอง และค าว่าสิกขา เป็นค าบาลี มีความหมายถึงการศึกษา จึงสรุปได้ในที่นี้ว่า ระบบ
การศึกษาคือแนวทางเดินเพ่ือไปสู่เป้าหมายคือ นิพพานนั้นเองเพราะอหิงสาธรรมในพระพุทธศาสนามีมิติที่ลึกล้ า
ลาดสูงขึ้นไปเป็นล าดับ 

 
4. การสร้างสันติภาพสู่อหิงสาธรรม 

4.1 การสร้างสันติภาพในระดับปัจเจกบุคคล 
ความขัดแย้งที่เกิดขึ้นในระดับปัจเจกชน ต้องเริ่มจากการฝึกตนเองก่อนเมื่อตนเองได้รับการฝึกฝนดี

แล้ว จากนั้นตัวปัจเจกชนจึงจะสามารถสร้างระบบที่ดีให้แก่สังคมได้ ถ้าปัจเจกชนยังเห็นแก่ตัวยังเบียดเบียนกันอยู่
สังคมก็ต้องวุ่นวายไปด้วย เพราะสังคมมาจากปัจเจกชนจะต้องเริ่มต้นด้วยการรู้จักควบคุมตนเองที่จะไม่เบียดเบียน
ผู้อ่ืน เพราะการเบียดเบียนผู้อ่ืนก็คือ การเบียดเบียนตนเองท าให้ทั้งตนเองและผู้อ่ืนอยู่ในสภาวะสูญเสียสันติ การ
จะท าได้ดังนี้ก็ต้องพยายามเข้าใจโดยการนึกถึงตนเองก่อนว่า เราก็รักสุขเกลียดทุกข์ฉันใด ผู้อ่ืนก็เช่นกัน การฝึกจิต
ของเราให้รู้จักสงบเย็น เข้าใจว่ามนุษย์มีธาตุแห่งความดีที่ปรารถนาสุขและเกลียดความทุกข์ การอยู่แบบพ่ึงพิง
อาศัยกันดีกว่าอยู่แบบศัตรูคู่อาฆาตกันแนวทางการสร้างอหิงสาธรรมนั้น จะต้องเริ่มต้นจากการฝึกฝนอบรมตนให้ดี
เสียก่อน จากนั้น จึงจะสามารถรังสรรค์สังคมดูงดงามน่าอยู่ แต่ทั้งหมดนี้ก็ขึ้นอยู่กับมนุษย์จะต้องมีปัญญาในการ
ร่วมมือกัน โดยเอาอหิงสาธรรมเป็นแกนกลางในการระดมความคิดหลักการปฏิบัติ โดยการน าหลักธรรมมาใช้ใน
สังคมก่อให้เกิดคุณธรรมจริยธรรมในสังคมมีการสงเคราะห์ซึ่งกันและกัน การให้ปันสิ่งของๆ ตนต่อผู้อ่ืน การผูกใจ
คนต้องอาศัยการให้เป็นหลักพ้ืนฐาน การให้เป็นการแสดงออกถึงไมตรีจิตของผู้ให้ที่ผู้รับพอใจ ให้สิ่ งของให้ความ
ช่วยเหลือด้วยก าลังกาย แรงสมอง ซึ่งเป็นการเสียสละ สิ่งที่ตนเองมีแม้กระท่ังเวลาเพ่ือเผื่อแผ่ให้กับส่วนรวมการให้
ทานบริจาคสิ่งของ ย่อมก าจัดความตระหนี่ออกไปได้ในขณะนั้น ถ้ายังมีความหวงแหน เสียดายก็ให้ไม่ได้หรือฝืนใจ
ให้ความตระหนี่มันก็ไม่ลดอีกทั้งยังช่วยลด “อัตตา” หรือความเป็นตัว เป็นตนของตนเอง สามารถน าหลักการ
ปฏิบัติตามหลักพุทธธรรมด้วยกระบวนการของศีล สมาธิ ปัญญาซึ่งมีลักษณะเป็นการควบคุมบรรเทา และก าจัด
ความโกรธ เพ่ือพัฒนาสู่ความเป็นอารยชนผู้เป็นอิสระสงบจากโทสะกิเลส (S.  et al. อ้างใน ศรีสวัสดิ์, 2017) 

 



30 
 

วารสารวิชาการสังคมศาสตร์วิทยาลัยสงฆ์ร้อยเอด็ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) 
 

4.2 การสร้างสันติภาพในระดับสังคม 
การเบียดเบียน เป็นศัตรูอันร้ายกาจของมนุษย์ และเป็นมลทินอย่างหนึ่ง เป็นอุปสรรคที่ขัดขวางผลคือ

ความทุกข์เดือดร้อน หากพิจารณาให้ละเอียดจะพบว่าคนที่ชอบเบียดเบียน เป็นคนรักตน ถนอมตนแต่เป็นการรัก
ตนถนอมตนในทางผิด เพราะคนเห็นแก่ตัว ย่อมท าลายที่ตนไม่ได้ประโยชน์ความเห็นแก่ตัวผลเสียที่เกิดจาก
ความเห็นแก่ตัวนั้นย่อมเกิด ผลกระทบในระดับบุคคลแล้ว ยังส่งผลกระทบต่อบุคคลรอบข้างซึ่งแบ่งผลกระทบได้
ออกเป็น 2 อย่างคือ 1) ผู้ที่ได้รับผลกระทบในทางที่เป็นประโยชน์ ของผู้ที่มีความเห็นแก่ตัวคือพวกพ้องของคนที่
เห็นแก่ตัวยึดถือไว้หรือบางครั้งไม่ใช่พวกพ้องแต่หากว่าผู้ที่เห็นแก่ตัวนั้นได้รับประโยชน์จากบุคคลอ่ืนเขาก็จะให้
ความช่วยเหลือ คนกลุ่มนี้จึงได้รับผลประโยชน์จากการเบียดเบียนผู้อ่ืนเกี่ยวข้องกับผู้ที่มีความเห็นแก่ตัวอาจท าให้
ผู้อ่ืนรังเกียจที่จะคบหาสมาคมด้วย การที่มีการช่วยเหลือพวกพ้องท าให้เกิดความรักเกิดการเอ้ือเฟ้ือในกลุ่มสังคม
หากมีการช่วยเหลือที่เหมาะสมไม่ก่อความเดือดร้อนก็จะไม่ก่อให้เกิดความขัดแย้งและยังเพ่ิมความสามัคคีมีการ
ช่วยเหลือกันในกลุ่มตนเกิดประสิทธิภาพในการท างาน และ 2) ในความเห็นแก่ตัวนี้อาจช่วยแก้ปัญหาเร่งด่วน เช่น 
งานเร่งด่วนต้องการคนช่วยงานก็จะน าพรรคพวกของตนก่อน นี้เป็นผลจากการช่วยเหลือกันในกลุ่ม 

ผลแห่งความสัมพันธ์ระหว่างบุคคลต่อสังคม ที่ส่งผลกระทบต่อสังคมในระดับวิถีชีวิตทั่วไป ไม่เป็นการ
พัฒนาประเทศชาติไปสู่ความเจริญรุ่งเรืองซึ่งอาจรวมถึงการบรรลุประโยชน์สูงสุดในทาง โลกุตตรธรรมชีวิตสั้น
มนุษย์ที่เต็มไปด้วยความขัดแย้งหรือความทุกข์ จึงต้องดิ้นรนแสวงหาและสร้างสรรค์ให้เกิดประโยชน์ สังคมยังเกิด
การเปลี่ยนแปลง เนื่องมาจากการเบียดเบียนของมนุษย์เมื่ออยู่รวมกันเป็นสังคม การเบียดเบียนซึ่งมีความหมายใน
แง่ลบและแง่บวกทางพระพุทธศาสนาทาง แง่ลบ คือ อกุศล (ความชั่ว) และในแง่บวก คือ กุศล (ความดี) ” การ
เบียดเบียนมีผลต่อระบบสังคมโดยแยกออกเป็น 2 ประการคือ 1) ผลต่อระบบสังคมด้านลบ หมายถึงเมื่อการ
เบียดเบียนเกิดข้ึนในระดับสังคมท าให้การพ่ึงพาระหว่างคนในสังคมลดลงขาดการเสียสละเมื่อต่างก็มุ่งหาแต่ความ
มั่นคงแก่ตนเองความเห็นใจกันลดลงเห็นใจกันอย่างผิวเผินความเห็นแก่ตัวเมื่อเกิดขึ้นจะเกิดความกลัวว่าถ้าช่วย
ผู้อ่ืนแล้ว ตนเองจะอดการสนองตอบจะยึดตนเองเป็นศูนย์กลางแห่งการตัดสินใจในทาง พระพุทธศาสนามองว่า
บุคคลยังมีกิเลสตัณหาท าให้มนุษย์เห็นแก่ตัวยึดว่านี้เป็นเราเป็นของเรา มิจฉาทิฐิหรือการเห็นผิดเป็นปัจจัยให้เกิด
ความเห็นแก่ตัวได้นั้นเพราะคนเราเมื่อเกิดมาในโลกนี้ ล้วนปรารถนาให้วิถีชีวิตของตนดีงามนอกจากนี้ความเห็นแก่
ตัวยังเป็นตัวสะท้อนความคิดและพฤติกรรมของคนในสังคมได้เป็นอย่างดี สังคมที่มีคุณภาพนั้นจะปลูกฝังคนใน
สังคมเรื่องการเห็นคุณค่าของส่วนรวมสูงกว่าการมุ่งด ารงชีวิตเพ่ือตนเอง หลายประเทศมีแนวคิดว่า “ตนเองจะไม่มี
ค่าเลยถ้าไม่ได้อยู่เพ่ือผู้อ่ืน” (เกรียงศักดิ์ เจริญวงศ์, 2559) สิ่งนี้ท าให้สังคมเกิดความเรียบร้อยไม่มีการละเมิดกัน
คนเห็นแก่ประโยชน์ส่วนรวมจะเป็นคนเสียสละท างานเพื่อประโยชน์สังคมไม่ปล่อยปละละเลยปัญหาถ้ามีการสร้าง
จิตส านึกเพ่ือส่วนรวมคนในสังคม ก็จะมีคุณค่า และ 2) ผลกระทบต่อสังคมด้านบวก ถึงแม้ว่าความเห็นแก่ตัวเป็น
ค าท่ีออกมาในด้านลบแต่บุคคลที่กระท าเพ่ือส่วนรวมก็จะส่งผลดีต่อสังคม ไม่เบียดเบียนไม่เอาเปรียบสังคมส่งผลดี
ต่อสังคมมีการเอ้ือเฟ้ือเสียสละ แบ่งปัน แสดงความมีน้ าใจต่อคนรอบข้าง หากบุคคลใช้ความเห็นแก่ตัวผลักดันใช้
ในการสร้างสรรค์สิ่งที่ดีที่ไม่ก่อความเดือดร้อนให้ผู้อ่ืน ความเห็นแก่ตัวก็จะเป็นประโยชน์ในการสร้างสรรค์สังคม 



31 
 

วารสารวิชาการสังคมศาสตร์วิทยาลัยสงฆ์ร้อยเอด็ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) 
 

ช่วยสังคมโดยรวมสังคมเดินหน้าไปอย่างมีประสิทธิภาพทุกคนในสังคม มีความสุขเพราะชีวิตที่มีความสุขนั้น จะ
ส่งผลให้เกิดสิ่งดีงาม ตามมาอีกมากมาย หนทางที่จะท าให้ความสุขบังเกิดขึ้นในชีวิตนั้น ไม่ใช่สิ่งที่ยากอะไร 
ความสุขจะมีขึ้นได้หรือไม่ก็ขึ้นอยู่กับใจเป็นส าคัญ ใจของผู้ใดสะอาด บริสุทธิ์ ผ่องใส ความสุขย่อมบังเกิดขึ้นกับผู้
นั้นได้เสมอ ดังนั้นการเบียดเบียนที่เกิดขึ้นจากความเห็นแก่ตัวของมนุษย์ที่ ก่อให้เกิดปัญหาในสังคมในเรื่องสิทธิ
อ านาจความเหลื่อมล้ าทางสังคมจากความเห็นแก่ตัวที่มีลักษณะได้ 3 ประการ คือ 1) ตัณหา (ความติดใจอยาก) 2) 
การละเมิดศีล (ความประพฤติทางกายวาจาและใจ) และ 3) อุปาทาน(ความเห็นผิด) ความเบื่อหน่ายตัณหาความ
อยาก จึงเป็นต้นเหตุของความขัดแย้ง ปัญหาที่เกิดขึ้นเป็นความเห็นแก่ตัวอันเกิดจากตัณหาอันเป็นสาเหตุท าให้คน
มีพฤติกรรมต่างๆ ที่เป็นภัยคุกคามความสงบเรียบร้อยของสังคม การที่มนุษย์เราเข้าไปยึ ดติดในสิ่งนั้นสิ่งนี้เป็น
ของๆ ตนเป็นกิเลสเข้าไปยึดถือว่าเป็นของตนเป็นผลกระทบที่เกิดจากความเห็นแก่ตัวที่ เข้าไปยึดมั่นถือมั่นในสิ่ง
ทั้งหลายในทางพระพุทธศาสนาเรียก “อุปาทาน” (พระธรรมปิกก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2529) 

ดังนั้น การเข้าถึงอหิงสาธรรม ต้องเริ่มด้วยการสร้างการเรียนรู้ที่ถูกต้อง จึงต้องมุ่งให้คนมองเห็นโทษ
แห่งการวางจิตไว้ผิดด้วยอ านาจแห่งตัณหา มานะ ทิฏฐิ ชี้ให้เห็นคุณประโยชน์ของความสุขทางจิตใจ คือฌาน และ
นิพพานเป็นล าดับ มิเช่นนั้นเมื่อบุคคลได้รับการเรียนรู้ที่ไม่ถูกต้อง บุคคลผู้นั้นจะให้ความส าคัญแก่วัตถุจน
กลายเป็นโลกแห่งวัตถุนิยม บริโภคนิยม และการแก้ไขปัญหาไม่ให้คนทะเลาะกันเรื่องการขัดผลประโยชน์ก็ท าไม่
ส าเร็จ ดังพุทธพจน์ที่ว่า “ถ้าอยากมีสันติได้แก่ความสงบ ก็จงละอามิสคือความยินดีในวัตถุออกไปเสีย ” 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย/15/3/3) 
 
5. อหิงสาธรรมเพื่อสันติภาพสู่สังคมท่ียั่งยืน 
 หลักอหิงสาธรรมนั้น สามารถน ามาใช้เป็นแนวทางในการสร้างสันติภาพที่เรียกว่า “สันติวิธี” ใน
สังคมไทยได้ใน 2 องค์กรคือ องค์กรทางสงฆ์ และองค์กรทางบ้านเมือง โดยเฉพาะสังคมไทยเป็นสังคมเชิงพุทธที่มี
ลักษณะถ้อยทีถ้อยอาศัยกัน ผู้เขียนจึงอธิบายการประยุกต์ อหิงสาธรรมเพ่ือสันติภาพ สู่สังคมไทย 2 ฝ่าย 
ดังต่อไปนี้ 
 5.1 ฝ่ายบ้านเมือง 
 การปกครองบ้านเมืองก็ดี การบริหารประเทศชาติก็ดี การด าเนินกิจการด้านสังคมก็ดี หรือการจัดการ
ในครอบครัวก็ดีควรต้องยึดถือภาวะวิสัยเป็นที่ตั้งในการก าหนดนโยบาย หรือการด าเนินการตามนโยบาย ก็เป็น
ธรรมดาที่ต้องกระทบสิทธิขององค์กร หรือกลุ่มบุคคลหนึ่งบุคคลใด เพราะเป็นการก าหนดนโยบายในเชิงกว้าง เพ่ือ
ความเจริญของชาติบ้านเมือง ซึ่งเป็นที่มาของความขัดแย้งทั้งในด้านผลประโยชน์ และผลเสียจากการนั้นการที่จะ
แก้ไขความขัดแย้งดังกล่าว หากท้ังสองฝ่ายน าเอาหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา ได้แก่ หลักอหิงสาธรรม กล่าวคือ 
การเคารพในกติกาสังคม, ไม่ข่มเหงล่วงเกิน และปกป้องไม่ให้ใครละเมิดสิทธิหรือข่มเหงรังแก หลักธรรมดังกล่าวนี้
ไปประยุกต์ใช้โดยบูรณาการเข้ากับการบริหารบ้านเมือง ย่อมเป็นการน ามาซึ่งสันติภาพในสังคมโดยแท้ 
 



32 
 

วารสารวิชาการสังคมศาสตร์วิทยาลัยสงฆ์ร้อยเอด็ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) 
 

 5.2 ฝ่ายการบริหารกิจการคณะสงฆ์ 
 ต้องยึดอหิงสาธรรมในที่นี้ก็ คือ ภิกขุอหิงสาธรรม ในการด าเนินการด้านต่างๆ ในกิจการทาง
พระพุทธศาสนา หากมีข้อขัดแย้ง หรือผลกระทบใดในระหว่างหมู่สงฆ์ด้วยกันเอง หรือคณะสงฆ์กับบุคคลภายนอก 
ไม่ลุอ านาจแก่ความอยากท่ีเกิดข้ึน ต้องมีชีวิตเรียบง่าย มุ่งแสวงหาธรรมเพ่ือเผยแพร่ให้กับผู้อ่ืน หลักธรรมดังกล่าว
นี้ไปประยุกต์ใช้โดยบูรณาการเข้ากับการบริหารกิจการคณะสงฆ์ ย่อมเป็นการน ามาซึ่งสันติภาพในคณะสงฆ์โดยแท้ 
ฉะนั้น ในการพัฒนาตัวบุคคลจึงต้องอาศัยหลักสังคหวัตถุ คือ ธรรมที่ส าคัญที่หล่อหลอมให้พุทธศาสนิกชนเป็นคน
รักสันติ รักอิสระเสรี มีนิสัยโอบอ้อมอารี มีเมตตากรุณาต่อกัน สังคหวัตถุ 4 หมายถึงหลัก ธรรมส าหรับสงเคราะห์
หรือเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวน้ าใจของคนในสังคมให้อยู่ร่วมกันอย่างมีความสุข ได้แก่ (1) ทานคือ การให้แบ่งปัน 
เสียสละ เผื่อแผ่ (2) ปิยวาจาคือ การกล่าววาจาสุภาพ อ่อนหวาน (3) อัตถจริยาคือ การกระท าตนให้เป็นประโยชน์
ต่อตนเองและผู้อ่ืน (4) สมานัตตตา คือ การวางตัวเหมาะสม เสมอต้นเสมอปลายซึ่งการที่มนุษย์หรือบุคคลในสังคม
มาอยู่ร่วมกันเป็นสังคมสามารถปฏิบัติตามกฎเกณฑ์การอยู่ร่วมกันในรูปของกฎระเบียบหรือกฎหมาย และมี
คุณธรรมจริยธรรมในการช่วยเหลือเกื้อกูลกัน การมีส่วนร่วมกิจกรรมต่าง ๆ ของสังคม เช่น การมีส่วนร่วมใน
กิจกรรมการเมืองการปกครอง การมีส่วนร่วมในการคุ้มครองสิทธิมนุษยชน และการปฏิบัติตามอหิงสาธรรมและ
สังคหวัตถ ุ
 ดังนั้น อหิงสาธรรมตามหลักพระพุทธศาสนาจะท าให้ประชาชนสามารถอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข 
สังคมไทยเป็นสังคมที่ประชาชนมีเสรีภาพในการเลือกนับถือศาสนาค าสอนทางศาสนาเป็นหลักธรรมที่ใช้ในการ
ด ารงชีวิต ช่วยพัฒนาสังคมให้สามารถอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข มีความปลอดภัย เพราะทุกค าสอนมีจุดมุ่งหมาย
เดียวกันคือต้องการให้ท าความดี ละเว้นชั่ว และท าจิตใจให้บริสุทธิ์ มีเมตตาเป็นหลัก ช่วยเหลือเกื้อกูลกัน มีความ
อดทน อดกลั้น การมีสัมมาคารวะ รักกันฉันพ่ีน้อง ท าให้ผู้นับถือศาสนาเป็นมิตรที่ดีต่อกันโดยไม่ค านึงถึงเชื้อชาติ  
ก่อให้เกิดสันติสุขต่อสังคมและต่อโลก 
 

6. หลักธรรมการสร้างสันติภาพตามหลักอหิงสาธรรมเชิงพุทธ 
6.1 หลักธรรมที่ใช้ในการสร้างสันติภาพ 
นอกจากพฤติกรรมที่แสดงออกต่อผู้อ่ืนจะเชื่อมต่อด้วยการกระท าที่เรียกว่าสังคหวัตถุ 4 ประการ (ที.

ปา. (ไทย) 11/210/132) คือ 1) ทาน แบ่งปันช่วยเหลือผู้อ่ืนทั้งวัตถุและการให้ความรู้ที่ถูกต้อง 2) ปิยวาจา ค าพูด
ที่สุภาพและอ่อนหวานก่อให้เกิดความสามัคคี 3) อัตถจริยา การบ าเพ็ญประโยชน์แก่ผู้อ่ืนโดยไม่มุ่งหวังประโยชน์
ส่วนตัว 4) สมานัตตา ความเสมอต้นเสมอปลาย หมายถึงการร่วมสุขร่วมทุกข์กับผู้อ่ืน แต่ส าหรับผู้ที่มีจิตใจที่ยัง
ไม่ได้พัฒนา สภาพจิตก็ตรงกันข้ามกับที่กล่าวมาแล้ว คือจะเป็นผู้ที่มีจิตมักโกรธ ชอบเพ่งโทษผู้อ่ืนเป็นนิตย์ มีจิตคิด
แต่จะเบียดเบียนเอา เปรียบผู้อ่ืนอยู่ตลอดเวลา มีจิตคิดริษยามุ่งร้ายผู้อ่ืนที่ได้ดีกว่าตน มีจิตที่มีแต่ความล าเอียงไม่
เทีย่งธรรมสภาพจิตเช่นนี้ถ้ามีอยู่ในบุคคลใดหรือสังคมใดก็จะท าให้บุคคลหรือสังคมนั้นมีแต่ความเดือดร้อนวุ่นวาย 

 



33 
 

วารสารวิชาการสังคมศาสตร์วิทยาลัยสงฆ์ร้อยเอด็ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) 
 

การเข้าถึงอหิงสาธรรม ต้องเริ่มด้วยการสร้างการเรียนรู้ที่ถูกต้อง จึงต้องมุ่งให้คนมองเห็นโทษแห่งการ
วางจิตไว้ผิดด้วยอ านาจแห่งตัณหา มานะ ทิฏฐิ ชี้ให้เห็นคุณประโยชน์ของความสุขทางจิตใจ คือฌาน และนิพพาน
เป็นล าดับ มิเช่นนั้นเมื่อบุคคลได้รับการเรียนรู้ที่ไม่ถูกต้อง บุคคลผู้นั้นจะให้ความส าคัญแก่วัตถุจนกลายเป็นโลก
แห่งวัตถุนิยม บริโภคนิยม และการแก้ไขปัญหาไม่ให้คนทะเลาะกันเรื่องการขัดผลประโยชน์ก็ท าไม่ส าเร็จ ดังพุทธ
พจน์ที่ว่า “ถ้าอยากมีสันติได้แก่ความสงบ ก็จงละอามิสคือความยินดีในวัตถุออกไปเสีย” (ส .ส. (ไทย) 15/3/3) 

 6.2 หลักธรรมที่ใช้ในการสร้างอหิงสาธรรม 
 เสริมสร้างความสามัคคีและความเป็นปึกแผ่นให้เกิดขึ้นก็ควรที่จะต้องน าเอาหลักธรรม สาราณียธรรม
ในพระพุทธศาสนา ทั้ง 6 ประการ ไปใช้อยู่ตลอดเวลาได้แก่ (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2546) 
  1. เมตตามโนกรรม หมายถึง การคิดดี การมองกันในแง่ดี มีความหวังดีและปรารถนาดี ต่อกันรักและ
เมตตาต่อกัน คิดแต่ ในสิ่งที่สร้างสรรค์ต่อกันไม่อิจฉาริษยา ไม่คิดอคติ ไม่พยาบาท ไม่โกรธแค้นเคืองกันรู้จักให้
โอกาสและให้อภัยต่อกันและกันกันอยู่เสมอ 
  2. เมตตาวจีกรรม หมายถึง การพูดแต่สิ่งที่ดีงาม พูดกันด้วยความรักความปรารถนาดี รู้จักการพูดให้
ก าลังใจกันและกัน ในยามที่มีใครต้องพบกับความทุกความผิดหวังหรือความเศร้าหมองต่างๆโดยที่ไม่พูดจาซ้ าเติม
กัน ในยามที่มีใครต้องหกล้มลงไม่นินทาว่าร้ายทั้งต่อหน้าและลับหลังพูดแนะน าในสิ่งที่ดีและมีประโยชน์ พูดอย่าง
ใดก็ท าอย่างนั้น ไม่โกหก 
  3. เมตตากายกรรม หมายถึง การท าความดีต่อกัน สนับสนุนช่วยเหลือกันทางด้านก าลังกายมีความ
อ่อนน้อมถ่อมตน รู้จักสัมมาคารวะ ไม่เบียดเบียนหรือรังแกกันไม่ท าร้ายกัน ให้ได้รับความ ทุกขเวทนาท าแต่ในสิ่งที่
ถูกต้องต่อกันอยู่ตลอดเวลา 
  4. สาธารณโภคี หมายถึง การรู้จักแบ่งปันผลประโยชน์กันด้วยความยุติธรรมช่วยเหลือกัน ไม่เห็นแก่
ตัว ไม่เห็นแก่ประโยชน์ส่วนตนไม่เอารัดเอาเปรียบ และมีความเสมอภาคต่อกัน เอ้ือเฟ้ือซึ่งกันและกันอยู่เสมอ 
  5. สีลสามัญญตา หมายถึง การปฏิบัติตามกฎระเบียบข้อบังคับหรือวินัยต่างๆอย่าง เดียวกัน เคารพใน
สิทธิเสรีภาพของบุคคล ไม่ก้าวก่ายหน้าที่กันไม่อ้างอ านาจบาตรใหญ่ ไม่ถืออภิสิทธิ์ใดๆท้ังปวง 
  6. ทิฏฐิสามัญญตา หมายถึง มีความคิดเห็นเป็นอย่างเดียวกัน คิดในสิ่งที่ตรงกันปรับมุมมองให้ตรงกัน 
รู้จักแสงหาจุดร่วมและสงวนไว้ซึ่งจุดต่าง ของกันและกันไม่ยึดถือ ความคิดของตนเป็นใหญ่ รู้จักยอมรับฟังความ
คิดเห็นของคนอ่ืนอยู่เสมอความเมตตา และเอ้ือเฟ้ือซึ่งกันและกัน จึงเป็นจุดเริ่มต้นของความสามัคคีของหมู่คณะ
เป็นเหตุน าความสุขมาให้ สังคมที่เราอยู่ในปัจจุบันนี้คงจะมีความสงบสุขและน่าอยู่มากกว่านี้ยิ่งนักถ้าหากว่า
สมาชิกในสังคมแต่ละคนได้น าเอาหลักธรรมที่กล่าวข้างต้นมาใช้แต่ที่สังคมดูเหมือนมีปัญหา มีความแตกแยก และ
วุ่นวายอยู่ทุกวันนี้ก็เป็นเพราะว่าทุกคนละเลยหลักธรรมเหล่านี้ และกระท าในสิ่งที่ตรงกันข้ามกล่าวคือ ขาดความ
รักความเมตตาอิจฉาริษยากันนินทาว่าร้ายกัน เบียดเบียนและรังแกกัน 



34 
 

วารสารวิชาการสังคมศาสตร์วิทยาลัยสงฆ์ร้อยเอด็ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) 
 

  การอนุเคราะห์ให้กับสังคมส่วนรวม แสดงให้เห็นเป็นผู้ที่เอ้ือเฟ้ือเสียสละ เวลา แรงกาย แรงใจเพ่ือ
ช่วยเหลือผู้อื่น หรือ สังคมให้เกิดประโยชน์มีความสุขอยู่ร่วมในหมู่ด้วยดีพึงปฏิบัติหลักการอยู่ร่วมกัน ที่เรียกว่า สา
ราณียธรรม ซึ่งมีความหมายว่า หลักธรรมอันเป็นที่ตั้งแห่งความระลึกถึงเป็น 
 
7. สรุป 
 การสร้างสันติภาพตามหลักอหิงสาธรรมเชิงพุทธ เป็นการศึกษาแขนงใหม่มีรูปแบบสหวิทยาการ โดย
เชื่อมโยงความรู้ทางสังคมวิทยา มานุษยวิทยา รัฐศาสตร์ เศรษฐศาสตร์ และ สาขาอ่ืนๆ เข้ามาร่วมในการวิเคราะห์
เพ่ือหาต้นตอของความขัดแย้งที่เกิดขึ้นในสังคมปัจจุบัน เน้นการแก้ปัญหาตามหลักอหิงสาธรรมเชิงพุทธ โดยไม่ใช้
ความรุนแรง เน้นกระบวนการพูดคุยเพ่ือแลกเปลี่ยน การเรียนรู้ระหว่างตัวละครที่มีความขัดแย้งระหว่างกัน 
เพ่ือให้เกิดความเห็นอกเห็นใจซึ่งกันและกัน และเปลี่ยนการเผชิญหน้าเป็นศัตรูกัน มาเป็นการอยู่ร่วมกันด้วยเคารพ
ในความแตกต่างระหว่างกัน ความขัดแย้งที่เกิดขึ้นส่วนใหญ่เป็นปรากฏการณ์ทางสังคมที่เปลี่ยนแปลงไปตามยุค
สมัย จนกลายเป็นความความขัดแย้งที่เกิดขึ้นภายในรัฐ มากกว่าความขัดแย้งที่เกิดขึ้นระหว่างรัฐ เช่น การ
เรียกร้องเป็นรัฐอิสรภาพจากดินแดน ความขัดแย้งเนื่องจากการแตกต่างกันของอุดมการณ์ทางการเมือง ความ
ขัดแย้งของชาติพันธุ์ที่แตกต่างกัน และความขัดแย้งเนื่องจากความแตกต่างกันทางศาสนา การสร้างสันติภาพตาม
หลักอหิงสาธรรมเชิงพุทธ เพ่ือแก้ไขความขัดแย้งต้องเริ่มจากการใช้กระบวนการสันติภาพเป็นเครื่องมือแล้วน าหลัก
อหิงสาธรรมมาบูรณาการในการแก้ไขปัญหา อนึ่ ง แม้ว่าจะมีบางความขัดแย้งที่แก้ปัญหาส าเร็จด้วยวิธีการ
ปราบปรามอย่างรุนแรงและเด็ดขาด แต่ไม่ได้การันตีสันติภาพที่เกิดขึ้น ดังนั้น การแก้ไขปัญหาโดยใช้กระบวนการ
สันติภาพและหลักอหิงสาธรรมจึงเป็นแนวทางการแก้ไขปัญหาในปัจจุบันอย่างยั่งยืน ด้วยเหตุผลหลัก 2 ประการ 
คือ 1) การสร้างสันติภาพตามหลักอหิงสาธรรมเชิงพุทธ เพ่ือแก้ปัญหาความขัดแย้งในบ้านเมือง หรือในคณะสงฆ์
นั้นต้องท าควบคู่กันไป 2) หลักอหิงสาธรรมที่เป็นพ้ืนฐานของบุคคลที่สามารถน ามาปฏิบัติ เพ่ือให้เกิดสันติสุขของ
สังคมคือความถูกต้อง  
 
8. องค์ความรู้ใหม ่
 จากการรวบรวมข้อมูลทางวิชาการข้างต้น ผู้เขียนจึงขอสรุปองค์ความรู้ใหม่ เกี่ยวกับ การสร้าง
สันติภาพตามหลักอหิงสาธรรมเชิงพุทธ มีองค์ประกอบ ดังนี้ ประการที่หนึ่ง คือ การสร้างสันติภาพตามหลักอหิงสา
ธรรมเชิงพุทธเพ่ือแก้ปัญหาความขัดแย้งในบ้านเมือง และ ประการที่สอง คือ การอยู่อย่ างไม่เบียดเบียนกันด้วย
การปฏิบัติตามอริยมรรคมีองค์ 8 คือ ความเห็นที่ถูกต้อง ความคิด ค าพูด การกระท า อาชีพ สติ สมาธิถูกต้อง ก็จะ
ก่อให้เกิดความรู้ละความหลุดพ้นจากปัญหาทั้งปวงก็คืออหิงสาธรรม ด้วยแก้ปัญหาโดย “สันติวิธี” 
 
 
 



35 
 

วารสารวิชาการสังคมศาสตร์วิทยาลัยสงฆ์ร้อยเอด็ ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) 
 

เอกสารอ้างอิง 
เกรียงศักดิ์ เจริญวงศ์ศักดิ์. (2559). เปิดใจสังคมเลว : กลยุทธ์การล่มสลายของสังคม. กรุงเทพมหานคร: สื่อ

ความส าเร็จ. 
บิช็อบคาร์ลอส ฟิลิเป ซีเมเนส เบโล, แต่ง, เจนจิต กสิกิจธ ารง และคณะ, แปล. (2546). ปาฐกถาเรื่อง การศึกษา

เพ่ือสันติภาพ. เชียงใหม่: บัณฑิตวิทยาลัย และการศึกษานานาชาติ มหาวิทยาลัยพายัพ. 
พระธรรมโกศาจารย์ (เงื่อม อินฺทปญฺโญญ). (2531). สันติภาพของโลก : ค าบรรยายประจ าวันเสาร์ภาค

อาสาฬหบูชาของ พุทธทาสภิกขุ. สุราษฎร์ธานี: ธรรมทานมูลนิธิ. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2546). พจนานุกรมพุทธศาสตร์  ฉบับประมวลศัพท์ . พิมพ์ครั้ งที่  10.

กรุงเทพมหานคร: บริษัท เอส. อาร์. พริ้นติ้ง แมส โปรดักส์ จ ากัด. 
________. (2564). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 43. กรุงเทพมหานคร: ม.ป.พ.. 
________. (2529). พุทธธรรม. กรุงเทพมหานคร: เอ็มคิวเพรส. 
พระมหาหรรษา ธมฺมหาโส. (2547). แบบจ าลองการด าเนินการเพื่อสันติภาพของชาวพุทธ: กรณีศึกษาการแก้ไขข้อ

ขัดแย้งของชาวสะกายและโกลิกา. เอกสารเฉพาะเรื่อง ปรัชญาดุษฎีบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย มหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย. 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลกรณราชวิทยาลัย. 

รุ่งธรรม ศุจิธรรมรักษ์. (2545). สันติศึกษากับสันติภาพ. เอกสารการสอนชุดวิชาสันติศึกษา. นนทบุรี : 
มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช. 

ศรีสวัสดิ์. (2560). การเผยแผ่ของโกธาตามพุทธธรรม. Graduate Studies Review. 13(1), 110-122.  
A-S Hornby. (2005). Oxford Advanced Learner's Dictionary: Of Current English. Oxford University 

Press. 
  


