
ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 3 (กันยายน - ธันวาคม 2568), 109 - 122 
   :109 
 

 

 

บทความวิชาการ 

พระสงฆ์กับการเรียนรู้จริยธรรมในสังคมไทย 
MONKS AND MORAL EDUCATION IN THAI  SOCIETY 

พระใบฎีกา ธเนศวร ธีรธมฺโม (ทองเชียง)1, อิสรพงษ ์ไกรสินธุ์2,*  
และ พระครูสุนทรวีรบัณฑิต (วีรชนม์ เขมวีโร (มาลาไธสง))3  

Phrabaidika Thanason Teerathammo (Thongcheng)1, Isarapong Kraisin2,*  
and PhraKhru Sunthonveerabanthid (Veerachon Khemaveero (Malathisong))3  

(Received: August 15, 2025;  Revised: September 30, 2025;  Accepted: October 15, 2025) 

บทคัดย่อ  
บทความนี้มีวัตถุประสงค์ เพื่อศึกษาบทบาทของพระสงฆ์ในการเป็นแหล่งเรียนรู้จริยธรรมใน

สังคมไทย โดยมุ่งเน้นภารกิจของพระสงฆ์ในฐานะผู้ถ่ายทอดหลักธรรมคำสอนและผู้เป็นแบบอย่างทาง
จริยธรรมให้แก่ประชาชนทุกกลุ่มวัยซึ่งถือว่าได้เป็นผู้นำทางจิตวิญญาณที่มีอิทธิพลต่อค่านิยมและพฤติกรรม
ของคนในสังคมไทยมาอย่างยาวนาน ทั้งในอดีตที่พระสงฆ์เป็นศูนย์กลางของการศึกษาผ่านกิจกรรมทาง
ศาสนา โดยการเทศนา การอบรมศีลธรรม และการบำเพ็ญสาธารณประโยชน์ที่ส่งเสริมคุณธรรมอย่าง
ต่อเนื่อง บทความนี้ยังกล่าวถึงการเรียนรู้ของพระสงฆ์เพื่อให้เข้ากับบริบทสังคมร่วมสมัย เพื่อให้การเรียนรู้
จริยธรรมมีความหลากหลาย ทันสมัย และเข้าถึงได้มากขึ้น พร้อมทั้งนำเสนอตัวอย่างการดำเนินงานของวัด
ในหลายพื้นที่ที่มีความเข้มแข็งในการเป็นแหล่งเรียนรู้ด้านจริยธรรม อาทิ การจัดบรรพชาสามเณรภาคฤดู
ร้อน กิจกรรมธรรมะวันอาทิตย์ หรือการจัดเวทีเสวนาธรรมในชุมชน อันจะนำไปสู่การพัฒนาสังคมไทยให้มี
ความมั่นคงด้านจิตใจและคุณธรรมอย่างยั่งยืนในระยะยาว 

คำสำคัญ: พระสงฆ,์ เรียนรู้จริยธรรม, สังคมไทย 

Abstract  
The purpose of this article was to study the role of Buddhist monks as a source 

of ethical and moral education in Thai society. The discussion emphasized the monastic 
mission as both transmitters of Buddhist doctrines and exemplar of moral conduct for 
people across all age groups. Monks were recognized as spiritual leaders who have long 
exerted significant influence on the values and behaviors of Thai society. Historically, the 

 
1 หลักสูตรครุศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาการสอนสังคมศึกษา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
1 Doctor of Education Program in Teaching Social Studies, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 
2 อาจารย์ประจำหลักสูตรครุศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาสังคมศึกษา มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร ์
2 Curriculum Lecturer of Master of Education Program in Social Studies, Faculty of Education, Surindra Rajabhat University 
3 ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร. ประจำวิทยาลัยสงฆ์บุรีรัมย์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
3 Assistant Professor Dr. of Burirum Buddhist College, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 
* Corresponding author. E-mail: kraisin1986@gmail.com 
 
 



Vol. 1 No. 3 (September - December 2025), 109 - 122 
110:                

   

 Academic Article 

monastic community functioned as the center of education through religious activities such 
as preaching, moral instruction, and public service, which collectively reinforced and 
perpetuated ethical values. This article also addressed the ongoing adaptation of monastic 
learning to contemporary social contexts, ensuring that moral education becomes more 
diverse, relevant, and accessible. Furthermore, it highlighted exemplary practices of temples 
in various regions that have demonstrated strong capacity as centers of ethical learning, 
including summer novice ordination programs, Sunday Dhamma activities, and community 
- based Dhamma forums. Such initiatives ultimately contributed to the sustainable 
development of Thai society by strengthening spiritual resilience and fostering enduring 
moral values. 

Keywords: Monks, Education, Thai Society 

บทนำ  
พระสงฆ์ถือเป็นสถาบันสำคัญของสังคมไทยที ่ม ีบทบาททั ้งในด้านศาสนา การศึกษา             

และการพัฒนาคุณธรรมจริยธรรมแก่ประชาชนทุกช่วงวัยในอดีตวัดเป็นเสมือนโรงเรียนแห่งแรกท่ีเปิดโอกาส
ให้คนไทยได้เรียนรู้ทั้งการอ่านเขียนและการดำเนินชีวิตตามหลักธรรมคำสอน พระสงฆ์จึงเปรียบเสมือนครูผู้
ถ่ายทอดความรู้ที่ไม่เพียงแต่เน้นวิชาการ หากยังเน้นการสร้างจิตสำนึกด้ านคุณธรรมจริยธรรมด้วยเหตุนี้ 
พระสงฆ์จึงเป็นต้นแบบของการดำเนินชีวิตที ่เรียบง่าย สุจริต และเสียสละเพื ่อประโยชน์ส่วนรวม 
ความสำคัญของพระสงฆ์ไม่ได้หยุดอยู่เพียงการแสดงธรรมเทศนา แต่ยังรวมถึงการปฏิบัติและการพัฒนา
ตนเองอย่างต่อเนื่องพระสงฆ์ต้องรักษาวินัย ฝึกสมาธิ และเจริญปัญญา เพื่อให้สามารถถ่ายทอดหลักธรรม
ได้อย่างถูกต้องและมีพลังทางจิตใจ การพัฒนาตนเองอย่างสม่ำเสมอนี้ยังสะท้อนให้เห็นถึงความมุ่งมั่นใน
การเป็นผู้นำทางจิตวิญญาณของสังคมในสภาพสังคมปัจจุบันที่เต็มไปด้วยความซับซ้อน พระสงฆ์จึงทำ
หน้าที่เป็นผู้ชี้แนะทางออกด้วยหลักเมตตา กรุณา และปัญญาการเรียนรู้จริยธรรมผ่านพระสงฆ์ไม่เพียงแต่
ช่วยลดปัญหาสังคม หากยังสร้างสำนึกให้คนไทยตระหนักถึงคุณค่าความดี  นอกจากนี้ยังช่วยหล่อหลอมให้
เยาวชนมีพื้นฐานความคิดที่มั่นคงและดำเนินชีวิตอย่างมีสติพระสงฆ์ในฐานะผู้ถ่ายทอดความรู้จึงต้องอาศัย
การเรียนรู้คู่ไปกับการปฏิบัติจริงเพื่อให้สอดคล้องกับการเปลี่ยนแปลงของสังคมแต่ยังคงรักษาแก่นแท้แห่ง
พระพุทธศาสนาการเรียนรู้จริยธรรมจึงไม่ใช่เรื่องไกลตัว หากเป็นสิ่งที่พระสงฆ์สื ่อสารผ่านคำสอนและ
แบบอย่างในชีวิตประจำวันทั้งหมดนี้แสดงให้เห็นว่าพระสงฆ์คือผู้มีบทบาทสำคัญในการปลูกฝังจริยธรรม
และพัฒนาสังคมไทยให้มั่นคงและยั่งยืน 

การศึกษาเรื่องพระสงฆ์กับการเรียนรู้จริยธรรมจึงเป็นประเด็นที่ควรได้รับความสนใจอย่าง
จริงจัง ปัจจุบันในสังคมไทยพระสงฆ์ยังคงทำหน้าที่เป็น ทุนทางวัฒนธรรม และสถาบันความรู้ ที่เชื ่อม
ประเพณีทางพุทธศาสนากับการพัฒนาคุณภาพพลเมืองโดยเฉพาะในถานศึกษาโรงเรียน วิทยาลัย และ
มหาวิทยาลัยซึ่งเป็นพ้ืนที่หลักของการบ่มเพาะคุณธรรม  จริยธรรมและทักษะสังคมสำหรับเยาวชน บทบาท
ดังกล่าวตั้งอยู่บนฐานโครงสร้างทั้งเชิงสถาบัน องค์กรรัฐด้านพระพุทธศาสนา และเชิงหลักสูตรการศึกษาขั้น
พ้ืนฐานที่ให้ ศาสนา ศีลธรรม จริยธรรม เป็นสาระการเรียนรู้แกนกลางของนักเรียนไทยทุกคน ทุกระดับชั้น
พร ้อมทั ้งนโยบายภาคร ัฐที ่กำหนดบทบาทสนับสนุนการเผยแผ่และการศึกษาพระพุทธศาสนา               



ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 3 (กันยายน - ธันวาคม 2568), 109 - 122 
   :111 
 

 

 

บทความวิชาการ 

ผ่านสำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ ซึ่งมีพันธกิจประสานเครือข่ายคณะสงฆ์ หน่วยงานการศึกษา และ
สาธารณะ เพื่อคุ้มครองทำนุบำรุงพระพุทธศาสนาและส่งเสริมกิจกรรมเผยแผ่ในพื้นที่การเรียนรู้สาธารณะ 
รวมถึงสถานศึกษา นโยบายเชิงสถาบันเช่นนี้ทำให้การทำงานของพระสงฆ์ในโรงเรียนมี กรอบสนับสนุนที่
ชัดเจนและต่อเนื่อง ในระดับสถานศึกษา ข้อกำหนดของ “หลักสูตรแกนกลางการศึกษาขั ้นพื้นฐาน”      
ของ สพฐ. บรรจุสาระสังคมศึกษา ศาสนา และวัฒนธรรม โดยตรง ครอบคลุมการพัฒนาคุณลักษณะอันพึง
ประสงค์ เช่น ความศรัทธาในหลักธรรม ความรับผิดชอบพลเมือง การอยู่ร่วมกันอย่างสันติ และการธำรง
วัฒนธรรมไทย โครงสร้างดังกล่าวสร้างพ้ืนที่ให้พระสงฆ์และผู้รู้ทางพุทธศาสนาเข้ามามีส่วนร่วมกับโรงเรียน
ผ่านชั่วโมงเรียน กิจกรรมเสริมหลักสูตร และโครงการพัฒนาจิต (กระทรวงศึกษาธิการ, 2551) 

สิ่งที่สำคัญที่สุด คือ โรงเรียนวิถีพุทธ ซึ่งพัฒนาเป็นนวัตกรรมเชิงระบบในโรงเรียนภายใต้ สพฐ. 
โดยกำหนดแนวทางปฏิบัติทั้งด้านกายภาพ วัฒนธรรมองค์กร และกิจกรรมประจำวัน (เช่น การบูชาพระ
รัตนตรัย การทำสมาธิสั้น ๆ ก่อนและหลังเรียน การสวดมนต์และเจริญสติในชีวิตประจำวัน) ซึ่งโรงเรียน
ลักษณะทำงานร่วมกับพระสงฆ์ในพื้นที่ในฐานะ ครูทางจิตวิญญาณ และที่ปรึกษาวิชาการสำหรับการบ่ม
เพาะคุณธรรมและจริยธรรม กระบวนการดังกล่าวมีคู่มือ แนวทางปฏิบัติ และดัชนีชี้วัดคุณภาพที่ชัดเจน
เพ่ือให้สถานศึกษาติดตามและประเมินผล ด้านองค์ความรู้ งานศึกษาทางวิชาการชี้ว่าบทบาทของคณะสงฆ์
ในสังคมไทยร่วมสมัยได้ขยายจากการสอนธรรมะในวัด สู่การเป็นผู้สอนและที่ปรึกษาโดยตรงในโรงเรียน
และสถาบันอุดมศึกษา ตลอดจนการจัดทุนการศึกษาและกิจกรรมพัฒนาชุมชนที่เกี่ยวเนื่องกับสถานศึกษา 
บทบาทของครูทางคุณธรรมที่สามารถเกิดขึ้นทั้งในชั่วโมงเรียนกลุ่มสาระการเรียนรู้สังคมศึกษา ศาสนาและ
วัฒนธรรม และในกิจกรรมส่งเสริมพระพุทธศาสนา เช่น ค่ายคุณธรรมของโรงเรียน และโครงการอาสา
พัฒนา และสิ่งที่เห็นได้อย่างเป็นรูปธรรมคืองานวิจัยร่วมสมัยในโรงเรียนระบุว่าผู้บริหาร ครู และนักเรียน
ประเมินบทบาทพระสงฆ์ด้านการอบรมคุณธรรม - จริยธรรมในเชิงบวก โดยสะท้อนผลลัพธ์ด้านความเข้าใจ
หลักธรรม การประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวัน และบรรยากาศวัฒนธรรมโรงเรียนที่เอื ้อต่อวินัยและความ
เมตตา แม้บริบทโรงเรียนแตกต่างกันในด้านสังคม - เศรษฐกิจ เมื่อมองเชิงระบบ การทำงานของพระสงฆ์ใน
สถานศึกษาปัจจุบันได้แก่ (1) ผู้สอนและวิทยากรธรรมศึกษา (2) ผู้ออกแบบกิจกรรมพัฒนาจิตและทักษะ
ชีวิต เช่น สมาธิ สติ และความกรุณา (3) ผู้ประสานชุมชน ศาสนสถานกับโรงเรียนเพื่อสร้างทุนทางสังคม 
และ (4) ผู้อุปถัมภ์การศึกษาเชิงสังคมสงเคราะห์ ทำให้วัดและโรงเรียนเชื่อมต่อกันเป็นระบบนิเวศการเรียนรู้
คุณธรรมระดับท้องถิ่น (กระทรวงศึกษาธิการ, 2553) 

ความท้าทายร่วมสมัยยังคงมีทั้งด้านความสม่ำเสมอของทรัพยากรมนุษย์ (จำนวนพระวิทยากรที่
ผ่านการอบรมเชิงวิชาชีพการสอน) ความต่อเนื่องของงบประมาณ เครื่องมือการเรียนรู้ และการเท่าทันโลก
ดิจิทัล การจัดการคุณภาพจึงต้องพึ่ง มาตรฐานการดำเนินงาน ที่ระบุเป้าหมาย ผลลัพธ์ และการประเมิน 
ควบคู่กับกลไกหนุนเสริมของสำนักงานพระพุทธศาสนา เพื่อรักษาคุณภาพและความน่าเชื่อถือทางวิชาการ 
ซึ่งทั้งหมดเป็นบริบทพระสงฆ์ไทยในยุคปัจจุบันได้เคลื่อนจากบทบาท “ผู้แสดงธรรมในวัด” เข้ามาสู่วงจร
ทางการศึกษาของโรงเร ียนไทย โดยมีกรอบนโยบาย และมีแบบแผนปฏิบัติ การอย่างเป็นระบบ                
ในขณะเดียวกันก็เรียกร้องการพัฒนาศักยภาพพระวิทยากรและเครื่องมือการเรียนรู้ที่ทันสมัย เพื่อให้การ
เผยแผ่พระพุทธศาสนาในโรงเรียนคงคุณภาพต่อไปในสังคมไทยที่เปลี่ยนอย่างรวดเร็วทางเทคโนโลยีที่ต้อง
สร้างความรอบรู้ในทุกด้านของพระสงฆ์ในปัจจุบันอย่างระมัดระวัง 



Vol. 1 No. 3 (September - December 2025), 109 - 122 
112:                

   

 Academic Article 

ความสำคัญของพระสงฆ์ในฐานะแหล่งเรียนรู้จริยธรรม 
พระสงฆ์มีบทบาทสำคัญในฐานะเป็นแหล่งเรียนรู้จริยธรรมของสังคมไทยมาอย่างยาวนาน     

ด้วยการถ่ายทอดหลักธรรมคำสอนของพระพุทธเจ้าให้ประชาชนได้เข้าใจและนำไปประพฤติปฏิบัติใน
ชีวิตประจำวัน พระสงฆ์ทำหน้าที่เป็นครูทางธรรม ชี้แนะแนวทางการดำเนินชีวิตที่ถูกต้อง สร้างความ
ตระหนักรู้ในเรื่องคุณธรรม ความเมตตา และการอยู่ร่วมกันอย่างสันติ นอกจากนั้นวัดยังเป รียบเสมือน
ศูนย์กลางของการเรียนรู้ สามารถเข้ามาศึกษาและฝึกฝนตนเองได้อย่างต่อเนื่อง พระสงฆ์ยังเป็นแบบอย่างที่
ดีในด้านความประพฤติอันเรียบง่ายและมีวินัย ซึ่งช่วยสร้างแรงบันดาลใจให้แก่ชุมชนโดยรอบ จึงนับว่า
พระสงฆ์คือเสาหลักด้านจริยธรรมที่เกื้อหนุนให้สังคมดำรงอยู่ด้วยความสงบสุขและความสมานฉันท์อย่าง
ยั่งยืนช่วยให้สังคมดำรงอยู่อย่างสงบสุขและสมดุล 

การเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระสงฆ์ไทยในปัจจุบัน ถือว่ามีความสำคัญอย่างยิ่งต่อความ
เจริญและความเสื่อมของพระพุทธศาสนา ดังนั้นพระสงฆ์ผู ้เป็นนักเผยแผ่ ย่อมต้องตระหนักถึงบทบาท
หน้าที่หลัก ย่อมจะต้องศึกษาให้เข้าใจถึงการเผยแผ่พระพุทธศาสนา คือ การนำธรรมะไปสู่ประชาชนที่ เป็น
พุทธบริษัท เพื่อให้เขาเหล่านั้นปฏิบัติเป็นสัมมาปฏิบัติอันก่อให้เกิดความสงบสุขแก่ตนเองและแก่สังคม
โดยทั่วไป พระสงฆ์ผู ้ทำหน้าที ่ด ังกล่าวนี ้เร ียกว่า “พระนักเทศน์ , พระนักเผยแผ่, พระธรรมจาริก” 
โดยเฉพาะในยุคปัจจุบันนี้รูปแบบและวิธีการเทศนาต้องมีการประยุกต์ปรับเปลี่ยนให้เหมาะสมกับยุคสมัย
เพ่ือให้การเผยแผ่พระพุทธศาสนาเป็นไปได้อย่างสะดวกและเป็นที่ยอมรับของประชาชน พระนักเผยแผ่ของ
ประเทศไทยในปัจจุบันมีการใช้วิธีการเผยแผ่ที่แตกต่างกันออกไปตามความถนัดของแต่ละท่าน เช่น กรณี
ของหลวงพ่อพุทธทาส เน้นการเผยแผ่หลักพุทธธรรมที่ลึกซึ้งชี้จุดมุ่งหมายสูงสุดของพระพุทธศาสนาเป็น
สำคัญบางรูปเน้นการเผยแผ่พุทธธรรมอันเป็นหลักคิดและแสดงธรรมจนเป็นที่ยอมรับของคนทั่วโลก  เช่น 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) บางรูปเน้นการเผยแผ่หลักธรรมที่เป็นวิชาการ บางรูปเน้นการเผยแผ่
หลักพุทธธรรมที่เข้าใจง่าย เป็นหลักธรรมที่เป็นพ้ืนฐานของศีลธรรม คุณธรรมจริยธรรมในสังคม หรือบางรูป
เน้นการเผยแผ่หลักธรรมที่ง่ายๆ ต่อการดำเนินชีวิตผ่านทางสื่อเทคโนโลยีต่าง ๆ เช่น อดีตพระมหาสมปอง 
ตาลปุตฺโต การเผยแผ่ธรรมโดยการทำกิจกรรมสังคมสงเคราะห์ และการเผยแผ่ด้วยการประยุกต์ใช้
หลักธรรมกับธรรมชาติอย่างเช่นเราจะเห็นได้ว่าลักษณะการเผยแผ่นั้นจะเน้นไปที่ตัวปัจเจกบุคลเป็นส่วน
ใหญ่ ทำให้องค์กรปกครองทางคณะสงฆ์อาจถูกลดบทบาทความสำคัญลงไป (พรสวรรค์ พงษ์ดี, 2551) 

การเผยแผ่พระพุทธศาสนาและการปลูกฝังคุณธรรมจริยธรรม และค่านิยมที่พึงประสงค์ให้
พุทธศาสนิกชน นักเรียน นักศึกษาและลูกหลานไทยในยุคนี้ พระสงฆ์ซึ่งถือว่าเป็นบริบทหนึ่งของสังคม มี
บทบาทสำคัญต่อพระพุทธศาสนาพระสงฆ์นักเผยแผ่จำต้องเพิ่มความใส่ใจในการแสวงหาความรู้ เพื่อก าร
รู้เท่าทันความเป็นไปของโลกความรู้เท่าทันสื่อ เพราะเทคโนโลยีการสื่อสารที่เปลี่ยนแปลงก้าวหน้าไปอยา่ง
รวดเร็ว ก่อให้เกิดการปฏิวัติทางการสื่อสารโดยเฉพาะทุกวันนี้การสื ่อสารได้เปิดกว้างหลายช่องทาง
หลากหลายรูปแบบมีทั้งสื่อบุคคลสื่อมวลชน สื่อเฉพาะกิจ พระสงฆ์ในปัจจุบันจำเป็นต้องใช้สื่อเป็นช่องทาง
ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาให้มากขึ้น โดยจะต้องปรับเปลี่ยนรูปแบบและแนวทางการเผยแผ่ให้เหมาะกับ
ยุคสมัย เพื่อให้การเผยแผ่พระพุทธศาสนาเป็นไปได้อย่างสะดวกรวดเร็ว ถูกต้อง และเป็นที่ยอมรับของ
พุทธศาสนิกชน เพราะงานเผยแผ่พุทธธรรมเป็นหัวใจหลักที่ทำให้พระพุทธศาสนารุ่งเรืองโดยพระสงฆ์มีวิธี
ในการสร้างกลยุทธ์ในการนำจริยธรรมเข้าสู่สังคมก โดยมีเป้าหมายการเผยแผ่เชิงรุก 3 ด้าน ดังนี้ 



ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 3 (กันยายน - ธันวาคม 2568), 109 - 122 
   :113 
 

 

 

บทความวิชาการ 

1. ด้านการศึกษา คือ เป็นการมุ่งเน้นให้พุทธศาสนิกชนได้ศึกษาถึงหลักธรรมคำสอนทาง
พระพุทธศาสนาและรู้แจ้งอย่างแท้จริงโดยเฉพาะเรื่องไตรสิกขาซึ่งเป็นหลักในการดำรงชีวิตอันได้แก่ สีลสิก
ขา คือ การประพฤติปฏิบัติตนอยู่ในกรอบของศีลธรรมการรักษากายวาจาและใจให้เรียบร้อยการประกอบ
สัมมาชีพและเก้ือกูลประโยชน์แก่เพ่ือนมนุษย์โลก จิตตสิกขา คือ การฝึกอบรมจิตใจการพัฒนาจิตใจให้เจริญ
ยิ่งขึ้นไปและปัญญาสิกขา คือ การศึกษาพิจารณาให้หาเหตุผลตามความเป็นจริงการรู้แจ้งเห็นจริงเป็น
การศึกษาในระดับปัญญาเมื่อพุทธศาสนิกชนได้ศึกษาเรื่องไตรสิกขาอย่างแท้จริงแล้วจะทำให้วิถีการดำเนิน
ชีวิตสามารถพัฒนาและเป็นไปอย่างสันติสุข 

2. ด ้านศาสนา  คือ การส่งเสริมและสนับสนุนการศึกษาทางพระพุทธศาสนาเพื ่อให้
พุทธศาสนิกชนได้เรียนรู้ศาสนพิธีพิธีกรรมต่างๆทางศาสนารู้จักแบบแผนระเบียบวิธีการปฏิบัติตนทาง
พระพุทธศาสนาและเพ่ือสร้างศาสนทายาทให้เกิดขึ้นแก่พระพุทธศาสนาอันจะเป็นกำลังสำคัญในการเผยแผ่
พระพุทธศาสนาและความยั่งยืนทางพระพุทธศาสนาสืบต่อไป อีกทั้งเพื่อเกื้อต่อพุทธศาสนนิกต่างศาสนา    
ซึ่งสนใจในพระพุทธศาสนาสามารถเข้ามาศึกษาหลักธรรมคำสอนทางพระพุทธศาสนาและบำเพ็ญประโยชน์
ร่วมกันเป็นการสร้างความสมานฉันท์และสร้างสันติธรรมร่วมกันในสังคมบ้านเมืองและประเทศชาติ 

3. ด้านวัฒนธรรม คือ ศาสนาและวัฒนธรรมประเพณีนั้น มีความสำคัญคู่กับวิถีการดำรงชีวิต
ของพุทธศาสนิกชน ตั้งแต่อดีตและปัจจุบัน ซึ่งมีอิทธิพลต่อการกำหนดความเชื่อค่านิยมและพฤติกรรมของ
คนในสังคม เป้าหมายการเผยแผ่เชิงรุกด้านวัฒนธรรมเป็นไปเพ่ือให้พุทธศาสนิกชนได้ตระหนักถึงคุณค่าทาง
ประเพณีและวัฒนธรรมไทย เช่น คุณค่าของวันสำคัญทางพระพุทธศาสนาต่างๆ คุณค่าของวัตถุและโบราณ
สถานที่เกี ่ยวข้องกับพระพุทธศาสนาเพื ่อให้พุทธศาสนิกชนร่วมกันอนุรักษ์และทำนุบำรุงให้อยู ่คู ่กับ
พระพุทธศาสนาสืบต่อไป (Chabandi, Naresseni & Kalyanamitra, 2013) 

สรุปได้ว่า การเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระสงฆ์ไทยในปัจจุบันมีความสำคัญต่อความเจริญ
และความมั่นคงของพระพุทธศาสนา พระสงฆ์ผู้ทำหน้าที่เผยแผ่ต้องตระหนักบทบาทและพัฒนาวิธีการให้
สอดคล้องกับยุคสมัย ทั้งการบรรยายธรรม การใช้สื่อเทคโนโลยี และการทำกิจกรรมสังคม ตัวอย่างเช่น 
หลวงพ่อพุทธทาส เน้นการชี้เป้าหมายสูงสุดของพระพุทธศาสนา หรือพระพรหมคุณาภรณ์ เน้นหลักธรรม
เชิงวิชาการ ปัจจุบันการเผยแผ่ต้องเน้นทั้งด้านการศึกษา คือ การสอนหลักไตรสิกขาเพื่อพัฒนาชีวิตอย่าง
สงบสุข ด้านศาสนา คือ การส่งเสริมความรู้และพิธีกรรมเพื่อสร้างศาสนทายาท และด้านวัฒนธ รรม คือ   
การตระหนักคุณค่าของประเพณีและโบราณสถาน เพ่ือการอนุรักษ์ให้คู่พระพุทธศาสนาสืบไป ทั้งนี้พระสงฆ์
ควรรู้เท่าทันสื่อและใช้ช่องทางสื่อสารที่หลากหลาย เพื่อให้การเผยแผ่มีประสิทธิภาพ รวดเร็ว และเข้าถึง
ผู้คนได้กว้างข้ึน 

 

 

 

 



Vol. 1 No. 3 (September - December 2025), 109 - 122 
114:                

   

 Academic Article 

พระสงฆ์กับการเป็นแบบอย่างของการประพฤติปฏิบัติ 
พระสงฆ์ในสังคมไทยมิได้เป็นเพียงผู้สืบทอดพระธรรมวินัยเท่านั้น หากยังทำหน้าที่เป็นผู้นำทาง

จริยธรรมและเป็นแบบอย่างในด้านต่าง ๆ ให้กับสังคม พระสงฆ์ที่ปฏิบัติดีปฏิบัติชอบจึงมีบทบาทสำคัญใน
การปลูกฝังศีลธรรมแก่ประชาชน ทั ้งในแง่การปฏิบัติธรรม เผยแผ่พระศาสนา พัฒนากา รศึกษา              
การสงเคราะห์สังคม และการสร้างสมานฉันท์ งานเขียนนี้มุ่งอธิบายตัวอย่างพระสงฆ์ไทยผู้เป็นแบบอย่างใน
แต่ละด้าน พร้อมการวิเคราะห์เชิงวิชาการเพ่ือให้เห็นคุณูปการที่ชัดเจนดังตัวอย่างต่อไปนี้ 

1. ด้านการปฏิบัติธรรมกรรมฐาน ตัวอย่างเช่น หลวงปู่ม่ัน ภูริทัตโต 

หลวงปู่มั่น ภูริทัตโต เป็นพระอริยสงฆ์ผู้มีบทบาทสำคัญยิ่งในการฟื้นฟูและสืบทอดการปฏิบัติ
ธรรมกรรมฐานในประเทศไทยยุคใหม่ ท่านถือเป็นผู้นำสายพระป่าที่วางรากฐานแนวทางปฏิบัติสมถะและ
วิปัสสนากรรมฐานอย่างเป็นระบบ หลวงปู่มั่นมุ่งเน้นการฝึกจิตให้สงบและรู้เท่าทันความจริ งของสังขาร    
โดยยึดมั่นในหลักพระธรรมวินัยอย่างเคร่งครัด การธุดงค์ของท่านตามป่าเขาและถ้ำต่าง ๆ ไม่ใช่เพียงเพ่ือ
ความสงบทางกาย แต่เป็นการฝึกฝนจิตใจให้ตัดขาดจากกิเลส ความยึดมั่นถือมั่น และความกลัวทั้งหลาย 
ด้วยวิถีแห่งการอยู่สันโดษ พึ่งพาธรรมชาติ และภาวนาอย่างต่อเนื่อง จิตใจของท่านจึงมีพลังแห่งสมาธิและ
ปัญญาอย่างลึกซึ้ง เป็นแบบอย่างของพระสงฆ์ผู้ถือปฏิบัติธรรมอย่างบริสุทธิ์ (ภัฏชวัฏร์ สุขเสน, 2561) 

แนวทางกรรมฐานของหลวงปู่มั่นมิได้จำกัดอยู่เพียงการปฏิบัติส่วนตน แต่ท่านยังทำหน้าที่เป็น 
“ครูบาอาจารย์ทางจิตวิญญาณ” ที่ถ่ายทอดหลักธรรมแก่ศิษยานุศิษย์จำนวนมาก ท่านสอนให้ผู้ปฏิบัติเริ่ม
จากการรักษาศีล ฝึกสมาธิ จนเกิดปัญญาเห็นตามความจริงของไตรลักษณ์ คือ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา    
หลวงปู่มั่นเน้นว่าการปฏิบัติธรรมต้องอาศัยความเพียร ความอดทน และความสม่ำเสมอ โดยไม่ยึดติดใน
ลาภสักการะหรือชื ่อเสียง หลักคำสอนของท่านเรียบง่ายแต่ลึกซึ ้ง เช่น “ธรรมะอยู ่ที ่ใจ ถ้าใจสงบ          
ธรรมะก็เกิด” ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิดการพัฒนาจิตใจในพระพุทธศาสนาเถรวาทที่เน้นการรู้แจ้งจากภายใน 
ปรัชญาการสอนของท่านจึงยังคงร่วมสมัยและเป็นประโยชน์ต่อผู้แสวงหาความหลุดพ้นในยุคปัจจุบัน     
(ภัฏชวัฏร์ สุขเสน, 2561) 

อิทธิพลของหลวงปู่มั่นสะท้อนออกมาในเครือข่ายศิษยานุศิษย์ที่กลายเป็นพระกรรมฐานสำคัญ
ของประเทศ เช่น หลวงตามหาบัว ญาณสัมปันโน หลวงปู่แหวน สุจิณโณ หลวงปู่ขาว อนาลโย และอีกหลาย
รูป ซึ่งต่างนำแนวทางการปฏิบัติของหลวงปู่มั่นไปเผยแผ่ในภูมิภาคต่าง ๆ ทั่วประเทศไทยและต่างประเทศ 
ทำให้ “สายพระป่า” กลายเป็นรากฐานของการปฏิบัติธรรมที่มีชีวิตชีวาในสังคมปัจจุบัน นอกจากนี้ 
แนวทางของท่านยังได้รับการยอมรับในวงการจิตวิทยาและสติบำบัด (Mindfulness Therapy) ในระดับ
สากล ที่นำหลักการเจริญสติ (สติปัฏฐาน 4) มาประยุกต์ใช้กับการพัฒนาสุขภาพจิตและการศึกษา จึงกล่าว
ได้ว่าหลวงปู่มั่นไม่เพียงเป็นพระกรรมฐานต้นแบบในทางศาสนาเท่านั้น แต่ยังเป็นแรงบันดาลใจให้เกิดการ
ประยุกต์ธรรมะเพ่ือความสงบสุขของมนุษย์ในยุคโลกาภิวัตน์ (ภัฏชวัฏร์ สุขเสน, 2561) 

2. ด้านการเผยแผ่พระพุทธศาสนา ตัวอย่างเช่น หลวงพ่อพุทธทาสภิกขุ 

หลวงพ่อพุทธทาสภิกขุ เป็นพระนักปฏิบัติและนักคิดผู้ทรงอิทธิพลอย่างยิ่งต่อพุทธศาสนาไทยใน
ศตวรรษท่ี 20 ท่านมีบทบาทสำคัญในการฟ้ืนฟูพระพุทธศาสนาให้กลับมามีชีวิตชีวาและเป็นที่เข้าใจของคน
ทุกชนชั้น โดยเฉพาะในยุคที่สังคมไทยเริ่มเปิดรับอารยธรรมตะวันตก หลวงพ่อพุทธทาสมุ่ งเน้นการเผยแผ่
ธรรมะในแนว “ธรรมะเพื่อชีวิต” ที่เน้นให้คนทั่วไปนำหลักคำสอนของพระพุทธเจ้ามาใช้ในชีวิตประจำวัน 



ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 3 (กันยายน - ธันวาคม 2568), 109 - 122 
   :115 
 

 

 

บทความวิชาการ 

เพื่อคลายทุกข์และเข้าถึงความสงบภายใน ท่านก่อตั้ง สวนโมกขพลาราม จังหวัดสุราษฎร์ธานี ในปี พ.ศ. 
2475 ให้เป็นศูนย์กลางแห่งการศึกษาและปฏิบัติธรรม โดยออกแบบให้มีบรรยากาศธรรมชาติ เพื่อให้ผู้มา
ศึกษาได้สัมผัส “ธรรมะในธรรมชาติ” อันเป็นแนวคิดสำคัญที่ท่านย้ำอยู่เสมอว่า “ธรรมะคือธรรมชาติ และ
ธรรมชาติก็คือธรรมะ” (พุทธทาสภิกขุ, 2532) 

แนวทางการเผยแผ่ของหลวงพ่อพุทธทาสภิกขุมีลักษณะโดดเด่นและทันสมัย ท่านใช้สื่อ
หลากหลายรูปแบบ เช่น หนังสือ เทปเสียง ภาพวาด และการบรรยาย เพื่อสื่อสารธรรมะให้เข้าใจง่ายและ
เข้าถึงผู้คนทุกระดับ ไม่จำกัดเฉพาะนักบวชหรือผู้เคร่งศาสนาเท่านั้น หลวงพ่อพุทธทาสเน้นการสื่อสารด้วย
ภาษาธรรมดา เรียบง่าย แต่ลึกซึ้ง เช่น คำสอน “อยู่ร่วมกันอย่างไม่เบียดเบียน” ที่กลายเป็นหัวใจของ
แนวคิดพุทธศาสนาเชิงสังคม (Engaged Buddhism) ซึ่งเน้นความสัมพันธ์ระหว่างปัจเจกบุคคลกับสังคมใน
เชิงเกื้อกูล ท่านยังส่งเสริมให้เกิดการสนทนาธรรมและแลกเปลี่ยนความคิดเห็นกับนักคิด นักปราชญ์    
และศาสนิกชนจากหลากหลายศาสนา เพื่อสร้างความเข้าใจและสันติภาพระหว่างศาสนา ถือเป็นแนวคิดที่
ก้าวหน้าและสอดคล้องกับบริบทโลกยุคโลกาภิวัตน์ในปัจจุบัน (พุทธทาสภิกขุ, 2532) 

ผลงานและคำสอนของหลวงพ่อพุทธทาสภิกขุยังคงมีอิทธิพลอย่างกว้างขวางต่อวงวิชาการ 
การศึกษา และการพัฒนาจิตวิญญาณในระดับนานาชาติ สถาบันการศึกษาหลายแห่งได้นำแนวคิดของท่าน
ไปบูรณาการในหลักสูตร เช่น “การเรียนรู้ด้วยสติ” (Mindful Learning) และ “การศึกษาเพื่อสันติภาพ” 
(Education for Peace) ซึ ่งสอดคล้องกับหลักพุทธธรรมที ่มุ ่งสร้างสมดุลระหว่างปัญญาและเมตตา 
นอกจากนี้ แนวคิดเรื่อง “ธรรมะคือธรรมชาติ” ยังได้รับการตีความใหม่ในเชิงสิ่งแวดล้อมศึกษา ( Eco - 
Dharma) ที่เน้นการอยู่ร่วมกับธรรมชาติอย่างยั่งยืน ผลงานของท่านจึงไม่เพียงเป็นการเผยแผ่ศาสนา แต่ยัง
เป็นรากฐานของการพัฒนา “พุทธศาสนาเชิงสังคมร่วมสมัย” ที่เปิดกว้าง เข้าถึงได้ และสอดคล้องกับความ
เปลี่ยนแปลงของโลกยุคใหม่ (พุทธทาสภิกขุ, 2532) 

3. ด้านการศึกษาและการสร้างองค์ความรู้ ตัวอย่างเช่น สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต) 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต) เป็นพระนักคิด นักวิชาการ และนักการศึกษาที่มี
บทบาทสำคัญในการยกระดับองค์ความรู้ทางพระพุทธศาสนาให้สอดคล้องกับยุคสมัย ท่านได้รับการยกย่อง
ว่าเป็น “ปราชญ์แห่งพุทธศาสนาไทยร่วมสมัย” ผู้สามารถอธิบายหลักธรรมในเชิงเหตุผลและวิทยาศาสตร์
ได้อย่างลึกซึ้งและเป็นระบบ ผลงานทางวิชาการของท่าน เช่น หนังสือ พุทธธรรม ถือเป็นคัมภีร์ทางพุทธ
ปรัชญาที่สำคัญที่สุดเล่มหนึ่งในโลกเถรวาท ซึ่งรวบรวมหลักธรรม คำสอน และกระบวนการภาวนาไว้อยา่ง
สมบูรณ์ พร้อมทั้งตีความหลักธรรมในเชิงปฏิบัติให้เข้ากับชีวิตมนุษย์ยุคใหม่ นอกจากนี้ ท่านยังใช้แนวคิด
เชิงวิพากษ์เพื่อชี้ให้เห็นถึงความสัมพันธ์ระหว่างธรรมะกับปัญหาสังคม เศรษฐกิจ และการศึกษา ทำให้ผล
งานของท่านเป็นสะพานเชื่อมระหว่างศาสนากับวิทยาการสมัยใหม่ (พระธรรมปิฎก, 2542) 

ในด้านการศึกษา สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์เสนอแนวคิด “การศึกษาเพื่อความเป็นมนุษย์ที่
สมบูรณ์” ซึ่งเป็นหัวใจของพุทธปรัชญาการศึกษา โดยมุ่งเน้นให้การศึกษาไม่เพียงสร้างคนเก่ง แต่ต้องสรา้ง 
“คนดีและคนมีปัญญา” ไปพร้อมกัน ท่านอธิบายว่า รากฐานของการศึกษาในพระพุทธศาสนาคือการพัฒนา 
3 ด้าน ได้แก่ ศีล สมาธิ และปัญญา ซึ่งสัมพันธ์กับพัฒนาการทางจิตใจของมนุษย์ การศึกษาในมุมมองของ
ท่านจึงมิใช่เพียงการถ่ายทอดความรู้ แต่เป็น “กระบวนการเรียนรู้เพื่อการรู้แจ้ง” ที่นำไปสู่ความเข้าใจ
ตนเองและโลกตามความเป็นจริง แนวคิดนี้ได้รับการยอมรับอย่างกว้างขวางทั้งในวงวิชาการไทยและ



Vol. 1 No. 3 (September - December 2025), 109 - 122 
116:                

   

 Academic Article 

ต่างประเทศ โดยหลายมหาวิทยาลัยได้นำแนวคิด “การศึกษาเชิงพุทธ” (Buddhist Education) ของท่าน
ไปใช้เป็นกรอบแนวทางในการพัฒนาหลักสูตรการเรียนรู้เชิงคุณธรรมและจิตสำนึกสาธารณะ (พระธรรม
ปิฎก, 2542) 

นอกจากบทบาททางการศึกษาแล้ว สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ยังเป็นผู้นำทางความคิดด้าน 
“พุทธเศรษฐศาสตร์” และ “พุทธสังคมศาสตร์” ซึ่งเชื่อมโยงหลักธรรมเข้ากับการพัฒนาทางเศรษฐกิจและ
สังคมในยุคโลกาภิวัตน์ ท่านเสนอว่าการพัฒนาที่แท้จริงต้องตั้งอยู่บน “ความพอเพียง” และ “ปัญญาแห่ง
ความพอดี” ซึ่งต่อมามีอิทธิพลต่อแนวคิด “เศรษฐกิจพอเพียง” ของประเทศไทยในเชิงนโยบายระดับชาติ 
ผลงานและคำสอนของท่านจึงเป็นรากฐานสำคัญของการพัฒนาสังคมที่ยั่งยืนทั้งในด้านจิตใจ เศรษฐกิจ 
และการศึกษา สะท้อนถึงบทบาทของพระสงฆ์ผู ้สร้างองค์ความรู้เพื่อยกระดับคุณค่าทางปัญญาและจิต
วิญญาณของมนุษยชาติอย่างแท้จริง (พระธรรมปิฎก, 2542) 

4. ด้านการสงเคราะห์และช่วยเหลือสังคม ตัวอย่างเช่น หลวงพ่อคูณ ปริสุทฺโธ 

หลวงพ่อคูณ ปริสุทฺโธ เป็นพระมหาเถระผู้มีบทบาทโดดเด่นในด้านการสงเคราะห์และการ
พัฒนาสังคม โดยเฉพาะในภาคตะวันออกเฉียงเหนือของประเทศไทย ท่านได้รับการยกย่องว่าเป็นพระสงฆ์ผู้
เสียสละและอุทิศตนเพื่อส่วนรวมอย่างแท้จริง จุดเริ่มต้นของการช่วยเหลือสังคมของท่านเกิดจากคว าม
เข้าใจลึกซึ้งในหลักธรรมทางพุทธศาสนา ที่เน้น “การให้” และ “การเสียสละ” เพื่อประโยชน์สุขของผู้อ่ืน 
หลวงพ่อคูณจึงนำแนวคิดดังกล่าวมาปฏิบัติอย่างเป็นรูปธรรม โดยการจัดตั้งโครงการสาธารณประโยชน์
หลากหลายรูปแบบ ทั้งด้านการศึกษา การสาธารณสุข และโครงสร้างพื้นฐานในชุมชนชนบท ซึ่งสะท้อนถึง
แนวคิดพระพุทธศาสนาที่มุ่งเน้นการพัฒนาทั้งกายและใจของประชาชน (จิรพันธ์ วิวัชรวงศ์, 2558) 

ในด้านการศึกษา หลวงพ่อคูณให้ความสำคัญกับการสร้างโรงเรียนและสนับสนุนการเรียนรู้ของ
เยาวชนในพื้นที่ชนบท ซึ่งขาดแคลนทรัพยากรทางการศึกษา ท่านได้มอบทุนการศึกษา สร้างอาคารเรียน 
และจัดหาวัสดุอุปกรณ์การเรียนเพื่อให้นักเรียนมีโอกาสได้รับการศึกษาที่มีคุณภาพเท่าเทียมกั บเมืองใหญ่ 
นอกจากนี้ท่านยังส่งเสริมให้พระสงฆ์ในวัดต่าง ๆ มีบทบาททางการศึกษาในชุมชน เช่น การเปิดสอนธรรมะ
และศีลธรรมแก่เยาวชน เพื่อปลูกฝังคุณธรรม ความซื่อสัตย์ และจิตสาธารณะในใจของผู้เรียน การดำเนิน
กิจกรรมเหล่านี้ไม่เพียงช่วยลดความเหลื่อมล้ำทางการศึกษา แต่ยั งเสริมสร้างสังคมแห่งคุณธรรมตาม
แนวทางพระพุทธศาสนา ซึ่งหลวงพ่อคูณถือเป็นภารกิจทางธรรมที่ต้องทำเพ่ือสังคมโดยไม่หวังผลตอบแทน
ส่วนตน (จิรพันธ์ วิวัชรวงศ์, 2558) 

ในด้านการสาธารณสุขและการพัฒนาโครงสร้างพื้นฐาน หลวงพ่อคูณนำเงินบริจาคจากศรัทธา
ประชาชนไปสร้างโรงพยาบาล ศาลาพักผู้ป่วย สะพาน ถนน และสิ่งสาธารณประโยชน์อีกมากมาย เพื่อให้
ประชาชนเข้าถึงบริการพื้นฐานที่จำเป็นต่อการดำรงชีวิต ท่านไม่สะสมทรัพย์สินเพื่อประโยชน์ส่วนตน ชีวิต
เรียบง่าย สมถะ และยึดหลักเมตตากรุณาเป็นที่ตั้ง คำสอนของท่าน เช่น “กูให้มึง” ไม่เพียงเป็นวลีที่คน
จดจำ แต่ยังสะท้อนถึงจิตวิญญาณแห่งการให้โดยบริสุทธิ์ใจ ปราศจากเงื่อนไขและผลตอบแทน การกระทำ
และคำสอนของหลวงพ่อคูณกลายเป็นแรงบันดาลใจให้คนไทยจำนวนมากหันมาทำความดีเพื่อสังคมใน
รูปแบบต่าง ๆ ท่านจึงนับเป็นแบบอย่างของพระสงฆ์ผู้ใช้ชีวิตเพ่ือสงเคราะห์และบำรุงชุมชน สืบสานแนวคิด 
“ธรรมะเพ่ือสังคม” อย่างแท้จริง (จิรพันธ์ วิวัชรวงศ์, 2558) 

 



ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 3 (กันยายน - ธันวาคม 2568), 109 - 122 
   :117 
 

 

 

บทความวิชาการ 

5. ด้านการสร้างความสงบและสมานฉันท์ ตัวอย่างเช่น สมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ (อัมพร อมฺพโร) 

สมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก (พระองค์ปัจจุบัน) 
ทรงเป็นผู้นำสูงสุดแห่งคณะสงฆ์ไทย ผู้มีบทบาทสำคัญในการธำรงความสงบและสมานฉันท์ในสังคม       
ทรงดำเนินชีวิตสมถะ เรียบง่าย และเปี่ยมด้วยเมตตา พระธรรมเทศนาของพระองค์มุ่งปลูกฝังสติ ศีลธรรม 
และความสามัคคีในหมู่ชน ทรงให้ความสำคัญกับการเผยแผ่ธรรมะแก่เยาวชนและการสนับสนุนการศึกษา
พระพุทธศาสนาในทุกระดับ นอกจากนี้ พระองค์ยังเป็นศูนย์รวมจิตใจของชาวพุทธในยามที่ สังคมเผชิญ
ความแตกแยก ทำให้สถาบันสงฆ์เป็นกลไกสำคัญในการธำรงเอกภาพของชาติ พระองค์จึงเป็นตัวอย่างของ
ผู้นำทางจิตวิญญาณที่ใช้หลักธรรมเพื่อสร้างความสงบสุขและสมานฉันท์ในสังคมไทย (ศูนย์ส่งเสริมและ
พัฒนาพลังแผ่นดินเชิงคุณธรรม, 2552) 

จากที่กล่าวมา พระสงฆ์ไทยผู้เป็นแบบอย่างในการประพฤติปฏิบัติมีคุณูปการในหลายมิติ ไม่ว่า
จะเป็นการปฏิบัติธรรมกรรมฐาน การเผยแผ่พระพุทธศาสนา การศึกษา การสงเคราะห์สังคม หรือการสร้าง
สมานฉันท์ แต่ละด้านต่างสะท้อนให้เห็นบทบาทที่แตกต่างกัน ทว่าล้วนมีแกนร่วมคือการยึดมั่นในพระธรรม
วินัยและการเสียสละเพ่ือประโยชน์ส่วนรวม ดังนั้น พระสงฆ์จึงมิใช่เพียงผู้สืบทอดศาสนา แต่ยังเป็นต้นแบบ
ที่สังคมสามารถนำไปปรับใช้เพื่อพัฒนาตนเองและส่วนรวมอย่างยั่งยืน 

การสร้างกิจกรรมเพื่อปลูกฝังคุณธรรม   
ในสังคมปัจจุบันที่มีการเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว ทั้งด้านเศรษฐกิจ สังคม และเทคโนโลยี 

ปัญหาทางคุณธรรมและจริยธรรมได้ทวีความรุนแรงมากขึ้น ไม่ว่าจะเป็นการขาดความรับผิดชอบ การเห็น
แก่ตัว หรือการขาดความเคารพต่อกฎหมายและผู้อ่ืน การปลูกฝังคุณธรรมจึงเป็นเรื่องสำคัญที่ต้องได้รับการ
ดำเนินการอย่างจริงจังและต่อเนื่อง หนึ่งในวิธีการที่มีประสิทธิภาพคือการใช้ “กิจกรรม” เป็นเครื่องมือใน
การปลูกฝังคุณธรรม เพราะกิจกรรมสามารถสร้างประสบการณ์ตรง กระตุ้นให้ผู้เข้าร่วมได้ลงมือปฏิบัติ     
เกิดความเข้าใจและซึมซับคุณธรรมอย่างลึกซ้ึงมากกว่าการสอนในเชิงทฤษฎีเพียงอย่างเดียว 

การสร้างกิจกรรมเพ่ือปลูกฝังคุณธรรม หมายถึง การออกแบบและดำเนินกิจกรรมที่มีเป้าหมาย
ชัดเจนในการเสริมสร้างคุณธรรมและจริยธรรมให้กับผู้เข้าร่วม โดยกิจกรรมต้องมีองค์ประกอบที่ส่งเสริมการ
คิด การรู้สึก และการปฏิบัติ เช่น การให้ผู้เข้าร่วมได้แก้ปัญหาในสถานการณ์จำลอง การทำงานร่วมกัน หรือ
การมีส่วนร่วมในกิจกรรมสาธารณประโยชน์ การปลูกฝังคุณธรรมในลักษณะนี้จะช่วยให้ผู้เข้าร่วมเกิดการ
เรียนรู้เชิงประสบการณ์ (Experiential Learning) ที่มีความยั่งยืนมากกว่า (กระทรวงศึกษาธิการ, 2551) 

จากที่กล่าวมาในเบื้องต้น  การเรียนรู้ควบคู่คุณธรรมจริยธรรม สามารถทำได้หลายวิธี โดยแต่
ละแนวทางมีจุดเด่นและรูปแบบการดำเนินงานที่แตกต่างกันพระสงฆ์เป็นแบบอย่างของการประพฤติปฏิบัติ
ผ่านการรักษาศีล การดำเนินชีวิตสมถะ และความเสียสละ ซึ่งช่วยสร้างแรงบันดาลใจให้ผู้อ่ืนการเรียนรู้เชิง
บูรณาการนำคุณธรรมมาผสานเข้ากับเนื้อหาวิชาการ เช่น คณิตศาสตร์หรือประวัติศาสตร์ เพ่ือให้ผู้เรียนเห็น
ความเชื่อมโยงของคุณธรรมกับชีวิตจริงกิจกรรมบริการสังคม (Service Learning) สร้างประสบการณ์ตรง
ในการช่วยเหลือผู้อื ่น พร้อมทั้งฝึกทักษะการทำงานร่วมกันและการสะท้อนคิด กิจกรรมเชิงศิลปะและ
วัฒนธรรมใช้ความงามและความคิดสร้างสรรค์เป็นสื่อในการถ่ายทอดคุณธรรมอย่างลึกซึ้ง และช่วยเชื่อมโยง
ผู้คนต่างวัยต่างวัฒนธรรม ค่ายคุณธรรมเน้นการใช้ชีวิตร่วมกันในช่วงเวลาหนึ่ง เพ่ือฝึกวินัย ความรับผิดชอบ 



Vol. 1 No. 3 (September - December 2025), 109 - 122 
118:                

   

 Academic Article 

และการช่วยเหลือกันในสภาพแวดล้อมที่สงบและเอื ้อต่อการฝึกจิตใจ ทุกกิจกรรมมีแก่นร่วมคือการ
ผสมผสาน “การลงมือทำ” กับ “การสะท้อนคิด” เพื่อให้ผู้เข้าร่วมซึมซับคุณธรรมอย่างยั่งยืน การสร้าง
บรรยากาศที่ปลอดภัยและเป็นกันเองช่วยให้ผู้เรียนเปิดใจรับประสบการณ์และแนวคิดใหม่ การเชื่อมโยง
กิจกรรมเข้ากับชีวิตประจำวันทำให้คุณธรรมไม่ใช่เพียงทฤษฎี แต่เป็นสิ่งที่ปฏิบัติได้จริง การมีส่วนร่วมของ
ทุกฝ่ายในสังคม เช่น ครู ผู้นำชุมชน และสถาบันศาสนา จะช่วยทำให้การปลูกฝังคุณธรรมมีประสิทธิภาพ
มากขึ้น 

องค์ความรู้ที่ได้รับ 
จากของพระสงฆ์บทบาทและความสำคัญของพระสงฆ์ในฐานะแหล่งเรียนรู้จริยธรรมผู้ศึกษา

สามารถสร้างองค์ความรู้ที่ได้รับ ดังแผนภาพที่ 1 ดังนี้ 

 

แผนภาพที่ 1 องค์ความรู้ที่ได้รับ 
ที่มา: สังเคราะห์โดยผู้นิพนธ์บทความ 

จากแผนภาพที่ 1 สามารถสรุปประเด็นสำคัญได้ ดังนี้ 

ด้านวัฒนธรรม ในมิติทางวัฒนธรรม บทบาทของพระสงฆ์มีความสำคัญอย่างยิ่งยวดต่อการ
ธำรงรักษาและสืบทอดอัตลักษณ์ทางจริยธรรมของสังคมไทย พระสงฆ์ทรงไว้ซึ่งสถานะ “ผู้สืบทอดพิธีกรรม
ทางพุทธศาสนา” โดยการประกอบศาสนกิจและประเพณีสำคัญต่าง ๆ ซึ่งพิธีกรรมเหล่านี้ล้วนสอดแทรก
หลักธรรมคำสอนและกุศโลบายในการขัดเกลาจิตใจของประชาชน นอกจากนี้ พระสงฆ์ยังทำหน้าที่      



ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 3 (กันยายน - ธันวาคม 2568), 109 - 122 
   :119 
 

 

 

บทความวิชาการ 

“เป็นผู้เชื่อมโยงความศรัทธาของชุมชน” กล่าวคือ วัดและพระสงฆ์เปรียบเสมือนศูนย์กลางทางจิตวิญญาณ
ที่ยึดเหนี่ยวผู้คนในสังคมให้เป็นหนึ่งเดียวกันบนพ้ืนฐานของความเชื่อและหลักศีลธรรมอันดีงาม 

บทบาทที่สำคัญที่สุดในมิตินี ้ คือ “การรักษาและเผยแพร่มรดกภูมิปัญญาทางจริยธรรม” 
พระสงฆ์เป็นผู้ศึกษา ค้นคว้า และถ่ายทอดหลักจริยธรรมที่ปรากฏในพระไตรปิฎก วรรณกรรมทางศาสนา 
หรือแม้แต่ภูมิปัญญาท้องถิ ่น การรักษามรดกเหล่านี ้มิได้หมายเพียงการเก็บรักษาในรูปของเอกสาร           
แต่คือการทำให้หลักจริยธรรมนั ้นมีชีว ิตช ีวา ผ่านการเทศนา การประพฤติปฏิบัติเป ็นแบบอย่าง                       
และการประยุกต์ใช้ให้เข้ากับบริบทของยุคสมัยเพื่อให้มรดกทางจริยธรรมเหล่านี้ยังคงเป็นรากฐานที่มั่นคง
ของวัฒนธรรมไทยสืบต่อไป 

ด้านการศึกษา ในมิติด้านการศึกษา พระสงฆ์มีบทบาทหลักในฐานะ “ครู” ผู้ถ่ายทอดองค์
ความรู้ทางจริยธรรมทั้งในระบบและนอกระบบ ภารกิจประการสำคัญคือการ "ถ่ายทอดหลักธรรมและ
จริยธรรมแก่ประชาชน" ทั่วไป ผ่านการแสดงพระธรรมเทศนา การบรรยายธรรม หรือการให้คำปรึกษาใน
โอกาสต่าง ๆ เพื่อยกระดับสติปัญญาและคุณธรรมของฆราวาสให้สามารถดำเนินชีวิตได้อย่างถูกต้องดีงาม
ขณะเดียวกัน ภายในวงการคณะสงฆ์เอง พระสงฆ์ผู ้ทรงความรู้มีหน้าที่ “สอนพระธรรมวินัยแก่ภิกษุ
สามเณร” ซึ่งเป็นการศึกษาในระบบที่มุ ่งสร้างศาสนทายาทที่มีคุณภาพ มีความแตกฉานในหลักคำสอน   
เพ่ือเตรียมความพร้อมในการสืบทอดพระศาสนาและเป็นกำลังสำคัญในการเผยแผ่ต่อไป 

ในยุคปัจจุบัน บทบาทของพระสงฆ์ได้ขยายขอบเขตสู ่การศึกษาเชิงรุกมากขึ ้นโดยการ          
“จัดกิจกรรมอบรมคุณธรรมจริยธรรมในโรงเรียนหรือชุมชน” เช่น การจัดค่ายพุทธบุตร การบรรพชาภาค
ฤดูร้อน หรือการเป็นพระวิทยากรในสถานศึกษา เป็นการบูรณาการบทบาทของวัดและสถาบันการศึกษา 
เพ่ือปลูกฝังคุณธรรมแก่เยาวชนอย่างเป็นรูปธรรม 

ด้านสังคม ในมิติทางสังคม พระสงฆ์มีบทบาทในการเป็นที่พึ ่งและสร้างความสงบสุขให้แก่
ชุมชน สถานะของวัดในสังคมไทยนั้น "เป็นศูนย์กลางการเรียนรู้และปรึกษาปัญหาชีวิต" ประชาชนมักเข้าวัด
มิใช่เพียงเพื่อการบุญ แต่เพื่อแสวงหาความสงบทางใจและขอรับคำชี้แนะในการแก้ไขปัญหาชีวิต  พระสงฆ์
ซึ่งเป็นผู้สำรวมและผ่านการฝึกฝนจิต จะใช้หลักธรรมเป็นแนวทางในการให้คำปรึกษา บทบาทที่โดดเด่นอีก
ประการหนึ่งคือการ “ช่วยแก้ไขปัญหาความขัดแย้งโดยใช้หลักธรรม” ในหลายชุมชน พระสงฆ์ทำหน้าที่เป็น
ผู้ไกล่เกลี่ยข้อพิพาท โดยอาศัยหลักเมตตา อหิงสา และขันติ เพื่อสร้างความสมานฉันท์และลดทอนความ
บาดหมางในสังคม โดยยึดหลักความยุติธรรมทางธรรมเป็นที่ตั้ง อย่างไรก็ตาม บทบาททางสังคมที่ทรงพลัง
ที่สุดของพระสงฆ์ คือการ "เป็นแบบอย่างของการดำเนินชีวิตอย่างมีศีลธรรม" การครองตนอยู่ในสมณเพศ 
ปฏิบัติตามพระวินัยอย่างเคร่งครัด และการสำรวมกาย วาจา ใจ  ถือเป็นการสอนจริยธรรมเชิงประจักษ์ 
(Moral Demonstration) ที่มีประสิทธิภาพสูงสุด เพราะเป็นภาพสะท้อนรูปธรรมของหลักคำสอนที่
ประชาชนสามารถสัมผัสและยึดถือเป็นแบบอย่างในการดำเนินชีวิตได้ 

บทบาทของพระสงฆ์ในการเรียนรู้จริยธรรมของสังคมไทยผ่าน 3 มิติหลัก ที่เชื่อมโยงกันเป็นวัฏ
จักร ด้านวัฒนธรรม พระสงฆ์ทรงเป็นผู้สืบทอดพิธีกรรม เป็นศูนย์รวมศรัทธาของชุมชน และเป็นผู้พิทักษ์
มรดกภูมิปัญญาทางจริยธรรม ด้านการศึกษา พระสงฆ์ทำหน้าที่ถ่ายทอดหลักธรรมแก่ประชาชน ทั้งยังสอน
พระธรรมวินัยแก่ศาสนทายาท และขยายบทบาทสู่การจัดกิจกรรมอบรมคุณธรรมในโรงเรียนหรือชุมชน 
ด้านสังคม พระสงฆ์เปรียบเสมือนศูนย์กลางการเรียนรู้และที่ปรึกษาปัญหาชีวิตของชุมชน ทรงเป็นผู้ไกล่



Vol. 1 No. 3 (September - December 2025), 109 - 122 
120:                

   

 Academic Article 

เกลี่ยความขัดแย้งโดยใช้หลักธรรม และเป็นแบบอย่างอันดีงามของการดำเนินชีวิตอย่างมีศีลธรรม บทบาท
ทั้งสามด้านนี้เกื้อหนุนซึ่งกันและกัน กระบวนการทั้งหมดนี้มุ่งสู่เป้าหมายในการ เผยแผ่คุณธรรม ถ่ายทอด
หลักธรรม เพื่อสร้างคนดีให้เป็นแบบอย่างการประพฤติปฏิบัติ นำไปสู่การ เป็นตัวอย่างในการดำเนินชีวิต   
ที่ดีงาม และ ให้คำแนะนำ ในการแก้ปัญหาด้วยหลักธรรม 

สรุป 
พระสงฆ์เป็นหนึ่งในสัญลักษณ์สำคัญของศีลธรรมและจริยธรรมในสังคมไทยมายาวนาน ความ

เคารพและความศรัทธาที่ประชาชนมีต่อพระสงฆ์ ทำให้พระสงฆ์กลายเป็นบุคคลที่สังคมมอบความไว้วางใจ
ในการถ่ายทอดคุณธรรมและหลักปฏิบัติที่ดีต่อชีวิตประจำวัน การเรียนรู้จริยธรรมผ่านพระสงฆ์ไม่จำกัดอยู่
เพียงในวัดเท่านั้น แต่ยังขยายไปสู่โรงเรียน ชุมชน และกิจกรรมสาธารณะ ซึ่งถือเป็นช่องทางสำคัญที่ช่วยให้
เยาวชนและประชาชนทั่วไปสามารถเข้าใจคุณค่าของความซื่อสัตย์ ความเมตตา และความรับผิดชอบต่อ
สังคมได้อย่างแท้จริง ทำหน้าที่ทั้งเป็นครูทางศีลธรรมและแบบอย่างของการดำเนินชีวิต การดำรงชีวิตอย่าง
เรียบง่าย การรักษาศีล และการสละทรัพย์สินส่วนตัวเพ่ือสังคม รวมถึงการแสดงความเมตตาต่อผู้อ่ืน ทำให้
ประชาชนเห็นภาพจริงของการนำหลักธรรมไปปฏิบัติ พระสงฆ์จึงเป็น “แหล่งเรียนรู้จริยธรรมที่มีชีวิต”     
ซึ่งช่วยสร้างแรงบันดาลใจให้คนไทยประพฤติดี มีความมีระเบียบวินัย และเคารพกติกาสังคม 

นอกจากการเป็นแบบอย่างแล้ว พระสงฆ์ยังจัดกิจกรรมและโครงการที่ส่งเสริมคุณธรรมแก่
เยาวชนและชุมชน เช่น การอบรมเยาวชน การจัดค่ายคุณธรรม การบรรพชาสามเณรภาคฤดูร้อน และ
กิจกรรมจิตอาสา ซึ ่งเปิดโอกาสให้คนรุ่นใหม่เรียนรู ้การให้ การเสียสละ และการทำงานร่วมกับผู้อ่ืน         
การเรียนรู้จากพระสงฆ์ไม่ใช่เพียงการเรียนรู้ทฤษฎี แต่เป็นการเรียนรู้ผ่านการปฏิบัติและการมีส่วนร่วมใน
กิจกรรมที่สร้างสรรค์ สิ่งเหล่านี้ช่วยสร้างสังคมที่เข้มแข็ง ลดปัญหาความรุนแรง ความขัดแย้ง และส่งเสริม
ความสามัคคีในชุมชน แม้สังคมไทยจะเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว ทั้งด้านเทคโนโลยีและค่านิยมใหม่ ๆ 
บทบาทของพระสงฆ์ในการเรียนรู้จริยธรรมยังคงมีความสำคัญ พระสงฆ์ปรับวิธีเผยแผ่ให้เข้ากับยุคสมัย    
เช่น การใช้สื่อดิจิทัลและสื่อออนไลน์ เพ่ือให้คนรุ่นใหม่เข้าถึงหลักธรรมและคุณธรรมได้ง่ายและทันสมัยมาก
ขึ้น 

ดังนั้น การเรียนรู้จริยธรรมผ่านพระสงฆ์จึงเป็นกระบวนการที่ช่วยสร้างจิตสำนึกที่ดีและคุณค่า
ทางศีลธรรมให้กับประชาชน เป็นพื้นฐานที่สำคัญในการดำรงชีวิตอย่างมีคุณธรรม มีความรับผิดชอบต่อ
ครอบครัวและสังคม และสามารถเผชิญความเปลี่ยนแปลงของสังคมได้อย่างมั่นคงและสงบ พระสงฆ์จึง
ยังคงเป็นบุคคลสำคัญในการส่งเสริมการเรียนรู้จริยธรรมและการสร้างสังคมคุณธรรมของประเทศไทย 

 

 

 

 

 

 



ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 3 (กันยายน - ธันวาคม 2568), 109 - 122 
   :121 
 

 

 

บทความวิชาการ 

เอกสารอ้างอิง  
กระทรวงศึกษาธิการ. (2553). หลักสูตรแกนกลางการศึกษาขั้นพื้นฐาน พุทธศักราช 2551 (พิมพ์ครั้งที่ 3). 

กรุงเทพฯ:  โรงพิมพ์ชุมนุมสหกรณ์การเกษตรแห่งประเทศไทยจำกัด. 
________. (2551). กรอบความคิดเพ่ือส่งเสริมและพัฒนาคุณธรรมจริยธรรมที่เน้นความมีระเบียบวินัยและ

ความเป็นประชาธิปไตย. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์คุรุสภาลาดพร้าว. 
จิรพันธ์ วิวัชรวงศ์. (2558). หลวงพ่อคูณ พระนักพัฒนาชาวบ้าน. กรุงเทพฯ:  มติชน. 
พระครูโฆษิตสังฆพิทักษ์. (2561). กลยุทธ์ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระสงฆ์ไทยในสังคมปัจจุบัน .

วารสารวิชาการธรรมทรรศน์. 17(3), 212 - 223. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2546). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัย

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระมหาสมชาย ฐานวุฑฺโฒ. (2552). คู่มือชีวิต. กรุงเทพฯ: สหธรรมิก. 
พุทธทาสภิกขุ. (2532). คู่มือมนุษย์. กรุงเทพฯ: ธรรมสภา. 
พรสวรรค์ พงษ์ดี. (2551). แนวทางการจัดการเรียนรู้เพื่อส่งเสริมคุณธรรม จริยธรรม และค่านิยมที่พึง

ประสงค์ของผู้บริหาร ครู และผู้ปกครองนักเรียน ในโรงเรียนสังกัดสำนักงานเขตพ้ืนที่การศึกษา
นครสวรรค์ เขต 3. (วิทยานิพนธ์ครุศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาการบริหารการศึกษา) .     
บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยราชภัฏเทพสตรี. 

ภัฏชวัฏร์ สุขเสน (2561). แนวทางการปฏิบัติกรรมฐานของหลวงปู ่มั ่น ภูริทัตโต . (รายงานการวิจัย). 
สถาบันวิจัยพุทธศาสตร์: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

ศูนย์ส่งเสริมและพัฒนาพลังแผ่นดินเชิงคุณธรรม (ศูนย์คุณธรรม). (2552). การสังเคราะห์งานวิจัยเกี่ยวกับ
คุณธรรมในประเทศและต่างประเทศ. กรุงเทพฯ: พริกหวานกราฟฟิก. 

Chanawangsa, S. (2002 ) . The English Version First Published 2002  as an Article Entitled 
“What a True Buddhist Should Know about the Pali Canon” in Manusya. Journal 
of Humanities, 8(1), 62 -70. 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



Vol. 1 No. 3 (September - December 2025), 109 - 122 
122:                

   

 Academic Article 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


