
Journal of Humanities and Social Sciences for Sustainable Development Vol.7 No.1 January – June 2024 
Received: Mar 15, 2024, Revised: May 8, 2024, Accepted: Jun 4, 2024 

~ 89 ~ 

การเปรียบเทียบพัฒนาการพระพุทธศาสนาในอาเซียน 
ชฎาพร จีนชาวนา 

คณะศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยเทคโนโลยีราชมงคลพระนคร 
E-mail: chadaporn.j@rmutp.ac.th 

*ผู้ประสานงานหลกั 

 
บทคัดย่อ 

บทความวิจัยเรื่อง “การเปรียบเทียบพัฒนาการพระพุทธศาสนาในอาเซียน” มีวัตถุประสงค์
เพื่อเปรียบเทียบพัฒนาการของพระพุทธศาสนาในอาเซียนและศึกษาอิทธิพลของพระพุทธศาสนาที่มีต่อ
สังคมในอาเซียน  ลักษณะการวิจัยเป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ โดยศึกษาจากเอกสาร รวบรวมข้อมูล นำมา
ศึกษาวิเคราะห์เช ิงประวัต ิศาสตร ์และนำเสนอแบบพรรณนา  ผลการวิจ ัยพบว่า  พัฒนาการ
พระพุทธศาสนาในอาเซียนคือ ประเทศไทย เมียนมา ลาว กัมพูชา และเวียดนามได้รับพระพุทธศาสนา
มาจากอินเดีย เมื ่อเปรียบเทียบพัฒนาการของแต่ละประเทศจะแตกต่างไปตามประวัติศาสตร์ของ
ประเทศนั้นๆ ได้แก่ ประเทศไทย จะไม่กำหนดศาสนาประจำชาติ พระมหากษัตริย์ทรงเป็นองค์อุปถัมภ์
ทุกศาสนา ประเทศเมียนมา ใช้พระพุทธศาสนาต่อสู้กับเจ้าอาณานิคมอังกฤษและกำหนดให้ศาสนาพุทธ
เป็นศาสนาประจำชาติ ประเทศลาว ด้วยการปกครองเป็นแบบคอมมิวนิสต์ เมื่อเกิดสงครามพระสงฆ์จึง
ถูกเกณฑ์มาใช้แรงงานตามลัทธิมาร์ เลนิน  ที่กล่าวถึงความเท่าเทียมโดยทุกคนต้องเท่าเทียมกันในการ
ทำงานและได้ส่วนแบ่งตามปริมาณงานที่ลงแรงไป ประเทศกัมพูชา ยุคสาธารณรัฐเขมร    นายพลลอน  
นอล ทำให้พระพุทธศาสนาและความเชื่อถูกยกเลิก พระสงฆ์ถูกบังคับให้สึกและถูกสังหารชีวิต พระสงฆ์

ไม่กำหนดศาสนาประจำชาติ จึงมีส่วนร่วมในการปฏิวัติในยุคกัมพูชาประชาธิปไตย ส่วนเวียดนาม  
เพราะเกิดกรณีพระสงฆ์ทำอัตวิบากกรรมจุดไฟเผาตัวตายประท้วงรัฐบาล ส่วนบทบาทของพระสงฆ์ใน
ศาสนาพุทธพบว่า พระสงฆ์เป็นผู้นำทางการเมืองและมีอิทธิพลเหนือชีวิตจิตใจของประชาชนจะเห็นได้
จากการประพฤติปฏิบัติธรรมตามหลักคำสอนของพระพุทธศาสนา 

 
คำสำคัญ: การเปรียบเทียบ, พระพุทธศาสนา, อาเซียน 
 
 
 
 
 
 
 

 

 



วารสารมนุษยศาสตรแ์ละสังคมศาสตร์เพื่อการพัฒนาอย่างยั่งยนื ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2567 
Received: Mar 15, 2024, Revised: May 8, 2024, Accepted: Jun 4, 2024 

~ 90 ~ 

A Comparison on the Development of Buddhism in ASEAN 

Chadaporn Jeenchaona 
Faculty of Liberal Arts, Rajamangala University of Technology Phra Nakhon 

E-mail: chadaporn.j@rmutp.ac.th 
*Corresponding author 

 
Abstract 

The objective of this research was to comparison on the development of 
Buddhism in ASEAN and study the influence of Buddhism on the ASEAN society.  The 
qualitative research used in this study collected data from document then analyzed by 
historical analysis and presented by descriptive forms.  The study found that the 
development of Buddhism in ASEAN; for instance, Thailand, Myanmar, Laos, Cambodia 
and Vietnam received Buddhism from India. When comparing the development of each 
country, it is different and it depends on the history of that nations. Apparently, Thailand 
does not determine the national religion. The King is the patron of all religions. Myanmar 
used Buddhism to fight the British colonists and assigned Buddhism to be the national 
religion. Laos uses communist rule by Marxism-Leninism. The equality for everyone must 
be equal in their work and get a share of the workload.  When war broke out, monks 
were forced to use labor.  Cambodia, Republic of Cambodia, Marshal Lon Nol caused 
Buddhism and beliefs to be abolished. Buddhist monks were forced to disrobe and killed. 
Consequently, monks took part in the revolution in the democratic era of Cambodia. 
Vietnam does not define the national religion because the monks set fire to the death 
of the government protest that they were not allow to celebrate the Vesak Day.  The 
role of Buddhist monks found that they are the political leaders and influence over 
people's lives that can be seen from the practice of Dharma according to the teachings 
of Buddhism. 
 
Keywords: Comparison, Buddhism, ASEAN 

 

 

 

 

 

mailto:Chadaporn.j@rmutp.ac.th


Journal of Humanities and Social Sciences for Sustainable Development Vol.7 No.1 January – June 2024 
Received: Mar 15, 2024, Revised: May 8, 2024, Accepted: Jun 4, 2024 

~ 91 ~ 

บทนำ 
ปัจจุบันมีผู ้นับถือพระพุทธศาสนาอยู ่ทั ่วโลก ทุกชาติทุกภาษาประมาณ 400 ล้านคน 

เรียงลำดับ 10 ประเทศที่มีจำนวนประชากรนับถือพระพุทธศาสนาจากมากไปหาน้อยดังนี้ จีน อินเดีย 
ญี่ปุ่น ไทย เวียดนาม เมียนมา ศรีลังกา เกาหลีใต้  กัมพูชา และลาว (พระมหาสมจินต์ สมฺมาปญฺโญ, 2551: 1) 
พระพุทธศาสนามีสถานะและบทบาทสำคัญต่อส ังคมโลกปัจจ ุบ ัน เห ็นได ้จากการที ่องค์การ
สหประชาชาติได้มีมตเิมื่อวันท่ี 15 ธันวาคม พ.ศ. 2542 ให้ถือว่าวันวิสาขบูชาเป็นวันสำคัญสากล เหตุผล
ที่องค์การสหประชาชาติกำหนดให้วันวิสาขบูชา เป็นวันสำคัญของโลก เนื่องด้วยสำนึ กในพระมหา
กรุณาธิคุณขององค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าที่ทรงเป็นมหาบุรุษผู้ให้ความเมตตาต่อหมู่มวลมนุษย์
ทั้งหลายในโลก จะเห็นได้จากการยกเลิกแบ่งชนชั้นวรรณะและทรงเปิดโอกาสให้ทุกศาสนาสามารถเข้า
มาศึกษาพระพุทธศาสนาเพื่อพิสูจน์หาข้อเท็จจริงได้ โดยไม่จำเป็นต้องเปลี่ยนมานับถือศาสนาพุทธและ
ทรงส ั ่งสอนทุกคนโดยใช้ป ัญญาธิค ุณสอนโดยไม่ค ิดค ่าตอบแทน นอกจากนี ้  หล ักธรรมทาง
พระพุทธศาสนาได้เป็นท่ียอมรับท่ัวโลกว่ามีส่วนสำคัญในการสร้างสันติสุขให้เกิดขึ้นในสังคมโลกปัจจุบัน
ประเทศที่รับพระพุทธศาสนามาจากอินเดียในยุคแรก คือประเทศในแถบเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ คือ 
ไทย เมียนมา กัมพูชา ลาว และเวียดนาม โดยเฉพาะไทยหลักฐานที่สำคัญเกี่ยวกับพระพุทธศาสนา คือ
ความหลากหลายในเรื่องรูปแบบของพระสถูปเจดีย์ซึ่งมีมากมาย เพราะนับถือพระพุทธศาสนามาอย่าง
ยาวนาน ไทยจึงมีพระสถูปเจดีย์มากมายหลายแบบกว่าบรรดาประเทศอ่ืน ๆ ในภูมิภาคเอเชียตะวันออก
เฉียงใต้ที ่น ับถือพระพุทธศาสนาเหมือนกัน (ศรีศ ักร วัลลิโภดม,  2546: 79) ด้านบทบาทของ
พระพุทธศาสนาได้สะท้อนออกมาเป็นวัฒนธรรม เศรษฐกิจ สังคม การเมืองการปกครอง และวิถีชีวิต
ทั่วไปของคนในแถบนี้ พระพุทธศาสนาได้เข้ามาแทนหลักความเช่ือดั้งเดิมของคนในชาตินั้น ๆ ผู้วิจัยจึงมี
ความสนใจที่จะศึกษาถึงพัฒนาการของพระพุทธศาสนาในไทย เมียนมา กัมพูชา ลาวและเวียดนาม โดย
ศึกษาพัฒนาการของพระพุทธศาสนา เปรียบเทียบความเป็นมาความเหมือนและความแตกต่างของ
พระพุทธศาสนา และอิทธิพลของพระพุทธศาสนาในสังคมของประเทศเหล่านี้ ซึ่งผู้วิจัยเห็นว่าจะเป็น
ประโยชน์ในการทำความเข้าใจที่ถูกต้องในเรื่องพระพุทธศาสนาในอาเซียนเป็นอย่างดี 
 
วัตถุประสงค์ของการวิจัย 

1. เพื่อศึกษาพัฒนาการพระพุทธศาสนาในอาเซียน  
2. เพื่อเปรียบเทียบพัฒนาการของพระพุทธศาสนาในอาเซยีน 
3. เพื่อศึกษาอิทธิพลของพระพุทธศาสนาท่ีมีต่อสังคมในอาเซยีน 

 
ระเบียบวิธีวิจัย  

การว ิจ ัยน ี ้ เป ็นงานว ิจ ัยเช ิงค ุณภาพ (Qualitative Research) ผ ู ้ว ิจ ัยใช ้ว ิธ ีการทาง
ประวัติศาสตร์โดยรวบรวมข้อมูล วิเคราะห์ข้อมูลแล้วนำมาบรรยายแบบพรรณนา เช่น วิเคราะห์
พัฒนาการของพระพุทธศาสนาในอาเซียน โดยศึกษาจากเอกสารที่เกี่ยวข้องกับประวัติศาสตร์ไทย 
กัมพูชา ลาว เมียนมาและเวียดนาม แล้วนำเสนอข้อมูลการเปรียบเทียบพัฒนาการของพระพุทธศาสนา
ในไทย กัมพูชา ลาว เมียนมาและเวียดนามทำให้เข้าใจอิทธิพลของพระพุทธศาสนาที่มีอยู่ในวิถีชีวิตของ
ชาวพ้ืนถ่ินโขงอย่างลึกซึ้ง  



วารสารมนุษยศาสตรแ์ละสังคมศาสตร์เพื่อการพัฒนาอย่างยั่งยนื ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2567 
Received: Mar 15, 2024, Revised: May 8, 2024, Accepted: Jun 4, 2024 

~ 92 ~ 

ผู้วิจัยใช้แหล่งข้อมูลส่วนกลาง ได้แก่ หอจดหมายเหตุแห่งชาติ สำนักวิทยาบริการมหาวิทยาลยั
เทคโนโลยีราชมงคลพระนคร สำนักหอสมุดกลางมหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒประสานมิตร ศึกษาจาก
วิทยานิพนธ์ งานวิจัย บทความ เว็บไซด์ ส่วนแหล่งข้อมูลท้องถิ่น ได้แก่ การเดินทางศึกษาวิถีชีวิตชาว
กัมพูชา ลาว เมียนมา และเวียดนามในช่วง พ.ศ. 2555-2559  

 
ผลการวิจัย  

จากวัตถุประสงค์ของการวิจัย พัฒนาการพระพุทธศาสนาในอาเซียน คือ ประเทศไทย กัมพูชา 
ลาว เมียนมาและเวียดนามจะเกิดขึ้นไปตามประวัติศาสตร์ของประเทศนั้น ๆ ดังนี้ 

พัฒนาการพระพุทธศาสนาในอาเซียน 
พัฒนาการพระพุทธศาสนาในไทย 
สมเด็จพระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมพระยาดำรงราชานุภาพ บิดาแห่งประวัติศาสตร์ชาติไทย ทรง

สันนิษฐานว่า พระพุทธศาสนาเข้ามาประดิษฐานในประเทศสยามตั้งแต่ก่อน พ.ศ. 500 และนับถือกัน
มั่นคงสืบมาแต่ครั้งนั้น สังเกตได้ด้วยลักษณะของพระพุทธรูปซึ่งเป็นชิ้นแรกที่มีขึ้นในประเทศนี้ เช่น 
ภาพพระพุทธรูปนั่งห้อยพระบาทอย่างนั่งเก้าอี้ ทำตามแบบชาวมคธรัฐ สมัยราชวงศ์คุปตะซึ่งรุ่งเรืองเมื่อ
ประมาณ พ.ศ.900 แบบอย่างที ่กล่าวมานี ้เป็นหลักฐานประกอบว่า มรดกทางวัฒนธรรมของ
พระพุทธศาสนาได้เผยแผ่มาจากแคว้นมคธและได้ตั ้งต้นขึ ้นที ่จังหวัดนครปฐม จากคำบอกเล่าใน
จดหมายเหตุจีนว่า “โต-โล-โป-ตี เป็นรัฐหรืออาณาจักรที่รุ่งเรืองทางพระพุทธศาสนา” เมืองสำคัญของ
อาณาจักรนี้อยู่ที่นครปฐม เพราะพบโบราณสถานวัตถุ พระสถูปเจดีย์และพระพุทธรูปเป็นจำนวนมาก 
ดังที ่ ศรีศักร วัลลิโภดม นักประวัติศาสตร์ กล่าวว่า เมืองนครปฐมเป็นเมืองในระยะแรกเริ ่มที่
พระพุทธศาสนาได้แผ่เข้ามาประดิษฐานในสุวรรณภูมิและสยามประเทศ เพราะจากหลักฐานที่ปรากฏ 
เช่น พระสถูปเจดีย์ที่มีท้ังขนาดใหญ่และขนาดเล็ก พบทั้งในเขตเมืองและนอกเมือง (ศรีศักร วัลลิโภดม, 2546: 
36) พระพุทธศาสนาในประเทศไทยสมัยสุโขทัย (พ.ศ.1792-1981) พ่อขุนรามคำแหง (พ.ศ. 1822-1841) ทรง
สนพระทัยในพระพุทธศาสนา จากหลักศิลาจารึกหลักที่ 1 ด้านที่ 2 บรรทัดที่ 28-31 จารึกไว้ว่า “พ่อขุน
รามคำแหงกระทำโอยทานแก่มหาเถรสังฆราชปราชญ์เรียนจบปิฎกตรัย... ทุกคนลุกแต่เมืองศรีธรรมราช
มาในกลางอรัญญิก” (ฉ่ำ ทองคำวรรณ, 2514:8) ดังนี้จึงได้รู้แน่ว่า ชั้นเดิมพวกพระสงฆ์ลังกาวงศ์คงมา
ตั้งอยู่ที่นครศรีธรรมราชก่อน พ่อขุนรามคำแหงขอให้เจ้าเมืองนครศรีธรรมราชส่งพระพุทธสิหิงค์ที่มา
จากลังกามาสุโขทัย และในสมัยพระมหาธรรมราชาลิไทย (พ.ศ. 1890-1919) พระองค์ทรงเลื่อมใสใน
พระพุทธศาสนาลัทธิลังกาวงศ์ยิ่งนัก ถึงกับได้เสด็จออกทรงผนวชเป็นภิกษุอยู่คราวหนึ่ง 

สมัยกรุงศรีอยุธยา (พ.ศ.1893-2310)  เป็นศูนย์กลางของพระพุทธศาสนา ซึ่งเห็นได้จาก
บ้านเมืองที่เต็มไปด้วยวัดวาอารามที่ถูกสร้างมาอย่างวิจิตรสวยงามเพราะเมื่อพระมหากษัตริย์ขึ้น
ครองราชย์ มีประเพณีที่สืบทอดกันมาคือการสร้างและปฏิสังขรณ์วัดและการออกผนวช สมเด็จพระ
รามาธิบดีที่ 1 ทรงสร้างวัดพุทไธสวรรย์ ขึ้นในพ.ศ.1896 ณ ตำบลเวียงเหล็ก เป็นวัดที่มีวิชาการตำรา
พิชัยสงคราม เป็นที่ประทับของพระสังฆราชฝ่ายขวา ทรงสร้างวัดป่าแก้วใน พ.ศ. 1900 เป็นที่ประทับ
ของพระสังฆราชฝ่ายอรัญวาสีในปัจจุบันคือ วัดใหญ่ชัยมงคล ในสมัยสมเด็จพระบรมไตรโลกนาถ (พ.ศ.
1991-2031) ถือว่าพระพุทธศาสนารุ่งเรืองที่สุดในสมัยอยุธยา พระองค์ทรงอุทิศพระราชวังเดิมเพื่อสร้าง
เป็นวัด เดิมคงจะเรียกว่า “พุทธาวาส” คือ ไม่มีพระสงฆ์ เป็นวัดที่อยู่ในกำแพงวังเช่นเดียวกับวัดพระศรี
รัตนศาสดาราม แล้วย้ายวังขึ้นไปตั้งทางทิศเหนือ ริมแม่น้ ำลพบุรี ต่อมาเรียกวัดนี้ว่า “วัดพระศรี



Journal of Humanities and Social Sciences for Sustainable Development Vol.7 No.1 January – June 2024 
Received: Mar 15, 2024, Revised: May 8, 2024, Accepted: Jun 4, 2024 

~ 93 ~ 

สรรเพชญ” พ.ศ.2025 สมเด็จพระบรมไตรโลกนาถ โปรดให้ประชุมสงฆ์และนักปราชญ์ช่วยกันแต่ง
มหาชาติคำหลวง ซึ่งถือว่ามหาชาติคำหลวงเป็นวรรณคดีพุทธศาสนาเล่มแรกของสมัยกรุงศรีอยุธยาเป็น
ราชธานี (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2547: 20-21)  

สมัยกรุงธนบุรี (พ.ศ.2310-2325) หลังจากท่ีกรุงศรีอยุธยาแตกเมื่อพ.ศ.2310 แล้ว สภาพของ
พระพุทธศาสนาซบเซาลงตามสภาพของบ้านเมือง พระสงฆ์ระส่ำระสาย เมื่อสมเด็จพระเจ้าตากสินกอบ
กู้เอกราชและทรงครองราชย์แล้ว ทรงเอาพระทัยใส่ในเรื่องพระพุทธศาสนาอย่างมาก เช่น ทรงจัดสังฆ
มณฑล โดยให้ประชุมพระเถระทั้งหลาย ณ วัดบางหว้าใหญ่ (วัดระฆังโฆสิตาราม) เลือกตั้งพระเถระผู้
ทรงคุณธรรมที่มีอายุพรรษาสูงขึ้นเป็นสมเด็จพระสังฆราชและตั้งพระเถรานุเถระเหล่านั้นเป็นพระราชา
คณะฐานานุกรมใหญ่น้อยตามลำดับ พระองค์ทรงสร้างและปฏิสังขรณ์วัดและอาราม จำนวนมากกว่า 
200 แห่ง (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2547: 23)  

สมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้น (รัชกาลที่ 1-3) เมื่อพระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลก (พ.ศ.
2325-2352) พระราชกรณียกิจอันยิ่งใหญ่และสำคัญที่สุดของพระองค์เกี่ยวกับพระพุทธศาสนานั้นก็คือ 
การทำสังคายนา ในพ.ศ.2331 เท่ากับเป็นการฝังรากแก้วของพระพุทธศาสนาลงในแผ่นดินกรุง
รัตนโกสินทร์ (ฟื้น ดอกบัว,2542: 28) ต่อมาสมัยรัชกาลที่ 2 สมเด็จพระพุทธเลิศหล้านภาลัย (พ.ศ.
2352-2367) ได้ทรงบำรุงพระพุทธศาสนาโดยการสร้างพระไตรปิฎก ฉบับใหม่ให้สมบูรณ์ เรียกว่า ฉบับ
รดน้ำแดง และทรงให้บูรณะมหาชาติคำหลวง ที่แต่งครั้งสมัยสมเด็จพระบรมไตรโลกนาถ โปรดให้จัด
ประเพณี วิสาขบูชา ซึ่งเคยมีมาแล้วตั้งแต่สมัยสุโขทัย ทรงกำหนดงาน 3 วัน พระองค์ทรงรักษาศีล
อุโบสถ ปรนนิบัติสงฆ์ ปล่อยสัตว์ ห้ามผู้ใดเสพสุรา ห้ามฆ่าสัตว์ ได้ถวายประทีปตั้งโคมแขวนเครื่อ ง
สักการบูชาดอกไม้เพลิงเวียนเทียน มีพระธรรมเทศนาตามพระอารามหลวง ถวายไทยธรรมทานครบ 3 
วัน เป็นต้น (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2547: 27) สมัยพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้า
เจ้าอยู่หัว รัชกาลที่ 4 (พ.ศ.2394-2411) ทรงเลื่อมใสในพระพุทธศาสนามาก ในพ.ศ.2376 พระองค์
เสด็จธุดงค์ไปทางเหนืออันเป็นเหตุให้ทรงพบพระแท่นมนังคศิลา และศิลาจารึกต่าง ๆ ในสมัยสุโขทัย จึง
ทำให้ทราบพระราชประวัติของพ่อขุนรามคำแหงและความเจริญรุ่งเรืองของพระพุทธศาสนา เมื่อเสด็จ
มาทางนครปฐมก็ทรงพบเจดีย์ใหญ่อันเป็นผลให้เกิดมีองค์พระปฐมเจดีย์ดังในปัจจุบัน  

สมัยพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว รัชกาลที่ 5 (พ.ศ.2411-2453) เมื่อพระองค์
เสด็จประพาสอินเดีย พ.ศ.2414 พระองค์ได้หน่อพระศรีมหาโพธิ์จากพุทธคยา ได้ทรงปลูกไว้ท่ีวัดเบญจม
บพิตร พ.ศ.2431 พระองค์โปรดให้จัดพิมพ์พระไตรปิฎกเป็นอักษรไทย (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2547: 31) ในสมัยพระบาทสมเด็จพระบรมชนกาธิเบศร มหาภูมิพลอดุลยเดชมหาราช 
บรมนาถบพิตร รัชกาลที่ 9 (พ.ศ. 2489-2559) เสด็จขึ ้นครองราชย์ในระยะที่ประชาธิปไตยกำลัง
ก้าวหน้า มีพระราชบัญญัติสงฆ์ พ.ศ.2489 คณะสงฆ์เป็นเอกภาพพอสมควร พระองค์ทรงเลื่อมใสใน
พระพุทธศาสนา ทรงประกาศตั้งวันอาสาฬหบูชาขึ้นเพื่อระลึกถึงวันท่ีพระพุทธเจ้าทรงแสดงปฐมเทศนา 
พ.ศ. 2512 องค์การพุทธศาสนิกสัมพันธ์แห่งโลก ได้มีมติเลือกประเทศไทยให้เป็นที่ตั้งองค์การพุทธ
ศาสนิกสัมพันธ์แห่งโลกอย่างถาวร จะเห็นได้ว่าพระพุทธศาสนาได้หยั่งรากลึกในแผ่นดินไทยมา อย่าง
ยาวนาน เห็นได้จากการทำสังคายนาในไทย มีจำนวน 3 ครั้ง ดังนี้  ครั้งที่ 1 ได้จัดทำเมื่อ พ.ศ.2020 ณ 
วัดโพธาราม หรือวัดเจ็ดยอด ครั้งที่ 2 ได้จัดทำเมื่อ พ.ศ.2331 ณ วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์ พระพุทธ
ยอดฟ้าจุฬาโลกมหาราช ครั้งที่ 3 ได้จัดทำเมื่อ พ.ศ.2528 ณ วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์ โดยมีสมเด็จ
พระสังฆราช (วาสน์ วาสโน) เป็นประธาน พร้อมด้วยพระภิกษุสงฆ์และฆราวาสที่เป็นราชบัณฑิตเป็น



วารสารมนุษยศาสตรแ์ละสังคมศาสตร์เพื่อการพัฒนาอย่างยั่งยนื ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2567 
Received: Mar 15, 2024, Revised: May 8, 2024, Accepted: Jun 4, 2024 

~ 94 ~ 

จำนวนมากร่วมกันชำระพระไตรปิฎก สังคายนาครั้งนี้ พระบาทสมเด็จพระบรมชนกาธิเบศร มหาภูมิ
พลอดุลยเดชมหาราช บรมนาถบพิตร รัชกาลที่ 9 ทรงเป็นผู้อุปถัมภ์ จัดทำอยู่ 5 เดือน จึงแล้วเสร็จ  
(มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2547: 6)  

พัฒนาการพระพุทธศาสนาในกัมพูชา 
พระพุทธศาสนาเข้ามาตั้งรกรากในประเทศกัมพูชาหรือดินแดนที่ขึ้นอยู่กับกัมพูชาและผนวก

เป็นอาณาจักรกัมพูชาในปัจจุบัน แบ่งออกเป็น 4 สมัย ด้วยกัน ดังนี ้
สมัยที ่  1 สมัยอาณาจักรฟูน ัน (พ.ศ.600 -1100) ชาวฟูน ันนับถือผ ีสางเทวดา เมื่อ

พระพุทธศาสนาเผยแผ่เข้ามาในสุวรรณภูมิ ชาวฟูนันก็หันมานับถือพระพุทธศาสนา แต่ในราชสำนักและ
ชนชั้นสูงของฟูนันกลับนับถือลัทธิพราหมณ์นิกายไศวะ ปลายสมัยของอาณาจักรฟูนัน พระมหากษัตริย์
หันมานับถือพระพุทธศาสนา เช่น พระเจ้ารุทรวรมัน (ช่วงครองราชย์ พ.ศ.1057-1074) ทรงมีศรัทธาต่อ
พระพุทธศาสนาอย่างแรงกล้าและถวายตัวเป็นอุบาสกในพระพุทธศาสนา ต่อมาอาณาจักรเจนละซึ่งเป็น
เมืองขึ้นของอาณาจักรฟูนัน ตั้งตัวเป็นอิสระได้ยกทัพมาตีอาณาจักรฟูนันแตก พ.ศ.1170 อาณาจักรเจน
ละจึงเป็นผู้ครอบครองดินแดนในบริเวณนี้ทั้งหมด (ประยงค์ แสนบุราณ, 2557: 70)  

สมัยที่ 2 สมัยอาณาจักรเจนละ (พ.ศ.1170-1345) ในยุคต้น ๆ ของอาณาจักรเจนละ ศาสนา
พราหมณ์นิกายไศวะ ได้รับการอุปถัมภ์จากกษัตริย์จึงรุ่งเรืองมาก ส่วนพระพุทธศาสนานั้นยังได้รับการ
อุปถัมภ์จากประชาชนทั ่ว ๆ ไปไม่ได้เสื ่อมลงแต่อย่างใด ต่อมาในยุคกลางของอาณาจักรเจนละ 
พระพุทธศาสนากับศาสนาพราหมณ์เจริญเคียงคู่กันไป ดังที่บันทึกของหลวงจีนอี้จิง ได้บันทึกเมื่อคราว
จาริกไปอินเดีย และผ่านมาทางทะเลใต้เมื่อระหว่าง พ.ศ.1214-1238 ว่า “ในประเทศฟูนัน (อาณาจักร
เจนละ) พระพุทธศาสนารุ่งเรืองมาก มีวัดทั่วไปทุกหนทุกแห่ง มีสถานที่ศักดิ์สิทธิ์ของพราหมณ์ อยู่ใกล้
กันกับวัดพระพุทธศาสนา ทั้งสองศาสนาอยู่ร่วมกันอย่างสงบสุข” (ประยงค์ แสนบุราณ, 2557: 71) 
ต่อมายุคปลายของอาณาจักรเจนละเกิดความขัดแย้งแตกเป็น 2 ส่วน คือ เจนละบก กับ เจนละน้ำ เจน
ละน้ำได้เสียให้แก่ชวา ในที่สุดอาณาจักรเจนละก็ตกอยู่ในอำนาจของกษัตริย์ราชวงศ์ “ไศเลนทร” แห่ง
ชวา อาณาจักรเจนละก็ถึงจุดอวสานในพุทธศตวรรษที่ 14 ในยุคนี้ปรากฏว่าพระพุทธศาสนาแบบ
มหายานกลับมาเจริญขึ้น เพราะได้รับอิทธิพลของอาณาจักรศรีวิชัย 

สมัยที่ 3 สมัยมหานคร (พ.ศ.1345-1975) พ.ศ.1345 พระเจ้าชัยวรมันท่ี 2 ประกาศอิสรภาพ
จากชวา ย้ายเมืองหลวงไปตั้ง ณ บริเวณที่เรียกว่า “นครวัด” ในปัจจุบัน ทางด้านศาสนา พระองค์นับถือ
ศาสนาฮินดู ทรงให้สร้างศิวลึงค์เป็นสัญลักษณ์เคารพบูชา ต่อมาสมัยพระเจ้าสุริยวรมันที่ 2 (พ.ศ. 1656-1693) 
พระองค์นับถือศาสนาฮินดูนิกายไวษณพ ทรงสร้างนครวัด ซึ่งเป็นศาสนสถานที่ใหญ่ที่สุดในโลก เพื่อ
ประดิษฐานเทวรูปทองคำของพระวิษณุ เทพทรงครุฑ ตั้งเป็นศูนย์กลาง ในกาลต่อมาสมัยพระเจ้าชัยวร
มันที่ 7 (พ.ศ.1724-1761) พระองค์ทรงเลื่อมใสในพระพุทธศาสนาแบบมหายาน ทรงให้สร้าง “นครธม” 
ขึ้น (แปลว่ามหานคร) เป็นราชธานี โดยมี “พุทธวิหารบายน” ตั้งอยู่เป็นจุดศูนย์กลาง ยอดปราสาท
บายนเป็นปรางค์ทอง มีเศียรพระโลเกศวร 4 พักตร์ ภายในพุทธวิหารบายนนั้น มีพระพุทธรูปองคใ์หญ่
ประดิษฐานอยู่ นอกจากนครธมและปราสาทบายนนี้แล้ว พระองค์ยังทรงสร้างปราสาทอีกหลายแห่ง 
เช่น ปราสาทตาพรหม ปราสาทชัยศรี เป็นต้น เมื่อพระเจ้าชัยวรมันที่ 7 สวรรคต พระพุทธศาสนาแบบ
มหายานค่อยๆ เสื่อมลง ในขณะเดียวกัน พระพุทธศาสนาแบบเถรวาทค่อยๆ เจริญขึ้นมาแทนที่ และ
เป็นการเจริญโดยเข้าถึงประชาชน โดยผู้เผยแผ่เป็นพระที่เคร่งครัด เป็นอยู่ง่ายๆ หลีกเร้นอยู่ในท่ีสงบ ไม่
มีทรัพย์เป็นของตนเอง ใกล้ชิดกับประชาชน พระพุทธศาสนาแบบเถรวาทจึงครองใจคนเขมร 



Journal of Humanities and Social Sciences for Sustainable Development Vol.7 No.1 January – June 2024 
Received: Mar 15, 2024, Revised: May 8, 2024, Accepted: Jun 4, 2024 

~ 95 ~ 

สมัยที่ 4 สมัยหลังพระนคร (พ.ศ.1975-ปัจจุบัน) หลังจากพระเจ้าชัยวรมันที่ 7 สวรรคตเมื่อ 
พ.ศ.1761 นั้น อาณาจักรกัมพูชาอ่อนแออย่างต่อเนื่อง เพราะบอบช้ำจากสงครามรุกรานของเพื่อนบ้าน
และชายฉกรรจ์ถูกเกณฑ์มาสร้างปราสาทและล้มตายเป็นจำนวนมาก พ.ศ.1896 เมื่ออาณาจักรอยุธยา
เรืองอำนาจขึ้นได้ยกทัพมาตีอาณาจักรกัมพูชา ยึดนครธมได้ กัมพูชาแพ้สงครามและเกิดการแย่งชิงราช
สมบัติกันเองเป็นสงครามกลางเมอืงผู้คนลม้ตายมาก เมื่อกษัตริย์องค์ใหม่ได้ครองราชย์ก็ย้ายราชธานีจาก
นครธม ไปตั้งราชธานีใหม่ชื่อ “ศรีสันธอร์” และย้ายไปตั้งที่ “พนมเปญ” ในปัจจุบัน เป็นอันสิ้นสุดยุค
พระนคร ต่อมากัมพูชาตกเป็นเมืองขึ้นของฝรั่งเศส (พ.ศ.2410-2497) เมื่อกัมพูชาได้รับเอกราชและตั้ง
ช่ือประเทศว่า “พระราชอาณาจักรกัมพูชา” เจ้านโรดมสีหนุ พระองค์ทรงยกพระพุทธศาสนาเป็นศาสนา
ประจำชาติ (ดนัย ไชยโยธา, 2548: 66) พระองค์ได้สละราชสมบัติให้พระราชบิดา ชื่อ พระเจ้านโรดม
สุรามฤต ปกครองแทน ส่วนพระองค์มาตั้งพรรคการเมืองเป็นนายกรัฐมนตรี ใช้วิธีดำเนินนโยบาย
ต่างประเทศท้ังแบบประชาธิปไตยและคอมมิวนิสต์ สร้างความวุ่นวายแก่บ้านเมือง จนเกิดการปฏิวัติขึ้น
ล้มระบอบกษัตริย์เปลี่ยนเป็นประธานาธิบด ีโดยนายพลลอนนอล หัวหน้าคณะปฏิวัต ิเป็นประธานาธบิดี
คนแรก พระพุทธศาสนาก็ยังได้รับการสนับสนุนส่งเสริมต่อไป ต่อมานายพลลอนนอลปฏิวัติเป็นแบบ
คอมมิวนิสต์ (พ.ศ. 2518) คนเขมรล้มตายไปประมาณ 2,000,000 คน พระสงฆ์ก็ได้รับความเดือดร้อน
มาก ดังมีผู้นำชาวพุทธเขมรที่ลี้ภัยไปสหรัฐอเมริกา ได้กล่าวในที่ประชุมศาลาว่าการเมืองบอสตันเมื่อ 
พ.ศ. 2524 ว่า “ประชาชนกัมพูชาเกินกว่าหนึ่งในสามได้ถูกสังหาร รวมทั้งพระภิกษุเกือบทั้งหมด 
80,000 รูป” พระที่อยู่ในวัดก็ต้องทำงานด้านจักสาน พระที่มีความรู้จะถูกสังหารหมด แม้พระพุทธรูป
ในวัดก็ไม่ให้เก็บไว้ ต่อมามีการรื้อฟ้ืนระบอบกษัตริย์ขึ้นมาอีก เป็นการปกครองระบอบประชาธิปไตย ทำ
ให้สถานการณ์ของพระพุทธศาสนาเจริญขึ้นตามลำดับ 

พัฒนาการพระพุทธศาสนาในลาว 
พระพุทธศาสนาแบบเถรวาทเริ่มเข้าสู่ราชอาณาจักรลาวเป็นทางการในสมัยพระเจ้าฟ้างุ้ม

มหาราช (พ.ศ. 1896-1916) ซึ ่งตรงกับสมัยพระเจ้าอู ่ทองแห่งกรุงศรีอยุธยาของไทย ทรงนำ
พระพุทธศาสนาแบบเถรวาทมาจากกัมพูชา โดยการชี้แนะของพระนางแก้วเก็งยา พระมเหสีชาวกัมพูชา 
(พระมหาดาวสยาม วชิรปัญโญ, 2555: 46) พระเจ้านครหลวง แห่งกัมพูชาได้พระราชทานพระพุทธรูป
ยืนปางประทานพร สูง 94 เซนติเมตร หนัก 67.6 กิโลกรัม นามว่า “พระบาง” หรือพระบางพุทธลาวรรณ 
เป็นปูชนียวัตถุคู่บ้านคู่เมืองของอาณาจักรล้านช้างจนถึงปัจจุบัน ยุคพระเจ้าโพธิสาลราช (พ.ศ.2063-
2090) สาเหตุที่ตั้งชื่อนี้เพราะพระมารดาได้ฝันเห็นต้นพระศรีมหาโพธิ์และต้นรัง รุ่งเรืองไปด้วยใบและ
ดอก จึงเรียกขานพระโอรสว่า “โพธิสาล” พระองค์ทรงมีความเลื่อมใสในพระพุทธศาสนามาก ทรงมี
พระราชดำริให้เลิกการทรงเจ้าเข้าผี แต่ก็ไม่สู ้จะได้ผลเพราะการทรงเจ้าเข้าผีเป็นประเ พณีฝังใจ
ประชาชนมานานแล้ว ต่อมาสมัยพระเจ้าไชยเชษฐาธิราช (พ.ศ.2091-2114) พระราชโอรสของพระเจ้า
โพธิสาลและเจ้าหญิงยอดคำพระธิดาจากเมืองเชียงใหม่ พระองค์ได้อัญเชิญพระแก้วมรกตซึ่งประดิษฐาน 
ณ เจดีย์หลวงในวัดเจดีย์หลวงเมืองเชียงใหม่ไปเวียงจันทน์ ทรงทนุบำรุงพระพุทธศาสนาไว้มากมาย เช่น 
พระองค์ทรงปฏิสังขรณ์พระธาตุหลวง โปรดให้บูรณะพระธาตุพนม โปรดให้สร้างพระพุทธรูปองค์ตื้อ 
เป็นต้น (พระมหาดาวสยาม วชิรปัญโญ, 2555: 69) ยุคพระเจ้าสุริยวงศาธรรมิกราช (พ.ศ.2181-2238) 
เป็นยุคทองแห่งอาณาจักรล้านช้าง พระพุทธศาสนามีความเจริญสูงสุด ซึ่ งเห็นได้จากจดหมายเหตุของ
ฟอน วูสฮอฟ ทูตชาวฮอลันดา กล่าวว่า “...พระพุทธศาสนาที่นี่เจริญรุ่งเรืองมาก พระสงฆ์ในเวียงจันทน์
มีมากกว่าทหารในกองทัพของพระเจ้าแผ่นดินเยอรมันเสียอีก วัดวาอารามใหญ่โตและงดงาม...” (พระ



วารสารมนุษยศาสตรแ์ละสังคมศาสตร์เพื่อการพัฒนาอย่างยั่งยนื ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2567 
Received: Mar 15, 2024, Revised: May 8, 2024, Accepted: Jun 4, 2024 

~ 96 ~ 

มหาดาวสยาม วชิรปัญโญ, 2555:85) เมื ่อสิ ้นสุดรัชกาลของพระเจ้าสุร ิยวงศาธรรมิกราชแล้ว 
สถานการณ์บ้านเมืองตกต่ำ เรียกว่ายุค 3 อาณาจักร หรือ 3 รัฐ เพราะเกิดการแย่งชิงราชบัลลังก์กัน 
แยกออกเป็น เวียงจันทน์ หลวงพระบาง และจำปาศักดิ์  จนในท่ีสุด พ.ศ.2322-2436 อาณาจักรลาวทั้ง 
3 กลายเป็นขอบขัณฑสีมาของไทยโดยสมบูรณ์ ตรงกับสมัยพระเจ ้าตากสินแห่งกร ุงธนบุรี  
พระพุทธศาสนานิกายธรรมยุติ โดยการนำของพระวชิรญาณหรือ พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้า
เจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ 4 ได้เผยแผ่เข้าสู่ลาว ต่อมายุคการปกครองของฝรั่งเศส (พ.ศ.2436-2497) ฝรั่งเศสมี
แผนการที่จะลบล้างพระพุทธศาสนา โดยขั้นต้นให้สำรวจจำนวนพระภิกษุสามเณรเพื่อจะเก็บส่วย จน
เกิดขบวนการต่อสู้เพื่อเอกราช ฝรั่งเศสพ่ายแพ้ที่ค่ายเดียนเบียนฟูในเวียดนามเหนือ ทำให้ลาว กัมพูชา
และเวียดนามเป็นเอกราช ลาวได้เปลี่ยนแปลงการปกครองเป็นระบอบประชาธิปไตย มีกษัตริย์อยู่ใต้
กฎหมายรัฐธรรมนูญ เรียกประเทศของตนว่า “ราชอาณาจักรลาว” และได้ทะนุบำรุงพระพุทธศาสนา
เป็นการใหญ่ เช่น ตั้งโครงการพิมพ์พระไตรปิฎก 80 เล่ม เพื่อฉลอง 25 พุทธศตวรรษ จัดตั้งโรงเรียน
พุทธศาสนาวันอาทิตย์ ก่อตั้งพุทธสมาคม ยุวพุทธิกสมาคม ต่อมาสถานการณ์ทางการเ มืองเกิดการ
เปลี่ยนแปลง พรรคคอมมิวนิสต์มีอำนาจสูงสุดล้มระบอบสถาบันกษัตริย์ พรรคคอมมิวนิสต์บังคับให้พระ
ออกไปทำการเกษตร ทำสวนทำไร่ อีกทั้งห้ามบวชอีกด้วย ทำให้จำนวนพระภิกษุสามเณรลดลงไปเรื่อย 
ๆ ในช่วงหลัง พ.ศ.2518 นั ้นย ังคงมีความรุนแรงอยู ่ ต ่อมาการผ่อนปรนต่อพระ สงฆ์ลงบ้าง 
พระพุทธศาสนาได้รับการฟื้นฟูหลังพ.ศ. 2523 ซึ่งเป็นช่วงที่ การปฏิวัติเริ่มเบาบางลง และรัฐบาลลาว
สนใจการฟื้นฟูทางเศรษฐกิจให้มีความเสรีมากขึ้น (วรฉัตร เจริญผล,  2548: 56) ปัจจุบันแม้ลาวจะ
ปกครองด้วยระบอบคอมมิวนิสต์ แต่ก็ผ่อนปรนมาตามลำดับ ประชาชนลาวมีสิ ทธิเสรีภาพทำนอง
เดียวกับประเทศท่ีปกครองระบอบประชาธิปไตย ทางด้านพระพุทธศาสนา มีการเรียนบาลีตั้งแต่ประโยค 
3 ถึงประโยค 9 เหมือนกับประเทศไทย เพราะพระเถระลาวส่วนมากได้รับการศึกษาจากประเทศไทย 

พัฒนาการพระพุทธศาสนาในเมียนมา (ในเนื้อหาใช้คำว่าพม่า) 
พระพุทธศาสนาในพม่าสมัยแรก ๆ ยังคงคลุมเครืออยู่ นักเขียนหลายคนต่างให้ทัศนะต่าง ๆ 

กันเช่น บางคนก็ว่า พม่าได้รับพระพุทธศาสนามาจากตอนเหนือของอินเดีย บางคนก็ว่าจากอนิเดียด้าน
ฝั่งทะเลทิศตะวันออก บางคนก็ว่ารับพระพุทธศาสนาจากลังกา จีน และเขมร แต่ยุคที่มีหลักฐานและ
แน่ใจได้ว่าพระพุทธศาสนาได้แผ่เข้ามาในพม่าคือในพุทธศตวรรษที่ 6 เพราะได้พบคำจารึกเป็นภาษา
บาลีในพม่าภาคใต้และท่านตารนาถ นักประวัติศาสตร์ชาวทิเบตก็ได้เล่าว่ามีการสั่งสอนพระพุทธศาสนา
แบบเถรวาทในพะโค พม่าและอินโดจีนมาตั้งแต่สมัยพระเจ้าอโศกมหาราช ต่อมาไม่นานศิษย์ของพระวสุ
พันธุ ได้นำพระพุทธศาสนาฝ่ายมหายานเข้าไปเผยแผ่ ทำให้นิกายเถรวาทกับนิกายมหายานอยู่เคียงคู่กัน
มาในพม่าเป็นเวลาหลายศตวรรษ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2555: 183) ครั้นถึงช่วงปลาย
พุทธศตวรรษท่ี 16 พระเจ้าอนุรุทธ์มหาราชหรืออโนรธามังช่อ (ข้ึนครองราชย์ พ.ศ.1588-1621) พระเจ้า
อนุรุทธ์ทรงศรัทธาเลื่อมใสนิกายเถรวาท จึงทรงส่งพระราชสาสน์ไปถึงพระเจ้ามนูหะพระมหากษัตริย์
มอญแห่งเมืองสะเทิม เพื่อขอคัมภีร์พระไตรปิฎกจำนวนหนึ่งไปยังพุกามแต่พระเจ้ามนูหะทรงปฏิเสธ 
พระเจ้าอนุรุทธ์จึงทรงนำกองทัพไปตีเมืองสะเทิมจนมีชัย แล้วโปรดเกล้าฯ ให้นำพระสงฆ์มอญพร้อมกับ
พระไตรปิฎกกลับไปยังกรุงพุกาม พระพุทธศาสนานิกายเถรวาทอย่างพุกามจึงได้แผ่ขยายไปทั่ว
อาณาจักรพม่าตั้งแต่นั้นเป็นต้นมา (ดนัย ไชยโยธา, 2548: 62) ในพ.ศ.1733 ตรงกับรัชสมัยของพระ
เจ้านรปติสิทธุ (พ.ศ. 1716-1753) พระมหากษัตริย์แห่งกรุงพุกาม พระองค์ทรงทราบข่าวว่าทางศรีลังกา
มีการทำสังคายนาพระธรรมวินัย ครั้งท่ี 6 จึงทรงพระกรุณาโปรดเกล้าฯให้อาราธนาพระอุตตราชีวเถระ



Journal of Humanities and Social Sciences for Sustainable Development Vol.7 No.1 January – June 2024 
Received: Mar 15, 2024, Revised: May 8, 2024, Accepted: Jun 4, 2024 

~ 97 ~ 

นำคณะพระภิกษุสงฆ์และสามเณรเดินทางไปสืบพระพุทธศาสนาที่ศรีลังกา พระพุทธศาสนานิกายเถร
วาทอย่างลังกาวงศ์ก็เข้ามาเผยแผ่ในพม่าด้วย (ดนัย ไชยโยธา, 2548: 62)  

ศูนย์กลางการปกครองพม่าอยู่ท่ีกรุงพุกามได้ดำรงอยู่เรื่อยมาจนถึง พ.ศ.1827 ก็สิ้นสุดอำนาจ 
เพราะการรุกรานของพวกมองโกลเป็นผลให้อาณาจักรต่าง ๆ ในพม่าได้แยกตัวเป็นอิสระ ในรัชสมัยพระ
เจ้าธรรมเจดีย์ศรีปิฎกธร (พ.ศ. 2003-2035) แห่งกรุงหงสาวดี พระองค์ทรงเป็นพระมหากษัตริย์มอญที่
มีศรัทธามั่นคงในพระพุทธศาสนา ทรงพิจารณาเห็นว่าพระสงฆ์มีความแตกแยกออกเป็น 6 คณะ คือ 
คณะที่หนึ่งมาจากเขมร อีกห้าคณะมาจากศรีลังกา ใน พ.ศ.2018 พระเจ้าธรรมเจดีย์จึงทรงอาราธนา
พระสงฆ์มาจากศรีลังกา แล้วให้พระสงฆ์พม่าทั้งหมดอุปสมบทใหม่รวมเข้าเป็นนิกายเถรวาทอย่างลังกา
วงศ์เดียวกันแต่นั ้นมา หลังจากนั้นมอญกับพม่าได้ทำสงครามแย่งชิงความเป็นใหญ่กันตลอดเวลา 
จนกระทั่งพ.ศ. 2300 ในรัชสมัยพระเจ้าอลองพญา (พ.ศ. 2296-2303) ชนชาติมอญสูญสิ้นอำนาจลง
อย่างเด็ดขาด ครั้นล่วงมาถึงรัชสมัยพระเจ้ามินดง (พ.ศ. 2395-2420) พระพุทธศาสนาได้เจริญมั่งคงใน
พม่า เนื่องจากมีการสังคายนาพระธรรมวินัย ครั้งที่ 5 ที่เมืองมัณฑะเลย์ พระเจ้ามินดงทรงพระกรุณา
โปรดเกล้าฯ ให้จารึกพระไตรปิฎกลงบนแผ่นหินอ่อน ต่อมารัชสมัยของพระเจ้าธีบอ (พ.ศ. 2420-2428) 
พม่าตกเป็นประเทศราชของอังกฤษ (พ.ศ. 2430-2492) สถาบันกษัตริย์ถูกล้มล้าง พระพุทธศาสนาได้รับ
ความกระทบกระเทือนเพราะขาดการอุปถัมภ์จากรัฐบาล แต่ประชาชนชาวพม่าส่วนใหญ่ยังมีศรัทธามั่น
ในพระพุทธศาสนาและได้ประคับประคองสถาบันพระพุทธศาสนาให้อยู่ได้ตลอดมา (ดนัย ไชยโยธา, 
2548: 63) หลังได้รับอิสรภาพ ผู้นำของชาติและผู้นำด้านศาสนามีความกระตือรือร้นในกิจกรรมของ
พระพุทธศาสนาเป็นอย่างมาก เช่น เนื่องในโอกาสฉลอง 25 พุทธศตวรรษรัฐบาลพม่ารับเป็นเจ้าภาพ
จัดทำสังคายนาครั้งที่ 6 ขึ้น ณ กรุงย่างกุ้ง เริ่มตั้งแต่เดือนพฤษภาคม พ.ศ. 2498 ถึงเดือนพฤษภาคม 
พ.ศ. 2500 ในการนี้รัฐบาลพม่าได้อาราธนาพระสงฆ์และผู้แทนชาวพุทธจากประเทศต่าง ๆ มาร่วมการ
ทำสังคายนาด้วย และได้จัดพิมพ์พระไตรปิฎก คัมภีร์อรรถกถา ปกรณ์พิเศษต่าง ๆ ข้ึน ทำให้คำสอนของ
พระพุทธศาสนานิกายเถรวาทมีความบริสุทธ์ิบริบูรณ์มากยิ่งข้ึน (ประยงค์ แสนบุราณ,2557: 62)  

พัฒนาการพระพุทธศาสนาในเวียดนาม 
พระพุทธศาสนาเผยแผ่เข้าไปในเวียดนาม 2 ทางด้วยกัน คือครั้งแรกได้รับพระพุทธศาสนาเมื่อ

พุทธศตวรรษท่ี 7 จากอาณาจักรจามปา หรือจัมปา ตั้งอยู่ระหว่างประเทศเวียดนามเหนือและเวียดนาม
ใต้  ชาวอินเดียพวกปัลลวะมาจากทางภาคใต้ของอินเดีย อพยพเข้ามาอยู่ในอาณาจักรจามปา ได้นำ
พระพุทธศาสนาและศาสนาพราหมณ์เข้ามาเผยแผ่ด้วย ทำให้ชาวจามปานับถือพระพุทธศาสนาและ
ศาสนาพราหมณ์ตั้งแต่นั้นเป็นต้นมา แต่ศาสนาพราหมณ์มีอิทธิพลมากกว่าเพราะยกย่องชนช้ันปกครอง 
พ.ศ.2086อาณาจักรจามปาล่มสลายเพราะรบแพ้ญวนพวกญวนก็อพยพผู้คนเข้าไปแย่งที่ทำกินแล้วค่อย 
ๆ กลืนชนชาติจามปาให้เป็นญวนไป ดังปรากฏอยู่ในพระราชพงศาวดารไทยว่า “เมื่อสยามตีเขมรแตกได้
กวาดพวกเขมรเข้ามามีพวกจามติดมาด้วย โปรดให้พวกจามตั้งถิ่นฐานอยู่ที่กรุงศรีอยุธยา จนมีคลองสาย
หนึ่งชื่อว่า คลองจาม พวกจามได้เป็นทหารในกองทัพสยามด้วยเรียกว่า กองอาสาจามและเป็นบรรพ
บุรุษของพวกแขกครัวในทุกวันน้ี”  

ครั้งที่ 2 พระพุทธศาสนาเข้าสู่ประเทศเวียดนามจากทางจีน กล่าวคือ เมื่อพุทธศตวรรษที่ 10 
พระวินีรุจิ ชาวอินเดีย ได้เข้ามาเผยแผ่พระพุทธศาสนาในประเทศจีนในยุคที่พระพุทธศาสนาถูกกดขี่ จึง
ได้เดินทางเข้ามายังประเทศเวียดนาม แถบอ่าวตังเกี๋ย เผยแผ่พระพุทธศาสนานิกายฉานหรือฌาน  ซึ่งใน
เวียดนามเรียกว่า เธียน (ญี่ปุ่น เรียกว่า เซน)  จนได้รับความนับถือเป็นพระสังฆราชนิกาย  



วารสารมนุษยศาสตรแ์ละสังคมศาสตร์เพื่อการพัฒนาอย่างยั่งยนื ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2567 
Received: Mar 15, 2024, Revised: May 8, 2024, Accepted: Jun 4, 2024 

~ 98 ~ 

เธียนองค์แรกในประเทศเวียดนาม ต่อมาราว พ.ศ. 1512 หลังจากญวนได้กอบกู้อิสรภาพจากจีนได้แล้ว
ราชวงศ์ดินห์ได้ครองอำนาจ กษัตริย์ในราชวงศ์นี้ต่างได้ทำนุบำรุงพระพุทธศาสนาเป็นอย่างดี ต่อมาใน
ราชวงศ์เล (พ.ศ. 1553-1768) ได้มีการส่งคณะทูตไปจีน คณะทูตได้ขอพระไตรปิฎกมา 1 ชุด และมีการ
รณรงค์ให้พลเมืองหันมานับถือพระพุทธศาสนาอย่างจริงจัง ต่อมามีบาทหลวงเข้ามาเผยแผ่ศาสนาคริสต์
ในประเทศเวียดนาม เวียดนามใต้ให้การต้อนรับเพราะเป็นการตอบแทนที่บาทหลวงได้ช่วยเจ้าเชียงสื
อลี ้ภัยและกู้ชาติคืนได้ ต่อมาพระเจ้ามินห์ มาง (พ.ศ.  2363-2401) นับถือศาสนาขงจื้อและนิยม
วัฒนธรรมจีนมาก พระองค์ไม่ชอบชาวคริสต์ จึงให้สังหารชาวเวียดนามที่นับถือศาสนาคริสต์เป็นจำนวน
มาก จึงเป็นสาเหตุให้ฝรั่งเศสได้ข้ออ้างเข้าแทรกแซงกิจการภายในและยึดดินแดนเวียดนามไปรวมกับ
ลาวและกัมพูชาอยู ่ในการปกครองเดียวกันเรียกว่า “อินโดจีนฝรั ่งเ ศส” จนพระพุทธศาสนาถูก
เบียดเบียน เช่น มีการจำกัดจำนวนพระในวัด จะสร้างวัดใหม่จะต้องได้รับอนุญาตก่อน และสิ่งของตา่ง 
ๆ ที่จะทำบุญจะถูกจำกัดจำนวน (พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ.ปยุตฺโต, 2555: 246) ต่อมามีขบวนการ
ต่อต้านฝรั่งเศสจนเกิดการแบ่งเวียดนามเป็น 2 ส่วน คือเวียดนามเหนือ ปกครองด้วยระบอบคอมมิวนสิต์ 
มีโฮจิมินห์เป็นประธานาธิบดี และเวียดนามใต้ปกครองด้วยระบอบสาธารณรัฐ มีโงดินห์เดียม เป็น
ประธานาธิบดี (พ.ศ.2498-2506)  ประธานาธิบดีโงดินห์เดียมนับถือศาสนาครสิต ์ได้เบียดเบียนชาวพุทธ 
จนเกิดเหตุการณ์สะเทือนใจทั่วโลกเมื่อพระภิกษุทิค กวาง ดุ๊ค (Thich Guang Duc) อายุ 72 ปี เผา
ตัวเองประท้วงถึงแก่มรณภาพในวันท่ี 11 มิถุนายน พ.ศ.2506 เป็นเหตุให้ชาวพุทธเกิดความเห็นใจ รวม
เป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน เกิดความกล้าหาญที่จะต่อต้านรัฐบาล คนในตระกูลโง นางโงดินห์นู   เรียกพระ
ว่า พวกขบถและเยาะเย้ยว่า “ประวัติความดีงามของชาวพุทธมีอย่างเดียว คือการย่างเนื้อสด ถ้ามีการ
ย่างเนื้อสดตัวเองอีก ฉันจะตบมือให้” คำพูดนี้เป็นการโหมกระพือไฟให้ลุกเพลิงยิ่งขึ้น มีการเผาตัวเอง
เพิ่มขึ้นอีก มีทั้งพระภิกษุ สามเณร และแม่ชี (พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ.ปยุตฺโต, 2555: 273) จนทำให้
พระสันตะปาปา ประมุขศาสนจักรโรมันคาทอลิกประกาศว่า ไม่มีส่วนเกี่ยวข้องในการบีบคั้นชาวพุทธ 
ประธานาธิบดีเคเนดี้แห่งสหรัฐอเมริกา ได้สั่งยุติให้ความช่วยเหลือกองกำลังพิเศษของนางโงดินห์นู  
องค์การสหประชาชาติตั้งคณะผู้แทนมาสอบสวนข้อเท็จจริง นายพลเดืองวันมินห์ยึดอำนาจรัฐบาลโง
ดินห์เดียมและและโงดินห์นูถูกสังหารในรถบรรทุกทหาร เมื่อสิ้นอำนาจตระกูลโง พระพุทธศาสนาก็
เจริญขึ้น คณะสงฆ์ได้จัดตั้งองค์การ “สหพุทธจักรเวียดนาม” มีสำนักงานอยู่ที่ไซง่อน องค์กรนี้มีสมเด็จ
พระสังฆราชเป็นประมุข ต่อมาพระสงฆ์ชั้นผู้นำเล่นการเมืองมากขึ้นจนไม่สามารถควบคุมได้ นำไปสู่
วิกฤติชาวพุทธใน พ.ศ.2509 มีการเผาตัวตายและเดินขบวนทำนองเดียวกับที่เคยทำมา แต่ประชาชนไม่
เห็นชอบด้วยถือว่าเป็นเรื่องการเมืองแล้วโยงเข้าสู่ศาสนาเท่านั้น ต่อมาปลาย พ.ศ. 2509 สหรัฐอเมริกา
ได้ส่งทหารเข้ามาในเวียดนามใต้กว่า 500,000 คน เพื่อรบกับเวียดนามเหนือ สงครามยุติลงใน พ.ศ.  
2516 สหรัฐอเมริกาถอนกำลังออกจากเวียดนาม คอมมิวนิสต์ก็เข้าปกครองเวียดนามใต้ แล้วประกาศ
รวมเวียดนามเหนือกับเวียดนามใต้เป็นประเทศเดียวกันในวันที่ 1  พฤษภาคม พ.ศ. 2518 (ชาติชาย 
พณานนท์,ม.ป.ป.: 20-25) เมื่อรัฐบาลคอมมิวนิสต์ปกครองเวียดนาม พระพุทธศาสนาได้ถูกลบหลู่ไป
มากแต่ปัจจุบันรัฐบาลให้เสรีภาพในการนับศาสนามากขึ้น ปัจจุบันชาวเวียดนามนับถือพระพุทธศาสนา 
ส่วนใหญ่เป็นนิกายมหายาน ซึ่งก็มีนิกายเธียนหรือเซน และนิกายตินห์โดหรือสุขาวดี ส่วนนิกายเถรวาท
ก็มีการนับถือส่วนมากในกลุ่มชาวเขมรที่อยู่ในเวียดนาม 

 
 



Journal of Humanities and Social Sciences for Sustainable Development Vol.7 No.1 January – June 2024 
Received: Mar 15, 2024, Revised: May 8, 2024, Accepted: Jun 4, 2024 

~ 99 ~ 

สรุปผลการวิจัย 
งานวิจัยเรื่อง “การเปรียบเทียบพัฒนาการพุทธศาสนาในอาเซียน” มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษา

พัฒนาการของพระพุทธศาสนา เปรียบเทียบพัฒนาการของพระพุทธศาสนาและศึกษาอิทธิพลของพระ
พุทธที่มีต่อสังคมในอาเซียน (ไทย กัมพูชา ลาว พม่าและเวียดนาม) จากวัตถุประสงค์ในการวิจัยครั้งนี้
สรุปผลได้ ดังนี ้

การเข้ามาของพระพุทธศาสนาในอาเซียนสอดคล้องกับการกำเนิดศาสนาในอินเดีย ในสมัย
พระเจ้าอโศกมหาราช (พ.ศ.271-311) ได้ส่งพระสมณทูตสู่อินโดจีน ทำให้ไทย กัมพูชา ลาว พม่าและ
เวียดนามได้รับพระพุทธศาสนาแบบเถรวาท แต่เมื่อนำมาเปรียบเทียบกันแล้วปรากฏว่าเหตุการณ์ทาง
ประวัติศาสตร์ส่งผลให้ความเชื่อทางพระพุทธศาสนาแตกต่างออกไป เช่น เวียดนามเมื่อตกอยู่ภายใต้การ
ปกครองของจีนประมาณ 1,000 ปี อิทธิพลของพระพุทธศาสนาแบบมหายานของจีนก็ฝังรากลึกใน
แผ่นดินเวียดนาม แต่สมัยอาณาจักรจามปา (เวียดนามใต้)  ชาวจามรับวัฒนธรรมอินเดีย ศาสนาในจัม
ปาจึงเป็นแบบเดียวกับกัมพูชาคือ ศาสนาพราหมณ์-ฮินดูเหมือนกันและส่วนใหญ่ คือ นิกายไศวะ ต่อมา
นับถือพระพุทธศาสนาแบบมหายาน ส่วนไทย กัมพูชา ลาวและพม่า เมื่ออารยธรรมขอมรุ่งเรืองได้นำ
ศาสนาพราหมณ์-ฮินดูมาผสมผสานกับพระพุทธศาสนาอยู่ไม่น้อย เช่น ในไทยพิธีการบวชนาค การ
กรวดน้ำ เป็นพิธีกรรมของพราหมณ์-ฮินดูซึ่งตามหลักศาสนาพุทธไม่มี หรือในกัมพูชามีการนับถือพระ
ศิวะและมีการบูชาศิวลึงค์ ทั้งถือว่าเป็นลัทธิประเพณีทั้งทางราชการและโดยทั่วไป ในลาวที่แขวงจำปา
ศักดิ์วัฒนธรรมขอมเข้ามามีอิทธิพลในชีวิตประจำวันของประชาชนท่ีเห็นได้จากของเซ่นไหว้ตามที่ต่าง ๆ 
ในพม่าจะพบสิ่งที่เป็นเครื่องหมายของลัทธิที่บูชาพระศิวะน้อยมากแต่กลับมีเทวรูปเกี่ยวกับเทวดาใน
ลัทธิวิษณุมากมาย อิทธิพลของพระพุทธศาสนาในอาเซียนสะท้อนได้จากด้านการเมืองการปกครอง ด้าน
สังคมและวัฒนธรรมของไทย กัมพูชา ลาว พม่าและเวียดนาม 
 
อภิปรายผล 

ซึ่งการเปรียบเทียบพัฒนาการพระพุทธศาสนาในอาเซียน ผู้วิจัยวิเคราะห์ได้ 3 ประเด็น ดังนี้  
ประเด็นที่ 1 แนวคิดเรื่องธรรมราชาของพระพุทธศาสนาในอาเซียน เรื่องราวความเป็นมาของ

คำว่า “ราชา” ปรากฏอยู่ในพระสูตรที่มีช่ือว่า “อัคคัญญสูตร” ซึ่งนักปราชญ์ทางพระพุทธศาสนาถือว่า
เป็นหนังสือว่าด้วยต้นกำเนิดของโลก “The Book of Genesis” จุดเริ่มต้นของการเกิดชนช้ันปกครองที่
เรียกว่า “วรรณกษัตริย์” บุคคลที่ได้รับการคัดเลือกให้ทำหน้าที่ปกครองเรียกว่า “พระมหาสมมติราช” 
หมายถึงผู ้ที ่มหาชนคัดเลือกมาให้ทำหน้าที่ปกครองเพื่อรักษาความสงบเรียบร้อยในสังคม ดังนั้น 
พระพุทธเจ้าจึงตรัสว่า “เพราะเป็นผู้ที่มหาชนสมมติ คำว่า พระมหาสมมติ จึงอุบัติขึ้นเป็นอันดับแรก” 
โดยนัยนี้ ผู้ปกครองย่อมมีหน้าที่ในการแบ่งปันที่ทำนาและมีอำนาจกำกับดูแลสิทธิในที่ทำกินให้กับ
ประชาชน เนื่องจากเป็นใหญ่ในท่ีทำนา (เขตตะ) เขาจึงได้ช่ือว่า “ขัตติยะหรือกษัตริย์” ดังพุทธพจน์ที่ว่า 
“เพราะเป็นใหญ่ยิ่งแห่งที่นาทั้งหลาย ดังนี้แล คำว่ากษัตริย์ กษัตริย์จึงอุบัติขึ้นเป็นอันดับที่สอง” ผู้ที่
ได้รับเลือกเป็นกษัตริย์ต้องทำหน้าที่แบ่งปันที่ดินทำกินโดยไม่มีอคติหรือความลำเอียงและต้องรักษา
ความสงบเรียบร้อยในสังคมด้วยความยุติธรรมจนผู้ใต้ปกครองเกิดความยินดีพอใจในการปฏิบัติหน้าที่
ของเขา ด้วยเหตุนี้ผู้ปกครองจึงได้อีกชื่อหนึ่งว่า “ราชา” แปลว่าผู้สร้างความยินดีพอใจให้กับประชาชน 
ดังพระบาลีที่ว่า “ธมฺเมน ปเร รญฺเชตีติ โข...ราชา” แปลว่า ชื่อว่าราชาเพราะเป็นผู้ทำให้คนเหล่าอื่น
ย ินด ีพอใจโดยธรรม (ประยูร ธม ฺมต ิตโต, 2557: 5 -6) ธรรมราชาเป็นกษัตริย ์ในอุดมคติของ



วารสารมนุษยศาสตรแ์ละสังคมศาสตร์เพื่อการพัฒนาอย่างยั่งยนื ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2567 
Received: Mar 15, 2024, Revised: May 8, 2024, Accepted: Jun 4, 2024 

~ 100 ~ 

พระพุทธศาสนา แนวคิดเรื่องธรรมราชาปรากฏอยู่ในจักกวัตติสูตร ในพระสูตรนี้พระพุทธเจ้า ตรัสว่า 
“พระเจ้าจักรพรรดิ เป็นผู้ทรงธรรม เป็นธรรมราชา เป็นใหญ่ในแผ่นดิน มีมหาสมุทรทั้งสี่ล้อมรอบ เป็นผู้
พิชิต”พระภิกษุรูปหนึ่งทูลถามพระพุทธเจ้าว่า เมื่อพระราชาเป็นใหญ่ในแผ่นดินแล้วจะมีอะไรยิ่งใหญ่ไป
กว่าพระราชาหรือไม่ พระพุทธเจ้าตรัสตอบว่า ธรรมเป็นสิ่งที่ใหญ่กว่าพระราชา (ประยูร ธมฺมติตโต, 
2557: 7) พระเจ้าอโศกมหาราชคือธรรมราชาต้นแบบ ทรงอุปถัมภ์บำรุงพระพุทธศาสนาด้วยวิธีการต่าง ๆ 
เช่น สร้างวัดจำนวน 84,000 วัด อุปถัมภ์การสังคายนาครั้ งที ่ 3 ส่งพระธรรมทูตไปประกาศ
พระพุทธศาสนา (อำนวย วีรวรรณ, 2555: 43) นักปราชญ์ชาวมอญได้แต่งคัมภีร์ว่าด้วยหลักการ
ปกครองบ้านเมืองที่มีชื่อว่า “พระธรรมศาสตร์” ซึ่งตรงกับภาษาบาลีว่า ธมฺมสตฬถํ (ดัดแปลงคัมภีร์มนู
ธรรมศาสตร์ของศาสนาพราหมณ์) ในประเทศไทยเมื่อพ่อขุนรามคำแหงมหาราชขึ้นครองราชย์กรุง
สุโขทัย พ.ศ.1822 พระองค์ใช้ระบอบการปกครองแบบปิตุราชาธิปไตย คือแบบพ่อปกครองลูก ตามคำ
ประกาศของพระเจ้าอโศกมหาราชที ่ว่า “ประชาชนทุกคนเป็นลูกของข้าฯ” และใช้คัมภีร์พระ
ธรรมศาสตร์เป็นหลักในการปกครองบ้านเมืองจนถึงสมัยกรุงรัตนโกสินทร์ ในพม่าพระเจ้าฟ้ารั่ว (มะกะ
โท) หรือพระเจ้าวะเรรุ (Wareru) พ.ศ. 1830 ตรงกับสมัยพ่อขุนรามคำแหงมหาราช ทรงให้แต่งคัมภีร์
พระธรรมศาสตร์ขึ้นใหม่ โดยทำต้นฉบับเป็นภาษาบาลีแล้วแปลเป็นภาษามอญ ต่อมาได้มีการแปลจาก
ภาษาบาลีเป็นภาษาพม่า ในลาวสถาบันกษัตริย์และสถาบันศาสนา เป็นเสาหลักที่ค้ำจุนประเทศ เจ้า
มหาชีวิตทุกพระองค์จะต้องมาประทับที่วัดล่องคูณเพื่อฝึกอบรมจิตใจ ศึกษาคัมภีร์พระธรรมศาสตร์ 
แสวงหาหลักใจ เพราะผู้ที่ขึ้นครองราชย์นั้นจะต้องมีภาระหน้าที่ยิ่งใหญ่ (ฉัตรสุมาลย์, 2556: 198) 
คัมภีร์พระธรรมศาสตร์ได้กำหนดให้ธรรมราชาในดินแดนสุวรรณภูมิสมัยสมบูรณาญาสิทธิราชย์ทรงถือ
ปฏิบัติธรรมดังต่อไปนี้ 1. ทศพิธราชธรรม หรือราชธรรม 10 ประการ 2. การรักษาศีล 5 เป็นปรกติและ
รักษาศีล 8 ในวันอุโบสถ 3. มีความเมตตากรุณาต่อสัตว์ท้ังปวง 4. ดำเนินตามหลักนิติธรรมในคัมภีร์พระ
ธรรมศาสตร์ 

สรุปได้ว่า ธรรมราชาเป็นอุดมการณ์ทางการเมืองการปกครองตามคติทางพระพุทธศาสนาที่
ได้รับการนำไปประยุกต์ใช้ในดินแดนที่นับถือพระพุทธศาสนา ไม่ว่าในประเทศไทย กัมพูชา ลาว และ
พม่าต่างก็นำหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาจึงมาเป็นหัวใจหลักในการดำเนินชีวิต ส่วนในเวียดนาม ชาว
พุทธส่วนใหญ่นับถือพระพุทธศาสนาแบบมหายาน ที่เป็นเถรวาทน้อยมาก พระพุทธศาสนาในเวียดนาม
จึงไม่ได้เป็นส่วนหนึ่งของสังคมเวียดนาม ซึ่งต่างไปจากประเทศไทย ลาว กัมพูชา และพม่า 

ประเด็นที่ 2 ความเป็นมาและเส้นทางของพระพุทธศาสนาในอาเซียน 
เมื่อเปรียบเทียบความเป็นมาและเสน้ทางของพุทธศาสนาในไทย กัมพูชา ลาว และพม่า พบว่า 

ไทย กัมพูชา ลาว และพม่ารับพระพุทธศาสนาแบบเถรวาทมาจากอินเดีย ตั้งแต่สมัยพระเจ้าอโศก
มหาราชแห่งราชวงศ์เมารยะ (ประมาณพุทธศตวรรษที่ 3) พระเจ้าอโศกมหาราชทรงเลื่อมใสศรัทธาใน
พระพุทธศาสนามาก จึงโปรดให้ส่งธรรมทูตจาริกเผยแผ่ไปท่ัวทิศานุทิศ 9 สายด้วยกัน โดยสายที่ 8 พระ
โสณเถระและพระอุตตรเถระ เป็นหัวหน้าคณะ เดินทางไปเผยแผ่พระพุทธศาสนา ณ ดินแดนสุวรรณภูมิ 
ซึ่งปัจจุบัน คือ ประเทศในคาบสมุทรอินโดจีน เช่น ไทย พม่า ลาว เขมร เป็นต้น ส่วนความเป็นมาของ
พระพุทธศาสนาในเวียดนามพระพุทธศาสนาได้เผยแผ่มาจากจีนเมื่อพุทธศตวรรษที่ 10 โดยพระวินีรจุิ 
พระภิกษุชาวอินเดีย ได้เข้ามาเผยแผ่พระพุทธศาสนาในประเทศจีนแต่ในยุคนั้นพระพุทธศาสนาถูกกดขี่ 
จึงได้เดินทางเข้ามายังเวียดนามแถบอ่าวตังเกี๋ย ความเป็นมาของพระพุทธศาสนาเกี่ยวโยงกับจุดเปลี่ยน
ทางด้านประวัติศาสตร์ของแต่ละชาติ โดยส่งผลต่อพัฒนาการของพระพุทธศาสนา วิเคราะห์ได้จากชว่ง



Journal of Humanities and Social Sciences for Sustainable Development Vol.7 No.1 January – June 2024 
Received: Mar 15, 2024, Revised: May 8, 2024, Accepted: Jun 4, 2024 

~ 101 ~ 

ก่อนเกิดจักรวรรดินิยม ความขัดแย้งของคนในชาติได้สร้างความเสียหายให้กับประเทศชาติ เช่นในพม่า
สมัยพระเจ้าบุเรงนอง (พ.ศ. 2094-2124) พระองค์ทรงรวบรวมประเทศพม่าให้เป็นอันหนึ่งอันเดยีวกัน 
พระเจ้าบุเรงนองได้ขยายอำนาจออกไปอย่างกว้างขวางทำให้ไทยตกอยู่ในอำนาจของพม่าเป็นเวลานาน
ถึง 15 ปี จากนั้นเกิดการแย่งชิงอำนาจกันเอง จน พ.ศ. 2421 ราชวงศ์อลองพญาเป็นราชวงศ์สุดท้าย
ก่อนตกเป็นเมืองขึ้นของอังกฤษ ทำให้พระพุทธศาสนาในพม่าไม่ได้รับการทำนุบำรุงเท่าที่ควรหรือการ
ขยายอำนาจของไทยสมัยอยุธยาเป็นอุปสรรคอย่างมากต่อการสร้างชาติเขมร ความเป็นศัตรูกันระหว่าง
ไทยกับเขมร เมื่อไทยทำศึกกับพม่าจนไทยสูญเสียเอกราชใน พ.ศ. 2112 เขมรฉวยโอกาสยกทัพเข้าตี
ชายแดนไทย ประกาศเอกราชจากไทย จน พ.ศ. 2136 สมเด็จพระนเรศวรยกทัพไปตีเขมรได้สำเร็จ ใน
สมัยพระเจ้าชัยเชษฐาที่ 2 (พ.ศ. 2161-2171) เขมรหันไปพึ่งเวียดนาม ทำสัญญาเพื่อต่อสู้กับไทยโดย
เวียดนามขอสิทธิในการสร้างนิคมให้ชาวเวียดนามอยู่อาศัยในเมืองไซง่อน (โฮจิมินห์ซิตี้ในปัจจุบัน) 
จากนั้นเกิดการแย่งชิงราชสมบัติกันมาเรื่อย ๆ จนกระทั่งฝรั่งเศสเข้ายึดเขมร ทำให้พระพุทธศาสนาถูก
ละเลยไป หรือสถานการณ์พระพุทธศาสนาในลาวช่วง พ.ศ. 2180 อาณาจักรลาวถูกแบ่งแยกเป็น 3 
อาณาจักร คือ อาณาจักรหลวงพระบาง อาณาจักรเวียงจันทน์ และอาณาจักรจำปาศักดิ์ อำนาจของลาว
เริ่มเสื่อมลง ประเทศเพื่อนบ้านเช่น ไทย พม่า และเวียดนาม พยายามจะเข้าไปมีอำนาจเหนืออาณาจักร
เหล่านี้ อาณาจักรลาวจึงกลายเป็นดินแดนของความขัดแย้งเพื่อเข้าครอบครองลาวของไทย พม่าและ
เวียดนาม จนลาวได้ตกอยู่ภายใต้อำนาจของไทย เมื่อจักรวรรดินิยมตะวันตกได้แผ่อิทธิพลเข้าสู่อินโดจีน 
ลาวจึงตกอยู่ภายใต้อำนาจของฝรั่งเศส พระพุทธศาสนาในลาวจึงเสื่อมถอยไป หรือความขัดแย้งใน
เวียดนาม เกิดกบฏไตเซิน เจ้านายตระกูลเหงียนท่ีแตกหนีจากเมืองเว้ลี้ภยัมาไทย ในสมัยพระบาทสมเดจ็
พระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลก องเชียงสือได้รับความช่วยเหลือจากฝรั่งเศสช่วยปราบกบฏลงได้ ฝรั่งเศสได้รับ
สิทธิในการค้าและการเผยแผ่ครสิตศ์าสนาในเวียดนาม พระพุทธศาสนาในเวียดนามเริ่มเสื่อมถอยเช่นกนั 
ช่วงยุคจักรวรรดินิยม พ.ศ. 2410 กัมพูชายอมจำนนแก่ฝรั่งเศสเพื่อป้องกันการเป็นเมืองประเทศราชของ
ไทย หรือในเวียดนาม วันท่ี 25 สิงหาคม พ.ศ.2426 เวียดนามยอมจำนนแก่ฝรั่งเศส หรือพม่าทำสงคราม
กับอังกฤษ พ.ศ. 2367-2369 พม่าแพ้สงคราม อังกฤษประกาศรวมพม่าเข้าเป็นมณฑลหนึ่งของอินเดีย 
จนได้รับเอกราชในวันที่ 1 มกราคม พ.ศ. 2429 และในไทยเมื่อ พ.ศ.2446 ไทยต้องยอมเสียดินแดนฝั่ง
ขวาแม่น้ำโขงตรงข้ามกับหลวงพระบางและปากเซเพื่อให้ฝรั่งเศสถอนทหารออกไปจากจันทบุรี ประเทศ
ลาวทั้งหมดจึงตกอยู่ภายใต้การปกครองของฝรั่งเศสตั้งแต่นั้นมา สถานการณ์ทางประวัติศาสตร์ยิ่ง
เลวร้ายเมื่อเกิดสงครามโลกครั้งที่ 2 ในพ.ศ.2485-2488 เอเชียตะวันออกเฉียงใต้กลายเป็นสนามรบ
ระหว่างสหรัฐอเมริกาและญี่ปุ่น กองทัพญี่ปุ่นโจมตีชาติตะวันตกในเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ ส่งผลให้เกิด
ขบวนการกู้ชาติในพม่า กัมพูชา ลาวและเวียดนาม เมื่อแต่ละประเทศได้รับเอกราชแล้วแต่สถานการณ์
หลังได้รับเอกราชของแต่ละชาติก็ยุ่งเหยิง เหตุการณ์ทางประวัติศาสตร์จึงส่งผลให้พระพุทธศาสนาของ
แต่ละชาติหยุดชะงักงันไปด้วย 

สรุปได้ว่าความเป็นมาและเส้นทางของพระพุทธศาสนา ในไทย กัมพูชา ลาวและพม่า ไม่
แตกต่างกันมากนัก โดยเริ่มต้นจากพ่อค้าชาวอินเดียเดินเรือเข้ามาสู่คาบสมุทรอินโดจีน พระภิกษุได้ร่วม
เดินทางมาด้วยส่วนใน เวียดนามรับมาจากเส้นทางเดินเรือจากพ่อค้าชาวจีน พระภิกษุชาวอินเดียได้ร่วม
เดินทางมาด้วยผ่านแม่น้ำโขง เข้าสู่เวียดนาม 

ประการที่ 3 ความรุ่งเรืองหลังการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในอาเซียน 



วารสารมนุษยศาสตรแ์ละสังคมศาสตร์เพื่อการพัฒนาอย่างยั่งยนื ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2567 
Received: Mar 15, 2024, Revised: May 8, 2024, Accepted: Jun 4, 2024 

~ 102 ~ 

พระพุทธศาสนามาเติบโตในดินแดนลังกาอย่างกว้างขวางซึ่งส่งผลมายังนครรัฐที่จะกลายเป็น
ประเทศไทยในอีกราว 1,300 ปีต่อมา โดยมีเส้นทางสู่เมืองทางภาคใต้อย่างนครศรีธรรมราช พ.ศ.1345-
พ.ศ.1393 อาณาจักรขอมสมัยเมืองพระนครได้อุบัตขิึ้น โดยพระเจ้าชัยวรมันที่ 2 ระหว่างพุทธศตวรรษที่ 
15-20 ถือเป็นการเริ่มต้นยุคทองของอาณาจักรขอม เมืองพระนครกลายเป็นแหล่งที่ตั้งของอารยธรรม
ซึ่งบูรณาการเอาอารยธรรมอินเดียมาสร้างสรรค์ความเจริญได้อย่างยิ่งใหญ่ อย่างมหาปราสาทนครวดัที่
สร้างในสมัยพระเจ้าสุริยวรมันที่ 2 (พ.ศ. 1656-1695) เป็นสัญลักษณ์แห่งลัทธิ “เทวราชา”ของศาสนา
พราหมณ์ฮินดู เมื่อเมืองพระนครสูญสลายใน พ.ศ.1720 จากการรุกรานของกองทัพจามปา (เวียดนาม) 
พระเจ้าชัยวรมันที่ 7 (พ.ศ. 1724-1763) สร้างเมืองหลวงใหม่มีปราสาทบายนเป็นศูนย์กลางอาณาจักร 
ปราสาทบายนเป็นพุทธสถานที ่สร้างจากการผสานแนวคิดเรื ่องเทวราชาเข้ากับหลักคำสอนทาง
พระพุทธศาสนาเป็นครั้นแรก ในระหว่างระยะเวลาที่ใกล้เคียงกันกับการสถาปนาอาณาจักรขอมก็เกิด
อาณาจักรพุกาม ราชธานีแห่งแรกของพม่าและนับเป็นราชธานีที ่ยิ ่งใหญ่อีกแห่งในดินแดนเอเชีย
ตะวันออกเฉียงใต้ เป็นศูนย์กลางแห่งความรุ่งเรืองทางพระพุทธศาสนายาวนานกว่า 243 ปี (พ.ศ. 1587-
1830) พระเจ้าอโนรธาหรืออนิรุทธ์ ปฐมกษัตริย์แห่งราชวงศ์พุกาม (พ.ศ. 1587-1620) ทรงเป็นนักรบผู้
ยิ่งใหญ่ ทรงขยายดินแดนออกไปทั้งทางเหนือและใต้ หนึ่งในดินแดนที่มีการยกทัพไปตีคือ อาณาจักร
สะเทิมของชาวมอญ และทรงรับพระพุทธศาสนานิกายเถรวาทจากมอญเข้าสู ่แผ่นดินพุกาม และ
สถาปนาให้เป็นศาสนาประจำราชอาณาจักรนับแต่นั้น สำหรับดินแดนที่ปัจจุบันคือประเทศไทยนั้น หลัง
พุทธกาลมา 1,780 ปี การประดิษฐานพระพุทธศาสนาลงในดินแดนแห่งนี้ อันกลายเป็นความรุ่งเรือง
และส่งต่อให้ลาว พระพุทธศาสนาในไทยจึงยั่งยืนท่ีสุดแห่งหนึ่งของโลก 

อิทธิพลของพระพุทธศาสนาที่มีต่อสังคมในอาเซียน ผู้วิจัยวิเคราะห์ได้ 2 ประเด็น ดังน้ี 
ประเด็นที่ 1 พระพุทธศาสนามีอิทธิพลต่อความเชื่อของมนุษย์  บทบาทของพระสงฆ์ในไทย 

กัมพูชา ลาว พม่าและเวียดนาม ผลการวิจัยพบว่าในอดีตไม่ต่างกันนั ่นคือพระสงฆ์เป็นผู้เผยแผ่
พระพุทธศาสนาและเป็นผู้นำทางจิตวิญญาณของประชาชน บทบาทพระสงฆ์ไทยในสมัยโบราณจะมี
บทบาทสำคัญในด้านการให้การศึกษาแก่กุลบุตรชาวไทย เพราะการศึกษามีแต่ในวัดและในวังเท่านั้น 
แต่บทบาทนี้ได้หายไปในสมัยปัจจุบัน เหลือเพียงการให้การศึกษาทางด้านพระพุทธศาสนาเป็นหลัก แต่
ในปัจจุบันมหาวิทยาลัยสงฆ์ทั้ง 2 แห่งของคณะสงฆ์ไทย คือ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัยและ
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยได้เปิดหลักสูตรระดับปริญญาตรีที่ศึกษาทั้งทางโลกและทาง
ธรรมแก่พระภิกษุสามเณร ซึ่งเมื่อศึกษาจบแล้วก็จะมีคุณวุฒิทางการศึกษาที่สามารถนำไปประกอบ
อาชีพได้หากลาสิกขา และยังเปิดหลักสูตรด้านพระพุทธศาสนาและปรัชญาถึงระดับปริญญาเอกซึ่งถือว่า
เป็นการเผยแผ่พระพุทธศาสนาได้แบบหนึ่ง (วัชระ งามจิตรเจริญ, 2552: 28) บทบาทพระสงฆ์กัมพูชา 
มีบทบาทสำคัญทางการเมืองการปกครอง ผู้นำทางการเมืองมักนำศาสนามาเป็นเครื่องมือ เช่น สมเด็จ
นโรดม สีหนุครองอำนาจทางการเรียกพุทธบริษัทในเขมรว่าเป็น “พุทธสังคมนิยมเขมร (Khmer 
Buddhist Socialism) รัฐบาล ลอน นอล ท่ีให้พระสงฆ์ต่อต้านลัทธิคอมมิวนิสต ์เขมรแดงพยายามกำจดั
ศาสนาทุกศาสนาออกไปจากสังคมกัมพูชาแต่ในที่สุดแม้รัฐบาล เฮง สำรินและ ฮุน เซน ภายใต้การ
อุปถัมภ์ของเวียดนามก็ต้องยอมรับอิทธิพลของศาสนา รัฐบาลเอาใจประชาชนโดยการรื้อฟื้นสิทธิและ
เสรีภาพในการนับถือศาสนาตามเดิมเหมือนสมัยก่อนที ่คอมมิวนิสต์ปกครองประเทศ พ.ศ.2518 
รัฐธรรมนูญฉบับ พ.ศ. 2536 ให้หลักประกันในเรื่องสิทธิและเสรีภาพของประชาชนในการนับถือศาสนา 
ในเขมรมี “แนวร่วมปลดปล่อยประชาชาติเขมร” (The Khmer People’s National Liberation 



Journal of Humanities and Social Sciences for Sustainable Development Vol.7 No.1 January – June 2024 
Received: Mar 15, 2024, Revised: May 8, 2024, Accepted: Jun 4, 2024 

~ 103 ~ 

Front, KPNLF) นำโดย ซอน ซาน พ.ศ. 2522-2536 เป็นแกนนำส่งเสริมพระพุทธศาสนาอย่างจริงจัง 
เพื่อรื้อฟ้ืนพระพุทธศาสนาในกัมพูชาที่ถูกคอมมิวนิสต์เขมรทำลาย (เขียน ธีระวิทย์, 2543: 64) บทบาท
พระสงฆ์ลาว มีอิทธิพลต่อการเมืองการปกครอง รัฐบาลใช้นโยบายยุทธวิธีประนีประนอม ในการนำ
พระพุทธศาสนาเพื่อสร้างความชอบธรรมให้กับรัฐบาล โดยมอบหมายงานด้านการพัฒนาประเทศให้กับ
พระสงฆ์ เพื่อฝึกอบรมความรู้ด้านยาสมุนไพรพื้นบ้าน ด้านวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีเพราะพระสงฆ์มี
บทบาททางด้านจิตใจกับประชาชน รัฐบาลจึงหวังว่าพระสงฆ์ลาวจะช่วยฟื ้นฟูประเทศสู ่คว าม
เจริญรุ่งเรืองได้ (พระมหาดาวสยาม วชิรปัญโญ, 2555: 95) ปัจจุบันลาวมี “องค์การพุทธศาสนาสัมพันธ์
ลาว” ประมุขสงฆ์เรียกว่า “ประธานองค์การพุทธศาสนาสัมพันธ์ลาว” แทนที ่ตำแหน่งสมเด็จ
พระสังฆราชเดิม คณะสงฆ์ซึ่งเดิมมี 2 นิกาย คือ มหานิกายและธรรมยุตินิกาย ถูกรวมเป็นนิกายเดียว 
พระสงฆ์มีอำนาจในการปกครองสงฆ์โดยไม่ถูกแทรกแซง พระสงฆ์มีสิทธิเสรีภาพในการประกอบกิจ
กิจกรรมทางศาสนาพุทธ (พระมหาดาวสยาม วชิรปัญโญ, 2555: 162) บทบาทพระสงฆ์พม่า มีอิทธิพล
ต่อการเมืองการปกครอง คณะสงฆ์ในพม่าแบ่งออกเป็น 2 คณะใหญ่ คือ คณะนิกายพม่าพวกหนึ่ง คณะ
นิกายพระมอญพวกหนึ่ง แต่มีพระสังฆราชองค์เดียว จนกระทั่งได้เอกราชจากอังกฤษ รัฐบาลพม่ามี
โครงการที่จะรวมคณะสงฆ์ทุกคณะให้เป็นอันหนึ่งอันเดียวกันจึงได้ตั้งสภารวมนิกายสงฆ์พม่าแต่ไม่ได้ผล 
เรื่องหนักใจสำหรับรัฐบาลคือพระสงฆ์พม่าเล่นการเมือง คอยขัดขวางนโยบายบางอย่างของรัฐบาล เช่น
เมื่อนายอูนุ นายกรัฐมนตรีประกาศให้เลิกสอนพุทธศาสนาในโรงเรียน เพราะประสงค์จะให้โรงเรียนเป็น
สาธารณะ ไม่ผูกพันกับศาสนาใดศาสนาหนึ่ง   เพราะว่าในพม่าพวกกะเหรี่ยงนับถือคริสเตียนกันมาก 
พวกลูกผสมพม่ากับแขกนับถืออิสลามก็มาก นายอูนุปรารถนาจะแสดงความยุติธรรม เมื่อประกาศออก
มาแล้ว คณะสงฆ์ในย่างกุ้ง สกาย อังวะ มัณฑเลย์ ได้นัดเดินขบวนคัดค้าน มีพระหลายพันรูปมาประชุม
กันหน้าพระมหาธาตุชะเวดากอง ในที่สุดรัฐบาลยอมแพ้ (เสถียร โพธินันทะ, 2537: 90) บทบาทสำคัญ
อีกประการหนึ่งของพระสงฆ์พม่าคือ การเป็นตัวอย่างท่ีดีของพุทธบริษัทในด้านการศึกษาธรรมและการ
ปฏิบัติธรรม เพราะพระสงฆ์พม่าจะมุ่งศึกษาภาษาบาลีและพระไตรปิฎกโดยเฉพาะอธิธรรมปิฎกที่
พระสงฆ์พม่าให้ความสำคัญที่สุดและจัดว่าเป็นผู้เชี่ยวชาญ พร้อมกันนั้นก็จะเน้นการปฏิบัติวิปัสสนา
กรรมฐานควบคู่ไปด้วย การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานในพม่าดูจะเป็นที่นิยมมากกว่าในประเทศอื่น มี
สำนักสอนการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานจำนวนมากแบ่งออกได้ถึง 9 สำนักหรือ 9 สาย แต่สำนักที่มี
ชื่อเสียงที่สุดคือสำนักของท่านมหาสีสยาดอ (พ.ศ.2389-2466) ซึ่งมีชื่อส่วนตัวว่า ภิกษุนยานะ เป็น
พระสงฆ์พม่าที่มีช่ือเสียงมากท่ีสุดท่านหนึ่งด้านวิปัสสนากรรมฐาน (วัชระ งามจิตรเจริญ, 2552: 24) 

บทบาทพระสงฆ์เวียดนาม มีบทบาทในด้านให้การศึกษาและสังคมสงเคราะห์โดยพระสงฆ์ แม่
ชีและฆราวาสทำงานร่วมกัน จึงทำให้พระสงฆ์กับประชาชนมีความใกล้ชิดผูกพันกัน ในประวัติศาสตร์
เวียดนามภายใต้อำนาจการปกครองของจีน วัดเป็นศูนย์กลางการชุมนุมต่อต้านการกดขี่ของรัฐบาลจีน 
ครั้นถึงยุคเวียดนามตกเป็นอาณานิคมของฝรั่งเศส พระสงฆ์ได้ผนึกรวมพลังกับประชาชนในการเรียกร้อง
เอกราชบทบาทของพระสงฆ์ในเวียดนามเด่นชัดประมาณ พ.ศ.2463เป็นยุคพระพุทธศาสนาเพื่อสังคม 
ด้วยผลพวงจากการฟื้นฟูพระพุทธศาสนาแบบจีน ทำให้มีขบวนการเพื่อฟื้นฟูพระพุทธศาสนาเวียดนาม 
นำโดยอาจารย์ขันห์หัว ตั้งสมาคมชาวพุทธ สมาคมชาวพุทธได้รับการก่อตั้งขึ้นในเวียดนามใต้ เวียดนาม
กลางและเวียดนามเหนือ ตั้งแต่ พ.ศ. 2448-2477 การฟื้นฟูพระพุทธศาสนาได้รับความเห็นชอบจาก
ชาวพุทธจำนวนมาก (พระมหาสมจินต์ สมฺมาปญฺโญ, 2551: 101) ยุคนี้เองที่พระติช นัท ฮันห์ได้เริ่ม
แสดงบทบาทเพื่อสังคมเมื่อท่านเข้ามาบวชเป็นสามเณรขณะอายุ 16 ปี ต่อมา พ.ศ. 2492 ได้บวชเป็น



วารสารมนุษยศาสตรแ์ละสังคมศาสตร์เพื่อการพัฒนาอย่างยั่งยนื ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2567 
Received: Mar 15, 2024, Revised: May 8, 2024, Accepted: Jun 4, 2024 

~ 104 ~ 

ภิกษุที่วัดเซน เป็นบุคคลแรกที่ใช้คำว่า “พระพุทธศาสนาเพื่อสังคม (Engaged Buddhism) และได้มี
ผลงานเขียนออกมามากมาย  

ประเด็นที่ 2 พระพุทธศาสนาเข้ามามีอิทธิพลในการเขียนประวัติศาสตร์ของแต่ละชาติ  
ชนชาติในอาเซียนใช้พระพุทธศาสนาเป็นแรงขับเคลื่อนลัทธิชาตินิยม ตัวอย่าง ราชพงษาวดาร

กรุงกัมพูชา โดย พันตรีหลวงเรืองเดชอนันต์ (ทองดี ธนรัชต์) กล่าวถึง พระพุทธทำนายประเทศกัมพชูา 
ดังนี้ “ปางนั้นองค์สมเด็จพระมหากรุณาธิคุณอนันตญาณ พระองค์ได้เสด็จมาทรงโปรดบรรดาหัญญะ
วัตว์ในโลกนี้ พระชนมายุจวนครบถ้วนได้ 80 พระวรรษา...ได้เสด็จพระราชดำเนินกระทำทักษิณาวรรต
แห่งเกาะทวีปชมพู ได้ทรงโยนพระยาหารให้สัตว์ตะกวด...ดูกรอานนท์เอ๋ย จำเดิมตั้งแต่นี้ต่อไปภายน่า 
เกาะโคกหมันนี้ แผ่นดินจะงอกขึ้นอีกใหญ่กว้าง แล้วจะเกิดเปนนครหนึ่ง ซึ่งสัตว์ตะกวดมีจิตรเลื่อมใส
ศรัทธามากราบถวายบังคมต่อองค์พระตถาคต โดยอำนาจกุศลที่โสตประสาทได้ยินศัพท์สำเนียงพระ
สัทธรรมเทศนาแห่งพระตถาคต...จะได้จุติลงมาเป็นกษัตริย์...ขนานนามพระนครเรียกว่า “กรุงกัมพูชาธิ
บดี” ส่วนนานาประเทศจะเรียกว่าเขมระภาษา...” จะเห็นได้ว่า การฟังธรรมจากพระพุทธเจ้ามีคุณ
อนันต์ และช่ือกัมพูชา หมายถึง ความอุดมสมบูรณ์ ซึ่งเป็นการสร้างความรักชาติแก่ชาวกัมพูชา 

ตัวอย่างของลาว การตั้งพระนามของพระมหากษัตริย์ ก็จะเป็นความเชื ่อที ่เกี ่ยวข้องกับ
พระพุทธศาสนา เช่นพระเจ้าโพธิสาลราช (พ.ศ. 2063-2090) สาเหตุที่ตั้งชื่อนี้เพราะพระมารดาได้ฝัน
เห็นต้นพระศรีมหาโพธิ์และต้นรัง รุ่งเรืองไปด้วยใบและดอก จึงเรียกขานพระโอรสว่า “โพธิสาล” หรือ 
พระนามของพระมหากษัตริย์ของไทย เช่น สมเด็จพระมหาธรรมราชา (พ.ศ. 2112-2133) สมเด็จพระ
เจ้าทรงธรรม (พ.ศ. 2153-2171) ซึ่งมีการค้นพบรอยพระพุทธบาทที่สระบุรี และการเกิดวรรณคดีที่
สำคัญทางพระพุทธศาสนา คือ กาพย์มหาชาติ พระพุทธศาสนาในเวียดนามก็ยังผูกพันกับอินเดีย 
สะท้อนออกมาจาก คำว่า “ทิค” ที่อยู่หน้าช่ือพระ ทั้งภิกษุ ภิกษุณี คำว่า ทิค มาจากอักษร ศ ของคำว่า
ศากยะ หมายถึง ผ ู ้บวชทุกคนถือว่าอยู ่ ในตระกูลศากยะของพระพุทธเจ้า ประเพณีน ี ้ ใช้กับ
พระพุทธศาสนาสายมหายานทั้งหมดทั้งจีนและเวียดนาม 

 
ข้อเสนอแนะ 

จากการศึกษาการเปรียบเทียบพัฒนาการพระพุทธศาสนาในอาเซียนในครั ้งนี ้ ผู ้ว ิจัยมี
ข้อเสนอแนะสำหรับงานวิจัยครั้งต่อไป ควรดำเนินการศึกษาเพิ่มเติมเกี่ยวกับความสัมพันธ์ทางการทูตใน
อาเซียนด้านพระพุทธศาสนาครบ 10 รัฐสมาชิกอาเซียนเพราะจะช่วยสะท้อนวิถีชีวิตของชาวอาเซียน
และเห็นบทบาทความสำคัญของพระพุทธศาสนาในอาเซียนได้ชัดเจนขึ้น 
 
เอกสารอ้างอิง 
เขียน ธีระวิทย์. (2543). กัมพูชา ประวัติศาสตร์ สังคม เศรษฐกิจ ความมั่นคง การเมืองและการ

ต่างประเทศ. กรุงเทพฯ: สถาบันเอเชียศึกษา จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
ฉัตรสุมาลย์. (2556). พระพุทธศาสนาในประเทศเพื่อนบ้าน. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์เรือนแก้วการพิมพ์. 
ฉ่ำ ทองคำวรรณ. (2514). ศิลาจารึกสุโขทัย หลักที ่ 1 . พิมพ์ครั ้งที ่ 6. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัย

รามคำแหง. 
ชาติชาย พณานนท์. (ม.ป.ป.) สงครามเวียดนาม ค.ศ.1946-1975. ภาควิชาประวัติศาสตร์ มหาวิทยาลัย

ศรีนครินทรวิโรฒ. 



Journal of Humanities and Social Sciences for Sustainable Development Vol.7 No.1 January – June 2024 
Received: Mar 15, 2024, Revised: May 8, 2024, Accepted: Jun 4, 2024 

~ 105 ~ 

ดนัย ไชยโยธา. (2548). พระมหากษัตริย์กับพระพุทธศาสนาในประวัติศาสตร์. กรุงเทพฯ: โอเดียนสโตร์. 
ประยงค์ แสนบุราณ. (2557). พระพุทธศาสนาเถรวาท . คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ 

มหาวิทยาลัยขอนแก่น. 
ประยูร ธมฺมจิตฺโต. (2557). ธรรมราชา. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2555). พระพุทธศาสนาในอาเซีย. พิมพ์ครั้งที่ 6. กรุงเทพฯ: 

ธรรมสภา. 
พระมหาดาวสยาม วชิรปัญโญ. (2555). พระพุทธศาสนาในลาว. พิมพ์ครั้งท่ี 2. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์เม็ด

ทรายพริ้นติ้ง. 
พระมหาสมจินต์ สมฺมาปญฺโญ. (2551). พระพุทธศาสนาในจีน ทิเบต เวียดนาม ญี่ปุ่น. กรุงเทพฯ: มหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
ภัทรพร  สิริกาญจน. (2557). พระพุทธศาสนาในประเทศไทย: เอกภาพในความหลากหลาย. กรุงเทพฯ: 

สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2547). พระพุทธศาสนาในประเทศไทย. กรุงเทพฯ: โรง

พิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
วรฉัตร เจริญผล. (2548). พุทธศาสนาและการเมืองลาวภายใต้ระบอบคอมมิวนิสต์1975-1948.  

(สารนิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต, มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์). 
วัชระ งามจิตรเจริญ. (2552). พุทธศาสนาเถรวาท. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์.  
ศรีศักร วัลลิโภดม. (2546). ความหมายพระบรมธาตุในอารยธรรมสยามประเทศ . พิมพ์ครั ้งที ่ 3. 

กรุงเทพฯ: เมืองโบราณ. 
ศรีศักร วัลลิโภดม. (2547). สยาม: ภูมิหลังของประเทศไทยตั้งแต่ยุคดึกดำบรรพ์จนถึงสมัยกรุงศรีอยุธยา

ราชอาณาจักรสยาม. กรุงเทพฯ: มติชน. 
ศรีศักร วัลลิโภดม. (2554). พัฒนาการทางสังคม-วัฒนธรรมไทย. กรุงเทพฯ: เมืองโบราณ.  
อำนวย วีรวรรณ. (2555). พระมหากษัตริย์ไทยกับพระพุทธศาสนา. กรุงเทพฯ: อมรินทร์พริ้นติ้งแอนด์

พับลิชช่ิง จำกัด (มหาชน). 


