
วารสารศรสีุวรรณภูมิปริทรรศน์ ปทีี ่2 ฉบับท่ี 2 [พฤษภาคม-สิงหาคม 2567]    .51.. 

 

 

พระแก้วมรกตที่ปรากฏในคัมภีร์ชินกาลมาลีปกรณ์  
The Emerald Buddha appears in the Chinnakala Malipakon Scripture 

 
1ด าเนิน ปัญญาผ่องใส, 2พระครูวรวรรณวิฑูรย์ 

1Damnern Punyapongsai, 2Phrakhruworawanvitoon 
1คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตพะเยา 

2นิสิตปริญญาเอก คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตพะเยา 
1Faculty of Buddhism, Mahachularlongkorajavidlayala University, Phayao Campus. 

2Ph.D. Student, Faculty of Buddhism, Mahachularlongkorajavidlayala University,  
Phayao Campus. 

1Corresponding author, e-mail: damnerndn@gmail.com 
 

Received: January 12, 2024; Revised: August 18, 2024; Accepted: August 21, 2024 
 
 

บทคัดย่อ  
 บทความวิชาการนี้มีวัตถุประสงค์ 1. เพ่ือศึกษาเรื่องการสร้างพระพุทธรูปและสิ่งบูชาใน
พระพุทธศาสนา 2. เพ่ือศึกษาการสร้างพระแก้วมรกต 3. เพ่ือวิเคราะห์พระแก้วมรกตที่ปรากฏในคัมภีร์
ชินกาลมาลีปกรณ์ ผลการศึกษาพบว่า การสร้างพระพุทธรูปและสิ่งบูชาในพระพุทธศาสนา เริ่มต้นจาก
ประวัติการสร้างพระพุทธรูป และพระพุทธรูปเป็นสัญลักษณ์ส าคัญหนึ่งในสามของพระรัตนตรัย อันเป็น
สิ่งยึดเหนี่ยวจิตใจของพุทธศาสนิกชน การสร้างพระแก้วมรกต ตามหลักฐานทางประวัติศาสตร์ที่เกี่ยวข้อง
กับพระแก้วมรกตทั้งที่เป็นลายลักษณ์อักษรและหลักฐานทางโบราณคดี  เช่น รัตนพิมพ์วงศ์ ต านาน            
พระแก้วมรกต พระรัตนปฏิมา หนังสือชินกาลมาลีปกรณ์ เป็นต้น  
ค าส าคัญ: พระพุทธรูป, พระแก้วมรกต, ชินกาลมาลีปกรณ์ 
 
Abstract 
 This academic article has the objectives: 1. To study the creation of Buddha images 
and objects of worship in Buddhism. 2. To study the creation of the Emerald Buddha. 3. To analyze 
the Emerald Buddha appearing in the Mali Pakorn scriptures. The results of the study found 
that Creation of Buddha images and objects of worship in Buddhism Starting with the history 
of the creation of Buddha statues. And the Buddha image is one of the three important 
symbols of the Triple Gem. Which is something that binds the minds of Buddhists.  Creation of 
the Emerald Buddha According to historical evidence related to the Emerald Buddha, 
both written and archaeological evidence such as Rattanaphimwong. The legend of the 
Emerald Buddha, the Emerald Buddha, the Chinkamalipakorn book, etc. 
Keywords:  Buddha statue, Emerald Buddha, Chinkamalipakorn. 
 



..52.    Journal of Srisuvarnabhumi Review Vol. 2 No. 2 [May-August 2024] 

 

บทน า 
 คติการสร้างพระพุทธรูปและสิ่งบูชาในพระพุทธศาสนา เริ่มต้นจากประวัติการสร้างพระพุทธรูป 
เพราะพระพุทธรูปเป็นสัญลักษณ์ส าคัญหนึ่งในสามของพระรัตนตรัย อันเป็นสิ่งยึดเหนี่ยวจิตใจของ
พุทธศาสนิกชน ประวัติการสร้างพระพุทธรูปปรากฏเนื้อความในต านานเก่าแก่ของอินเดียเรื่องพระพุทธรูป
แก่นจันทน์ เล่าเรื่องแรกสร้างพระพุทธรูปว่ามีมาตั้งแต่สมัยที่พระพุทธเจ้ายังทรงพระชนม์อยู่  ต่อมาจึงมี
การสร้างพระแก้วมรกต การสร้างพระแก้วมรกตตามหลักฐานทางประวัติศาสตร์ที่เกี่ยวข้องกับพระแก้ว
มรกต มีมากมายทั้งท่ีเป็นลายลักษณ์อักษรและหลักฐานทางโบราณคดี ซึ่งในส่วนที่ปรากฏเป็นลายลักษณ์
อักษรนั้นได้มีปรากฏอยู่ในเอกสารโบราณต่างๆ มากมาย เช่น เรื่องรัตนพิมพ์วงศ์ ต านานพระแก้วมรกต 
เรื่องพระรัตนปฏิมา ในหนังสือชินกาลมาลีปกรณ์ พงศาวดารเหนือ ราชพงศาวดารกรุงกัมพูชา ต านาน
พระแก้วมรกตฉบับหลวงพระบาง และพงศาวดารโยนก เป็นต้น วิเคราะห์พระแก้วมรกตที่ปรากฏใน
คัมภีร์มาลีปกรณ์ พระแก้วมรกตที่ปรากฏในคัมภีร์มาลีปกรณ์ จากเอกสารที่ปรากฏในชินกาลมาลีปกรณ์ 
ซึ่งแปลโดย ร.ต.ท.แสง มนวิทูร จัดพิมพ์เนื่องในการบูรณะโบราณสถาน อ าเภอเชียงแสน จังหวัดเชียงราย 
มีใจความตอนหนึ่งว่า การบังเกิดขึ้นแห่งพระรัตนปฏิมานั้น เมื่อพระศาสดาปรินิพพานได้ 500 ปี มีพระเถระ
องค์หนึ่งชื่อว่าธรรมรักขิตอยู่ในอโสการาม พร้อมด้วยลูกศิษย์ชื่อว่านาคเสนเถระ พระเถระนาคเสนคิดว่า 
ท าอย่างไรดี เราจะยังศาสนาให้รุ่งเรืองในภายหน้า ศาสนาจักรุ่งเรืองได้ด้วยรูปจ าลองของพระพุทธโดยแท้ 
และร าพึงต่อไปอีกว่า ถ้าเราจะสร้างรูปจ าลองพระพุทธด้วยทองค าหรือเงิน มนุษย์ในอนาคตเป็นคนลุ
อ านาจแก่ความโลภ มีสันดานเป็นคนบาปหนา จักกระท าอันตรายรูปจ าลองพระพุทธเสีย เราจะท ารูป
จ าลองพระพุทธด้วยแก้วมณีโดยฤทธิ์และมนต์เถิด ขณะนั้นท้าวสักกเทวราช (พระอินทร์) ทราบความ
ปริวิตกของพระเถระนั้น จึงลงมาจากดาวดึงส์พิภพ ไปสู่ส านักพระเถระพร้อมด้วยวิสสุกรรมเทวบุตร ท้าวสักกะ 
สังวิสสุกรรมเทวบุตร ท้าวสักกะได้ไปภูเขาวิบูลกับวิสสุกรรม บอกราชากุมภัณฑ์ว่าข้าพเจ้ามาโดยหวังจะ
ใคร่ได้แก้วมณีโชติ ท่านจงอนุญาตแก้วมณีโชติให้แก่ข้าพเจ้าเถิด ฝ่ายราชากุมภัณฑ์กล่าวว่า แก้วมณีโชตินี้
เป็นเครื่องบริโภคใช้สอยของพระเจ้าจักรพรรดิ เพราะฉะนั้น จึงไม่อาจจะให้ไปได้ แต่ว่ายังมีแก้วอยู่ดวง
หนึ่งคือแก้วอมรกต (แก้วท าโดยเทวดา) วัดรอบประมาณ 2 ศอก 3 นิ้ว มีแก้ว 751 ดวงเป็นบริวาร มีอยู่
ใกล้ก าแพงแก้วมณีโชติมหาราช ขอพระองค์จงเอาแก้วนั้นไปเถิด พระนาคเสนเถระ มองเห็นกาลอนาคต 
ได้พยากรณ์ไว้ว่า พระรตนปฏิมาองค์นี้จะรุ่งเรืองในวงศ์ทั้งสาม คือ วงศ์กัมโพช วงศ์อริมัททนะ และวงศ์สยาม 
(แสง มนวิทูร, 2501: 115-116) 
 
หลักการและเหตุผล 
 เป็นการศึกษาเรืองการสร้างพระพุทธรูปและสิ่งบูชาในพระพุทธศาสนา ประวัติการสร้างพระแก้วมรกต 
ที่ปรากฏในที่ต่างๆ เช่น เกาะลังกา เมื่อประมาณปี พ.ศ. 800, เมืองนครธม ในอาณาจักรขอมโบราณ      
เมื่อประมาณปี พ.ศ. 1000, เมืองอโยชปุระ หรือเมืองอโยธยาโบราณ ในสมัยพระเจ้าอาทิตยราช, เมือง
ก าแพงเพชร ในสมัยพระยาวิเชียรปราการ, เมืองเชียงราย ในสมัยเจ้ามหาพรหม ประมาณปี พ.ศ. 1979,
นครเขลางค์ หรือเมืองล าปาง ระหว่างปี พ.ศ. 1979-พ.ศ. 2011, เมืองเชียงใหม่ ระหว่างปี พ.ศ. 2011-
พ.ศ. 2096 ในสมัยพระเจ้าติโลกราช, เมืองหลวงพระบาง ในปี พ.ศ. 2096, เมืองเวียงจันทน์ ระหว่างปี 
พ.ศ. 2096-พ.ศ. 2322 โดยการวิเคราะห์พระแก้วมรกตที่ปรากฏในคัมภีร์มาลีปกรณ์ จากที่ต่างๆ จนมา
ประดิษฐานอยู่ ณ วัดพระศรีรัตนศาสดารามหรือวัดพระแก้วในปัจจุบัน (แสง มนวิทูร, 2501: 118) 
 
 



วารสารศรสีุวรรณภูมิปริทรรศน์ ปทีี ่2 ฉบับท่ี 2 [พฤษภาคม-สิงหาคม 2567]    .53.. 

 

วัตถุประสงค ์
 1. เพ่ือศึกษาเรื่องการสร้างพระพุทธรูปและสิ่งบูชาในพระพุทธศาสนา 
 2. เพ่ือศึกษาการสร้างพระแก้วมรกต 
 3. เพ่ือวิเคราะห์พระแก้วมรกตท่ีปรากฏในคัมภีร์มาลีปกรณ์ 
 
ขอบเขตของเรื่อง 
 การสร้างพระพุทธรูปและสิ่งบูชาในพระพุทธศาสนา, การสร้างพระแก้วมรกต และพระแก้วมรกต 
ที่ปรากฏในคัมภีร์มาลีปกรณ์ 
 
ค าจ ากัดความหรือนิยามต่างๆ 
 พระพุทธรูป หมายถึง สิ่งที่เป็นองค์แทนพระพุทธเจ้า แม้จะเกิดหลังจากที่พระพุทธเจ้าปรินิพพาน
ไปนานแล้ว ไม่เห็นเคยเห็นพระพุทธเจ้าขณะที่ทรงมีชีวิตอยู่  พระองค์มีรูปร่างหน้าตาแท้จริงอย่างไร                
ได้อ่านเฉพาะข้อความในหนังสือพุทธประวัติ ในพระไตรปิฎกอรรถกถา แต่ชาวพุทธทุกคนศรัทธาเชื่อมั่น
ในพระพุทธรูปว่าเป็นตัวแทนของพระพุทธองค์ แม้จะเป็นเพียงวัตถุ ไม่มีชีวิตจิตใจ แต่มีความศักดิ์สิทธิ์
และน่าเคารพกราบไหว้เหมือนกับพระพุทธเจ้า เพราะชาวพุทธทุกคนเชื่อมั่นอย่างยิ่งว่า พระพุทธรูป คือ 
องค์แทนพระพุทธเจ้า 
 พระแก้วมรกต หมายถึง องค์พระพุทธรูปที่แกะสลักจากหยกอ่อนสีเขียวดังมรกตเป็นพระพุทธรูป 
สกุลศิลปะก่อนเชียงแสนถึงศิลปะเชียงแสน ปัจจุบันประดิษฐาน ณ วัดพระศรีรัตนศาสดาราม 
 ชินกาลมาลีปกรณ์ หมายถึง คัมภีร์ที่เป็นคู่มือในการศึกษาค้นคว้าประวัติศาสตร์และโบราณคดี
ของประเทศไทยและความเป็นไปของชาวเมืองเหนือและประเทศใกล้เคียง ตลอดถึงพงศาวดารโยนกและ
ต านานบางเรื่อง 
 
เนื้อเรื่อง 
 การสร้างพระพุทธรูปและสิ่งบูชาในพระพุทธศาสนา เริ่มต้นจากประวัติการสร้างพระพุทธรูป 
เพราะพระพุทธรูปเป็นสัญลักษณ์ส าคัญหนึ่งในสามของพระรัตนตรัย อันเป็นสิ่งยึดเหนี่ยวจิตใจของ
พุทธศาสนิกชน ประวัติการสร้างพระพุทธรูปปรากฏเนื้อความในต านานเก่าแก่ของอินเดียเรื่องพระพุทธรูป 
แก่นจันทน์ เล่าเรื่องแรกสร้างพระพุทธรูปว่ามีมาแต่สมัยที่พระพุทธเจ้ายังทรงพระชนม์อยู่ (ไขศรี ศรอีรุณ, 
2546: 7) แต่จากข้อมูลหลักฐานการค้นคว้าทางด้านโบราณคดีและประวัติศาสตร์ศิลปะ ระบุว่าเริ่มมีพุทธรูป 
เกิดขึ้นในประเทศอินเดียสมัยโบราณหลังจากพระพุทธองค์เสด็จดับขันธปรินิพพานล่วงแล้วเกือบ 700 ปี 
ช่วงเวลาก่อนหน้านั้น ไม่มีคติการสร้างรูปพระพุทธเจ้าในรูปแบบมนุษย์แต่สร้างเป็นรูปสัญลักษณ์แทน           
พระพุทธองค์เท่านั้น (พุทธทาสภิกขุ, 2509: 3) จนเมื่อราวพุทธศตวรรษที่ 6 ตรงกับรัชสมัยของพระเจ้ากนิษกะ 
ราชวงศ์กุษาณะแห่งแคว้นคันธาระ จึงเกิดคติการสร้างพระพุทธรูปขึ้นเป็นครั้งแรก และสืบทอดมาจนถึง
ปัจจุบัน  
 การสร้างพระพุทธรูปในยุคแรกจัดเป็นศิลปะคันธาราฐ ซึ่งมีพระพักตร์และพระวรกายงดงาม
เหมือนมนุษย์ในอุดมคติ จีวรเป็นริ้วคล้ายเครื่องนุ่งห่มจากเทวรูปของชาวกรีก เนื่องมาจากแคว้นคันธาระ
ถูกปกครองโดยกษัตริย์ที่สืบเชื้อสายกรีก มาตั้งแต่ต้นพุทธศตวรรษที่ 3 โดยการน าของพระเจ้าอเล็กซานเดอร์ 
มหาราชแห่งอาณาจักรแมซิโดเนีย ทางตอนเหนือของประเทศกรีซ พระองค์ทรงพยายามรุกรานชมพูทวีป
แต่การไม่ส าเร็จ จึงถอยทัพกลับและสวรรคตลง เหล่าขุนนางที่ตามเสด็จมาบางส่วนมิได้ตามเสด็จกลับ  



..54.    Journal of Srisuvarnabhumi Review Vol. 2 No. 2 [May-August 2024] 

 

แต่ได้ตั้งรกรากถิ่นฐาน และปกครองแคว้นคันธาระบริเวณภาคตะวันตกเฉียงเหนือของอินเดียสืบต่อมา 
(รุ่งโรจน์ ธรรมรุ่งเรือง, 2553: 23) คติการสร้างพระพุทธรูปศิลปะคันธาราฐ ได้รับแนวความคิดจากรูปเทพเจ้า 
ของชาวกรีกที่ศึกษาความรู้เรื่องกายวิภาคของมนุษย์ และความงามแบบอุดมคติ รวมทั้งผสมผสานกับ
ความเชื่อดั้งเดิมของชาวอินเดียพ้ืนเมืองที่มีการสร้างรูปเคารพอยู่ก่อน (ศักดิ์ชัย สายสิงห์, 2544: 27)            
ซึ่งแตกต่างจากหลักธรรมค าสอนแบบอเทวนิยมของพุทธศาสนา วิธีคิดของชาวพุทธที่ให้ความส าคัญกับ
พระพุทธรูป ในลักษณะรูปสัญลักษณ์แทนพระพุทธเจ้า มิได้ต้องการสร้างรูปเหมือนของพระพุทธองค์ 
หรือรูปเคารพในความหมายแบบศาสนาเทวนิยมที่มีมาแต่เดิม 
 การสร้างพระพุทธรูปในประเทศไทยพระพุทธศาสนาแผ่เข้าสู่ประเทศไทยหลังจากที่พระพุทธเจ้า
ปรินิพพานได้ประมาณ 300 ปี โดยพระโสณะ พระอุตตระ และพระภิกษุติดตามอีกจ านวนหนึ่งได้เดิน
ทางเข้าสู่ศูนย์กลางแห่งสุวรรณภูมิซึ่งสันนิษฐานว่าอยู่บริเวณจังหวัดนครปฐม แม้จะมีข้อสันนิษฐานไป
ต่างๆ แต่นักประวัติศาสตร์ทางพุทธในเมืองไทยโดยมากเชื่อว่าเป็นบริเวณจังหวัดนครปฐม ในเบื้องต้นนี้ 
ไม่ปรากฏหลักฐานว่ามีการสร้างพระพุทธรูปในประเทศไทย (พระมหาสมจินต์ สมฺมาปญฺโญ, 2546: 22) 
 ในหนังสือชินกาลมาลีปกรณ์ ซึ่งเขียนโดยพระรัตนปัญญาเถระแห่งลานนา มีเนื้อหาแสดง
ต านานพระพุทธรูปแก่นจันทน์ตั้งแต่รัชสมัยพระเจ้าปเสนทิโกศลแห่งเมืองสาวัตถีในอินเดียจนถึงรัชสมัย
พระเจ้าติโลกราชแห่งเมืองเชียงใหม่ ดังเนื้อความตอนหนึ่งว่าต่อจากนั้น เจ้านครพระเยาพระนามว่า 
ยุทธสัณฐิระ ทรงอัญเชิญพระพุทธรูปแก่นจันทน์องค์นั้นมาประดิษฐานบูชาในวิหารวัดดอนชัย ต่อนั้น 
พระมหาเถระธรรมเสนาบดี อัญเชิญพระพุทธรูปแก่นจันทน์นั้นมาประดิษฐานบูชาในวัดอโสการาม                
นอกก าแพงเมืองด้านทิศตะวันออกนครเชียงใหม่ ท่านประพันธ์ไว้เป็นคาถา แปลความว่า พระพุทธรูป
แก่นจันทน์มาสู่เมืองเชียงใหม่ เมื่อปีจอ จุลศักราช 840 เมื่อมาถึงเมืองเชียงใหม่ครั้งแรก อยู่ในวัดอโสการาม
อันประเสริฐ และอยู่ได ้15 ปี เป็นรัชสมัยของพระเจ้าติลกครองราชสมบัติ 
 เรื่องต านานพระแก่นจันทน์นี้ ท าให้สันนิษฐานได้ว่า ต้นแบบการสร้างพระพุทธรูปในล้านนา
และสุโขทัย คือ พระพุทธรูปแก่นจันทน์ และคติการสร้างพระพุทธรูปเป็นที่นิยมในลานนามากกว่าในสุโขทัย
ซึ่งอยู่ในยุคเดียวกัน ศิลปะของสกุลช่างในประเทศไทย ศิลปะแบบทวารวดี (พ.ศ. 500) ในยุคต้นทวารวดี 
ยังไม่นิยมสร้างพระพุทธรูป แต่นิยมสร้างพุทธอาสน์(ที่ประทับของพระพุทธเจ้า) ต่อมาสมัยหลังรับคติการ
สร้างพระพุทธรูปมาจากอินเดีย สร้างเป็นพระประธานด้วยศิลาหรือปั้นด้วยปูน ท าพระพุทธรูปเป็นภาพ
เครื่องประดับ หรือท าเป็นพระพิมพ์ พระพุทธรูปที่นิยมสร้างมากคือปางประทานปฐมเทศนานั่งห้อยพระบาท 
พระพุทธรูปยืนกรีดนิ้วพระหัตถ์ข้างขวาเป็นวง พระหัตถ์ซ้ายถือชายจีวร พระพุทธรูปปางต่างๆ ที่นิยม
สร้างในสมัยทวารวดี ได้แก ่ปางแสดงธรรมเทศนา ปางประทานอภัย ปางห้ามสมุทร ปางมารวิชัย ปางตรัสรู้ 
 ศิลปะแบบศรีวิชัย (พ.ศ. 1300) พระพุทธรูปที่นิยมสร้างในสมัยศรีวิชัยมีแต่พระพิมพ์เป็นส่วนมาก 
ศิลปะที่ท าใหญ่กว่านั้นมีแต่รูปพระโพธิสัตว์ เป็นเพราะว่าในอาณาจักรศรีวิชัยนั้น พระพุทธศาสนามหายาน
รุ่งเรืองมากกว่าเถรวาท 
 ศิลปะแบบลพบุรี (พ.ศ. 1600) พระพุทธรูปที่สร้างในสมัยลพบุรีมีทั้งพระศิลา พระหล่อและ
พระพิมพ์ และมีคตินิยมสร้างพระทรงเครื่องเพราะอิทธิพลของพระพุทธศาสนามหายานผสมกับฮินดูที่ได้
รับมาจากพวกขอม พระพุทธรูปที่นิยมสร้างมีหลายปาง เช่น ปางนาคปรก ปางมารวิชัย ปางเสด็จลงจาก
ดาวดึงส์ ปางห้ามสมุทร ปางป่าเลไลยก์ นอกจากนี้ก็มีรูปพระโพธิสัตว์ เช่น พระอวโลกิเตศวร 
 ศิลปะแบบเชียงแสน (พ.ศ. 1600) พระพุทธรูปสมัยเชียงแสนบางองค์ สันนิษฐานว่าน ามาจาก
อินเดีย เช่น พระศิลาจ าหลักปางปราบช้างนาฬาคิรี ที่วัดเชียงมั่น เชียงใหม่ พระพุทธรูปที่สร้างขึ้นในล้านนา 
(เชียงแสน)ในยุคต้น จ าลองแบบอย่างพระพุทธรูปในอินเดีย นิยมสร้างพระพุทธรูปนั่งขัดสมาธิเพชร            



วารสารศรสีุวรรณภูมิปริทรรศน์ ปทีี ่2 ฉบับท่ี 2 [พฤษภาคม-สิงหาคม 2567]    .55.. 

 

ปางมารวิชัย มีฐานเป็นดอกบัวรองพระพุทธรูป ต่อมาสมัยหลัง นิยมสร้างแบบลังกา สร้างเป็นพระทรงเครื่องก็มี 
เช่น พระหริภุญชัยโพธิสัตว์ ประดิษฐานอยู่ที่วัดเบญจมบพิตรและที่น่าสังเกตคือ นิยมสร้างด้วยโลหะ
มากกว่าสร้างด้วยศิลา 
 ศิลปะแบบสุโขทัย (พ.ศ. 1800) ยุคที่กษัตริย์ราชวงพระร่วงเป็นใหญ่ครองเมืองสุโขทัย ตรงกับ
ยุคที่พระพุทธศาสนาในลังการุ่งเรืองมาก พระพุทธรูปที่สร้างในสมัยสุโขทัยนิยมสร้างตามแบบลังกาท้ังสิ้น 
พระพุทธรูปที่สร้างแบ่งเป็น 3 ระยะ คือ ระยะแรกมีลักษณะดวงพระพักตร์กลมแบบลังกา ระยะกลางมี
ลักษณะดวงพระพักตร์ยาว พระหนุ (คาง) เสี้ยม ระยะหลังมีลักษณะดวงพระพักตร์เหมือนผลมะตูมคล้าย
แบบอินเดียเดิม เช่น พระพุทธชินราชและพระพุทธชินสีห์ 
 ศิลปะแบบอยุธยา (พ.ศ. 1900) พระพุทธรูปศิลปะแบบอยุธยา อาจแบ่งเป็น 4 ยุค คือ ยุคที่ 1 
นับแต่รัชสมัยพระเจ้าอู่ทอง ประมาณ พ.ศ. 1893 นิยมสร้างพระพุทธรูปตามแบบขอม ยุคที่ 2 นับแต่รัชสมัย 
พระบรมไตรโลกนาถ นิยมสร้างตามแบบสุโขทัย ที่น่าสังเกต คือ มีการสร้างรูปพระโพธิสัตว์ตามเรื่อง
นิบาตชาดกทั้ง 550 ชาติ ยุคที่ 3 นับแต่รัชสมัยพระเจ้าปราสาททอง ประมาณ พ.ศ. 2173 นิยมสร้าง
พระพุทธรูปทรงเครื่องตามแบบขอมผสมไทย ตามแบบพระพุทธรูปที่นครวัด นครธม ยุคที่ 4 นับแต่รัชสมัย
พระเจ้าบรมโกศเป็นต้นไป สร้างพระพุทธรูปตามคตินิยมไทย  
 ศิลปะแบบรัตนโกสินทร์ (พ.ศ. 2325) พระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลก รัชกาลที่ 1 
(พ.ศ. 2325) ไม่ทรงประสงค์ที่จะสร้างพระพุทธรูปขึ้นมาใหม่ เพราะทรงพระราชศรัทธาให้เชิญพระพุทธรูป
โบราณซึ่งถูกทิ้งไว้ช ารุดทรุดโทรมในที่ต่างๆ มาบูรณะในรัชสมัยของพระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศหล้านภาลัย 
รัชกาลที่ 2 (พ.ศ. 2352) และพระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้าเจ้าอยู่หัว รัชกาลที่ 3 (พ.ศ. 2367) เริ่มมีการ
สร้างพระพุทธรูป โดยเฉพาะพระประธาน เช่น พระประธานวัดราชโอรส พระประธานวัดสุทัศน์พระประธาน
วัดราชนัดดาราม และพระประธานวัดเฉลิมพระเกียรติเป็นต้น พระเจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ 3 โปรดฯ ให้สมเด็จ
พระมหาสมณะเจ้า กรมพระปรมานุชิตชิโนรส สืบค้นคัดเลือกพุทธอิริยาบถในพุทธประวัติ ก าหนดเป็น
ปางต่างๆ รวม 40 ปาง ดังนี้ 
 1. ปางทุกรกิริยา 2. ปางรับมธุปายาส 3. ปางลอยถาด 
 4. ปางทรงรับหญ้าคา 5. ปางมารวิชัย 6. ปางสมาธิ  
 7. ปางถวายเนตร 8. ปางจงกรมแก้ว 9. ปางประสานบาตร  
 10. ปางฉันสมอ 11. ปางลีลา 12. ปางประทานเอหิภิกขุอุปสัมปทา 
 13. ปางปลงกรรมฐาน 14. ปางห้ามสมุทร 15. ปางอุ้มบาตร  
 16. ปางภุตตากิจ 17. ปางพระเกศธาตุ 18. ปางเสด็จลงเรือขนาน   
 19. ปางห้ามญาติ 20. ปางพระปาเลไลยก ์ 21. ปางห้ามพระแก่นจันทน์ 
 22. ปางนาคาวโลก 23. ปางปลงพระชนม์ 24. ปางรับอุทกัง 
 25. ปางสรงน้ า 26. ปางยืน 27. ปางคันธารราฐ 
 28. ปางร าพึง 29. ปางสมาธิเพชร 30. ปางส าแดงชราธรรม  
 31. ปางเปิดโลก 32. ปางสนเข็ม 33. ปางรับผลมะม่วง     
 34. ปางขับพระวักกลิ 35. ปางไสยา 36. ปางฉันมธุปายาส  
 37. ปางห้ามมาร 38. ปางชี้อัครสาวก 39. ปางส าแดงโอฬาริกนิมิต  
 40. ปางประดิษฐานพระพุทธบาท 
 พระเจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ 3 ทรงสร้างพระพุทธรูปปางต่างๆ ตามที่ก าหนดไว้นี้เพียง 33 ปาง 
นอกจากนี้ยังมีปางสัตตมหาสถานอีก 7 ปาง เช่น ปางนั่งขัดสมาธิใต้ต้นโพธิ์ ในสมัยรัชกาลที่ 3 นี้เช่นกัน 



..56.    Journal of Srisuvarnabhumi Review Vol. 2 No. 2 [May-August 2024] 

 

พระเจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ 4 ขณะทรงผนวชอยู่ ทรงสร้างพระพุทธรูปแล้วถวายพระนามว่า “พระสัมพุทธพรรณี” 
ปัจจุบันประดิษฐานอยู่บนฐานชุกชีด้านหน้าในพระอุโบสถวัดพระศรีรัตนศาสดาราม ต่อจากนั้น คติการสร้าง
พระพุทธรูปในสมัยรัตนโกสินทร์ เป็นที่นิยมของพุทธศาสนิกชนไทย 
 ใน พ.ศ. 2500 รัชสมัยของพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวภูมิพลอดุลยเดชมหาราช รัฐบาลไทย
จัดสร้างพุทธมณฑลขึ้น ณ อ าเภอพุทธมณฑล จังหวัดนครปฐมในบริเวณเนื้อที่ 2500 ไร่ เนื่องในโอกาส
ฉลอง 25 พุทธศตวรรษ ได้มีการสร้างพระพุทธรูปางลีลาสูง 2500 นิ้วพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่
พระราชทานนามว่า “พระศรีศากยทศพลญาณประธานพุทธมณฑลสุทรรศน์” และในโอกาสส าคัญอ่ืนๆ 
พุทธศาสนิกชนชาวไทย นิยมที่จะสร้างพระพุทธรูปไว้เป็นที่บูชาสักการะ การสร้างพระพุทธรูปถือเป็นส่วน
หนึ่งของกิจกรรมการท าบุญในประเทศไทย ที่ส าคัญคือ พุทธศาสนิกชนชาวไทยนิยมที่จะมอบถวายวัตถุที่
มีค่ามีทองค าเป็นต้น เพ่ือใช้สร้างองค์พระหรือสมทบทุนในการสร้างองค์พระที่เป็นเช่นนี้ก็ด้วยศรัทธา
มั่นคงในพระพุทธเจ้า มีเรื่องหนึ่งที่น่าสังเกตที่สะท้อนความนิยมในการสร้างพระพุทธรูปในสมัย
รัตนโกสินทร์นี้ คือ การสร้างพระพุทธรูปรอบองค์พระปฐมเจดีย์ ณ วัดพระปฐมเจดีย์ จังหวัดนครปฐม 
จ านวน 66 ปาง รวม 80 องค์ หล่อด้วยส าริด สร้างขึ้นจากศรัทธาบริจาคของพุทธศาสนิกชน ระหว่าง 
พ.ศ. 2526-2527 มีการจารึกชื่อผู้บริจาคไว้ที่ฐานของพระพุทธรูปเหล่านั้น 
 
ความส าคัญของพระพุทธรูป 
 พระพุทธรูปเป็นองค์แทนพระพุทธเจ้า แม้จะเกิดหลังจากที่พระพุทธเจ้าปรินิพพานไปนานแล้ว 
ไม่เห็นเคยเห็นพระพุทธเจ้าขณะที่ทรงมีชีวิตอยู่  ไม่รู้ด้วยซ้ าว่า พระองค์มีรูปร่างหน้าตาแท้จริงอย่างไร              
ได้อ่านเฉพาะข้อความในหนังสือพุทธประวัติ ในพระไตรปิฎกอรรถกถา แต่ชาวพุทธทุกคนศรัทธาเชื่อมั่น
ในพระพุทธรูปว่าเป็นตัวแทนของพระพุทธองค์ แม้จะเป็นเพียงวัตถุ ไม่มีชีวิตจิตใจ แต่มีความศักดิ์สิทธิ์
และน่าเคารพกราบไหว้เหมือนกับพระพุทธเจ้า เพราะชาวพุทธทุกคนเชื่อมั่นอย่างยิ่งว่า พระพุทธรูปคือ
องค์แทนพระพุทธเจ้า 
 หลักฐานยืนยันความเชื่อมั่นของชาวพุทธที่ว่า “พระพุทธรูปเป็นองค์แทนพระพุทธเจ้า” คือ 
กรณีท่ีรัฐบาลทาลิบันท าลายพระพุทธรูปแกะสลักบนหน้าผาที่เมืองบามิยัน (หรือฮามิยัน) ชาวพุทธทั่วโลก
ยื่นประท้วงรัฐบาลทาลีบัน เพราะการท าลายพระพุทธรูป เท่ากับท าลายจิตใจของพุทธบริษัท โดยเฉพาะ
พระพุทธรูปเก่าแก่ซึ่งแกะสลักบนหน้าผา มีอายุเป็นพันปีอย่างนั้น ไม่เฉพาะชาวพุทธเท่านั้นที่ยื่นประท้วง
การกระท าของรัฐบาลทาลีบัน คนทั่วโลกแม้กระทั่งคนที่นับถืออิสลามก็ยังไม่เห็นด้วยที่จะท าลายมรดก
ทางวัฒนธรรมของมนุษยชาติ 
 สิ่งบูชาในทางพระพุทธศาสนา เริ่มต้นพระพุทธรูปหรือพระพุทธปฏิมากร คือ รูปเปรียบ หรือ 
รูปสัญลักษณ์แทนองค์พระพุทธเจ้าผู้ทรงเป็นพระศาสดาแห่งพุทธศาสนา หลังจากพุทธปรินิพพานล่วงเลย
นานแล้วสร้างตามลักษณะมหาบุรุษ 32 ประการ ที่ปรากฏในมหาปุริสลักษณะ มิใช่การท าให้เหมือนองค์
พระพุทธเจ้า แต่สร้างขึ้นเพ่ือน้อมร าลึกถึง พระพุทธคุณและเพ่ือสักการบูชาแทนองค์พระผู้มีพระภาคเจ้า 
เพ่ือน้อมใจให้ประพฤติตามค าสอนของพระองค์ ตลอดจนเป็นสิ่งจรรโลงสืบทอดอายุพระพุทธศาสนาให้
ยั่งยืนถาวรสืบไป ตราบใดยังปรากฏพระพุทธรูปอยู่  หมายถึงว่าพระรัตนตรัย อันเป็นหลักส าคัญของ
พระพุทธศาสนายังคงอยู่บริบูรณ์ เป็นเครื่องสร้างศรัทธาแก่พุทธศาสนิกชนทั่วไปให้เลื่อมใสอุปถัมภ์บ ารุง
พุทธศาสนาสืบไป 
 ส าหรับประวัติการสร้างพระพุทธรูปบูชา ปรากฏในหนังสือจดหมายเหตุ ระหว่างการเดินทาง
ไปอินเดียของ หลวงจีนฟาเหียน เมื่อราว พ.ศ. 950 ปรากฏในต านานพระแก่นจันทน์ คือเมื่อพระพุทธองค์



วารสารศรสีุวรรณภูมิปริทรรศน์ ปทีี ่2 ฉบับท่ี 2 [พฤษภาคม-สิงหาคม 2567]    .57.. 

 

เสด็จไปทรงเทศนาโปรดพระพุทธมาร ดาบนดาวดึงส์สวรรค์พรรษาหนึ่งนั้น พระเจ้าประเสนทิโกศล แห่ง
แคว้นโกศล มีความร าลึกถึงพระพุทธองค์ ด้วยมิได้ทรงเห็นเป็นช้านาน จึงตรัสให้นายช่างท า พระพุทธรูป
ขึ้นด้วยไม้แก่นจันทน์แดง ประดิษฐานไว้เหนืออาสนะที่พระพุทธองค์เคยประทับ ครั้นพระพุทธองค์เสด็จ
กลับลงมาจากดาวดึงส์ถึงที่ประทับ ด้วยพระบรมพุทธานุภาพ ก็บันดาลให้พระพุทธรูปแก่นจันทน์ เลื่อน
หลีกจากพระพุทธอาสน์ จึงตรัสสั่งให้รักษา พระพุทธรูปนั้นไว้ เพ่ือสาธุชนจะได้ใช้เป็นแบบอย่าง สร้าง
พระพุทธรูปสืบไป 
 ต านานพระแก่นจันทน์ ที่สร้างขึ้นตามพระบรมพุทธานุญาตแต่สมัยพุทธกาล พระพุทธองค์ยัง
ทรงมีพระชนม์อยู่ ขัดต่อหลักฐานทางศิลปกรรมในพระพุทธศาสนา ที่เก่าแก่ที่สุดใน สมัยพระเจ้าอโศก
มหาราช หามีการสร้างพระพุทธรูปไม่ มีแต่ทรงท ารูปสัญลักษณ์อ่ืนๆ เช่น รอยพระพุทธบาท ธรรมจักร 
เป็นต้น 
 จากหลักฐานทางศิลปโบราณวัตถุสถานและพงศาวดารเหล่าปราชญ์จึงสันนิษฐานว่า  ต านาน
เรื่องพระแก่นจันทน์ อาจเกิดขึ้นภายหลังจากที่มีคตินิยมในการสร้างรูปพระพุทธเจ้าเป็นรูปมนุษย์  หรือ
พระพุทธรูปนั้น และสามารถสรุปได้ว่า พระพุทธรูปเริ่มปรากฏเกิดขึ้นเป็นครั้งแรกภายหลัง สมัยพระเจ้ามิลินท์ 
หรือพระเจ้าเมนันเดอร์ ในคันธารราฐ เป็นศิลปะคันธารราฐ แต่ยังไม่เป็นที่แพร่หลายจนถึงสมัย พระเจ้ากนิษกะ 
แห่งราชวงศ์กุษาณะ ทรงปกครองอยู่โดยทรงตั้งราชธานีอยู่ที่เมืองเปษวาร์  มีเมืองมถุราเป็นศูนย์กลาง 
ทางทิศใต้ลุ่มแม่น้ าคงคา-ยมุนา ทรงเป็นองค์ศาสนูปถัมภกพระพุทธศาสนาให้เจริญรุ่งเรือง จึงนิยมสร้าง
พระพุทธรูปแทนองค์พระศาสดา ในรูปแบบมนุษย์เป็นพุทธเจดีย์กันทั่วไป สรุปการสร้าง พระพุทธรูปปาง
ต่างๆ เป็นการสร้างตามพุทธประวัติของพระพุทธเจ้า เป็นประติมากรรมพุทธประวัติตั้งแต่พระองค์
ประสูติ สร้างเป็น แบบปางพระพุทธรูป จากพระพุทธรูปปางประสูติ จนถึงนิพพาน ซึ่งเป็นรูปแบบของ
พระพุทธรูปปางต่างๆ 
 การสร้างพระแก้วมรกตตามหลักฐานทางประวัติศาสตร์ที่เกี่ยวข้องกับพระแก้วมรกต มี
มากมายทั้งที่เป็นลายลักษณ์อักษรและหลักฐานทางโบราณคดี  ซึ่งในส่วนที่ปรากฏเป็นลายลักษณ์อักษร
นั้นได้มีปรากฏอยู่ในเอกสารโบราณต่างๆ มากมาย เช่น เรื่องรัตนพิมพ์วงศ์ ต านานพระแก้วมรกต เรื่อง
พระรัตนปฏิมา ในหนังสือชินกาลมาลีปกรณ์ พงศาวดารเหนือ ราชพงศาวดารกรุงกัมพูชา ต านานพระ
แก้วมรกตฉบับหลวงพระบาง และพงศาวดารโยนก เป็นต้น ข้อมูลต่างๆ จากเอกสารดังกล่าว สามารถ
ตีความได้ว่า พระแก้วมรกต สร้างขึ้นจากด าริของพระนาคเสนเถระ แห่งเมืองปาตลีบุตร ในชมพูทวีป 
(ประเทศอินเดียในปัจจุบัน) เมื่อประมาณ พ.ศ. 500 จากนั้นก็ได้มีการอัญเชิญไปประดิษฐานตามเมือง
ส าคัญต่างๆ ตามล าดับ ดังนี้ (MGR ออนไลน์, [ออนไลน์])  
 - เกาะลังกา เมือ่ประมาณป ีพ.ศ. 800 
 - เมืองนครธม ในอาณาจักรขอมโบราณ เมื่อประมาณป ีพ.ศ. 1000 
 - เมืองอโยชปุระ หรือเมืองอโยธยาโบราณ ในสมัยพระเจ้าอาทิตยราช 
 - เมืองก าแพงเพชร ในสมัยพระยาวิเชียรปราการ 
 - เมืองเชียงราย ในสมัยเจ้ามหาพรหม ประมาณป ีพ.ศ. 1979 
 - นครเขลางค ์หรือเมืองล าปาง ระหว่างปี พ.ศ. 1979-พ.ศ. 2011 
 - เมืองเชียงใหม่ ระหว่างปี พ.ศ. 2011-พ.ศ. 2096 ในสมัยพระเจ้าติโลกราช 
 - เมืองหลวงพระบาง ในปี พ.ศ. 2096 
 - เมืองเวียงจันทน์ ระหว่างปี พ.ศ. 2096-พ.ศ. 2322 
 - กรุงธนบุรี ระหว่างปี พ.ศ. 2322-พ.ศ. 2327 



..58.    Journal of Srisuvarnabhumi Review Vol. 2 No. 2 [May-August 2024] 

 

 - กรุงเทพมหานคร ต้ังแต่ป ีพ.ศ. 2327 จนถึงปัจจุบัน 
 จากหลักฐานทางด้านโบราณคดี ท าให้สามารถทราบได้ว่า ปัจจุบันโบราณสถานที่ที่เกี่ยวข้อง
กับพระแก้วมรกตยังคงปรากฏร่องรอยที่เก่ียวข้องกับพระแก้วมรกตอยู่อย่างชัดเจนในหลายพ้ืนที่ ได้แก่ 
 - โบราณสถานวัดพระแก้ว ในบริเวณอุทยานประวัติศาสตร์ก าแพงเพชร จังหวัดก าแพงเพชร 
 - เจดีย์โบราณ วัดพระแก้วดอนเต้าสุชาดาราม จังหวัดล าปาง 
 - เจดีย์หลวง ในวัดเจดีย์หลวง จังหวัดเชียงใหม่ 
 - เจดีย์โบราณ ในวัดพระแก้ว จังหวัดเชียงราย 
 พระแก้วมรกตที่ปรากฏในคัมภีร์มาลีปกรณ ์จากเอกสารที่ปรากฏในชินกาลมาลีปกรณ์ ซึ่งแปล
โดย ร.ต.ท.แสง มนวิทูร จัดพิมพ์เนื่องในการบูรณะโบราณสถาน อ าเภอเชียงแสน จังหวัดเชียงราย 
จัดพิมพ์โดยกรมศิลปากร (แสง มนวิทูร, 2501: 113-117) เรื่อง พระรัตนปฏิมาหรือการก าเนิดพระแก้ว
มรกตที่ปรากฏในคัมภีร์มาลีปกรณ์ หลังจากพระเจ้าพิลกราชาธิบดี ทรงสดับธรรมบรรยายจากส านัก
พระภิกษุสีหลเรื่องอานิสงส์ปลูกต้นโพธิ์  มีพระราชประสงค์ใคร่จะปลูกต้นมหาโพธิ์  ทรงพิจารณาหา
สถานที่สมควร ก็ทรงเห็นสถานอันควร คือที่วัดมหาโพธารามนี้ ครั้นแล้วพระเจ้าพิลกราชาธิราชจึงโปรด
ให้สร้างอารามข้ึนแห่งหนึ่ง เพ่ือเป็นที่อยู่ของมหาเถรชื่ออุตตมปัญญา ในพ้ืนที่เป็นที่น่ารื่นรมย์ริมฝั่งแม่น้ า
ขานทางทิศตะวันตกเฉียงเหนือราชธานีเชียงใหม่ ในปีกุน จุลศักราช 817 (พ.ศ. 1999) แล้วโปรดให้ปลูก
ต้นโพธิ์ในอารามนั้น ในปีเดียวกัน จริงอยู่พระภิกษุก่อนๆ ไปสีหลแล้วน าพืชจากกิ่งโพธิ์เบื้องขวามาจากสี
หลนั้น เอามาปลูกไว้ในอารามเชิงดอยสุเทพ (วัดป่าแดงมหาวิหาร) ครั้งนั้น พระราชาโปรดให้น าพืชจาก
มหาโพธิ์ต้นเชิงดอยสุเทพนั้นแล้วปลูกไว้ในอารามที่สร้างขึ้นนี้ เพราะเหตุที่ต้นมหาโพธิ์ปลูกในอารามนี้ จึง
ปรากฏชื่อว่า วัดมหาโพธาราม ครั้นทรงปลูกต้นมหาโพธิ์เสร็จแล้ว พระองค์โปรดให้จัดพิธีทั้งปวง คือ 
สร้างเวทีให้เหมือนต้นมหาโพธิ์ที่พระพุทธทรงผจญมาร และสร้างสัตตมหาสถาน ต่อจากนั้น ในปีวอก               
จุลศักราช 818 (พ.ศ. 2020) โปรดให้สร้างมหาวิหารในอารามนั้น  
 ต่อจากนั้น ในปีจอ จุลศักราช 841 (พ.ศ. 2022) พระเจ้าพิลกราชาธิราช โปรดให้สีหโคตร
เสนาบดี ก่อเสริมราชกุฏองค์เก่า ครั้งพระเจ้าแสนเมืองมาทรงสร้างไว้ ราชกูฏที่ก่อเสริมใหม่นั้น ทั้งใหญ่
ทั้งสูงกว่าองค์เก่า จริงอยู่ราชกูฏใหม่นั้นฐานกว้างด้านละ 15 วา สูง 45 วา มีระเบียบกระพุ่มยอดเป็นอัน
เดียว น่าเลื่อมใสยิ่งนัก เป็นจุดเด่นแห่งราชธานีเชียงใหม่ งามเพียงดังพระธาตุจุฬามณีเจดีย์ในสวรรค์อัน
เป็นที่อยู่ของท้าววาสพ พระบรมสารีริกธาตุที่พระมหาธัมมคัมภีร์เถรน ามาจากลังกาทวีป เพ่ือนมัสการ
กราบไหว้นั้นเวลานั้น สีหโคตรเสนาบดีได้บูชาสืบต่อกันมา สีหโคตรเสนาบดีจึงบรรจุพระบรมสารีริกธาตุ
นั้นไว้ในราชกูฏนั้น ต้ังแต่เริ่มก่อเสริมราชกูฏจนกระทั่งเสร็จ เกิดอัศจรรย์หลายอย่างหลายประการด้วยเด
ชานุภาพแห่งพระบรมสารีริกธาตุ ฟ้ืนแผ่นดินใหญ่ไหวอยู่บ่อยๆ เมื่อราชกูฏสร้างเสร็จแล้ว พระเจ้าพิลก
ราชาธิราชได้อัญเชิญพระรตนปฏิมา ซึ่งมีฤทธิ์เดชหาประมาณมิได้ มาแต่นครเขลางค์ประดิษฐานไว้ที่ราชกูฏ  
ในนครเชียงใหม่นั้น เมื่อปีฉลูจุลศักราช 841  
 การบังเกิดขึ้นแห่งพระรตนปฏิมานั้น บัณฑิตพึงทราบดังต่อไปนี้ เมื่อพระศาสดาปรินิพพานได้ 
500 ปี ยังมีพระเถระองค์หนึ่งชื่อว่าธรรมรักขิต อาศัยเมืองปุปผวดี คือ เมืองปาตลีบุตร อยู่ในอโสการาม 
และยังมีพระเถระองค์หนึ่งเป็นศิษย์ของท่านชื่อว่านาคเสน พระเถรนาคเสนนั้นเป็นที่คารวะของพระเจ้ามิลินท์ 
เมื่อพระธรรมรักขิตเถรล่วงลับไปแล้ว พระเถระนาคเสนคิดว่า ท าอย่างไรดี เราจะยังศาสนาให้รุ่งเรืองใน
ภายหน้า แล้วก็ทราบว่า ศาสนาจักรุ่งเรืองได้ด้วยรูปจ าลองของพระพุทธโดยแท้ และร าพึง ต่อไปอีกว่า    
ถ้าเราจะสร้างรูปจ าลองพระพุทธด้วยทองค าหรือเงิน มนุษย์ในอนาคตเป็นคนลุอ านาจแก่ความโลภ                
มีสันดานเป็นคนบาปหนา จักกระท าอันตรายรูปจ าลองพระพุทธเสีย อย่ากระนั้นเลย เราจะท ารูปจ าลอง



วารสารศรสีุวรรณภูมิปริทรรศน์ ปทีี ่2 ฉบับท่ี 2 [พฤษภาคม-สิงหาคม 2567]    .59.. 

 

พระพุทธด้วยแก้วมณีโดยฤทธิ์และมนต์เถิด ขณะนั้น ท้าวสักกเทวราช (พระอินทร์) ทราบความปริวิตก
ของพระเถระนั้น จึงลงมาจากดาวดึงส์พิภพ ไปสู่ส านักพระเถระพร้อมด้วยวิสสุกรรมเทวบุตร เรียนถาม
พระเถระว่า ข้าแต่พระคุณเจ้า พระคุณเจ้าจักสร้างรูปจ าลองพระพุทธด้วยแก้วมณีโดยฤทธิ์และมนต์มิใช่
หรือ พระเถระตอบรับว่าจริงดังนั้น ครั้งนั้น ท้าวสักกะสังวิสสุกรรมเทวบุตรว่า ไปเถิด พ่อจงไปเอาแก้วมณี
โชติที่ข้างภูเขาวิบูลมา ฝ่ายวิสสุกรรมทูลว่า เทวะ พวกกุมภัณฑ์จะไม่ยอมมอบให้ข้าพเจ้า ครั้งนั้น ท้าว
สักกะได้ไปภูเขาวิบูลกับวิสสุกรรม บอกราชากุมภัณฑ์ว่าข้าเจ้ามาโดยหวังจะใคร่ได้แก้วมณีโชติ  ท่านจง
อนุญาตแก้วมณีโชติให้แก่ข้าพเจ้าเถิด ฝ่ายราชากุมภัณฑ์กล่าวว่า แก้วมณีโชตินี้เป็นเครื่องบริโภคใช้สอย
ของพระเจ้าจักรพรรดิ เพราะฉะนั้น จึงไม่อาจจะให้ไปได้ แต่ว่ายังมีแก้วอยู่ดวงหนึ่ง คือ แก้วอมรกต              
(แก้วท าโดยเทวดา) วัดรอบประมาณ 2 ศอก 3 นิ้ว มีแก้ว 751 ดวงเป็นบริวาร มีอยู่ใกล้ก าแพงแก้วมณีโชติ
มหาราช ขอพระองค์จงเอาแก้วนั้นไปเถิด ครั้งนั้น ท้าวสักกะ จึงเอาแก้วนั้นมาแล้วน าไปถวายพระเถระ            
ฝ่ายพระเถระคิดว่าใครจักท าพุทธปฏิมา (รูปจ าลองพระพุทธ) ด้วยแก้วนี้ได้ ทันใดนั้น วิสสุกรรมแปลงตัว
เป็นรูปกาจารย์ คือ ช่างท ารูป มาตกแต่งด้วยตนเองไม่ใช่ตกแต่งด้วยอิทธิฤทธิ์  และวิสสุกรรมนั้นท า             
พระพุทธปฏิมาได้องค์หนึ่ง สูง 1 ศอก กับ 1 นิ้ว เสร็จชั่วเวลา 7 คืน 7 วัน ครั้นแล้ว พระเถระ (นาคเสน) 
ร่วมกับพระขีณาสพทั้งหลายและท้าวสักกะร่วมกับเทพยดาทั้งหลาย บูชาพระรตนปฏิมา ตลอด 7 วัน 7 คืน             
ครั้งนั้น พระรตนปฏิมาได้ท าปาฏิหาริย์มีประการต่างๆ พระเถระ ได้อธิษฐานอัญเชิญพระบรมสารีริกธาตุ 
7 องค ์เข้าไปในองค์พระรัตนปฏิมา องค์ 1 อยู่ที่พระเมาลี องค์ 1 อยู่ที่พระนลาฏ องค์ 1 อยู่ที่พระอุระ 2 องค์ 
อยู่ที่พระหัตถ์ท้ังสอง และอีก 2 องค์ท่ีพระชานุ (เข่า) ทั้งสอง พร้อมกับค าอธิษฐาน 
 พระนาคเสนเถระ มองเห็นกาลอนาคต ได้พยากรณ์ไว้ว่า พระรตนปฏิมาองค์นี้จะรุ่งเรืองใน
วงศ์ท้ังสาม คือ วงศ์กัมโพช วงศ์อริมัททนะ และวงศ์สยาม 
 ฝ่ายพระมหากษัตริย์หลายพระองค์  ทรงบูชาพระรตนปฏิมานั้นสืบๆ กันมา ตราบเท่า
พระพุทธศาสนาล่วงได้ 800 ปี กษัตริย์เหล่านั้นมีพระมหากษัตริย์รุ่นสุดท้าย 3 องค์ คือ พระเจ้าพันธุและ
พระราชนัดดาของพระองค์คือ พระเจ้ากลันธรรมกับพระเจ้าสิริธรรมกิตติ แต่ในสมัยพระเจ้าสิริธรรมกิตติ
เป็นสมัยมหากลียุค บ้านเมืองวุ่นวายไม่สงบ เพราะฉะนั้น พระรัตนปฏิมา จึงมีผู้น าไปประดิษฐานอยู่ใน
ลังกาทวีป ครั้งเมื่อพุทธศาสนาล่วงแล้วได้ 1,200 ปี นั้น ในเมืองอริมัททนะ ได้เกิดมีพระธรรมราชาขึ้น
องค์หนึ่ง เมื่อพระธรรมราชานั้นล่วงลับไปแล้ว พระราชบุตรของพระองค์พระนามว่า อนุรุทธ เป็นผู้มีฤทธิ์
เหาะได้ อันที่จริง พระราชาพระองค์นั้นทรงเลื่อมใสในพุทธศาสนา มีพระประสงค์ใคร่จะคัดลอกพระไตรปิฎก 
จึงตรัสถามนักปราชญ์ทั้งหลายว่า ไตรปิฎกในประเทศของเราคลาดเคลื่อนหรือไม่คลาดเคลื่อน เมื่อทรง
ทราบจากนักปราชญ์เหล่านั้นกราบทูลว่า ไตรปิฎกของเราคลาดเคลื่อน แต่ในลังกาทวีปยังไม่คลาดเคลื่อน 
พระองค์ทรงตั้งพระราชหฤทัยว่า จะไปรับไตรปิฎกจากลังกาทวีป แล้วเสด็จขึ้นทรงม้าอาชาไนยเหาะไป
ลังกาทวีป ส่วนราชบริพารได้แล่นเรือไป ครั้นเสด็จไปถึงแล้วได้ทูลพระเจ้ากรุงลังกาว่า ข้าพเจ้าจะมามา
ขอรับไตรปิฎก พระเจ้ากรุงลังกาทูลสนองว่า ถ้ากระนั้น ข้าพเจ้าจะเขียนคัดให้ ฝ่ายพระเจ้าอนุรุทธทูลว่า 
พระองค์เขียนไม่ถูกใจข้าพเจ้า ข้าพเจ้าขอเขียนเอง แล้วทรงเขียนคัดไตรปิฎกและนิรุตติปิฎก รวมเป็น 4 ปิฎก 
แล้วเชิญ 2 ปิฎกลงเรือล าหนึ่ง อีก 2 ปิฎกกับพระรัตนปฏิมาลงเรืออีกล าหนึ่ง แล้วเสด็จกลับมา เมื่อเรือ 2 
ล าแล่นไปถึงกลางทะเล เรือล าหนึ่งถึงเมื่องอริมัททนะ เรือล าหนึ่งที่บรรทุกพระพุทธปฏิมาถูกพายุร้ายพัด
ไปถึงมหานครหรือนครธม สองปิฎกกับพระรัตนปฏิมา จึงประดิษฐานอยู่ในมหานครช้านาน ฝ่ายพระเจ้าอนุ
รุทธทรงทราบเรื่องนั้น จึงเสด็จทรงม้าอาชาไนยเหาะไปมหานครถึงวัดพระสงฆ์แห่งหนึ่ง เสด็จลงจากหลัง
ม้า ทรงพระบังคมเบาที่แผ่นหินแผ่นหนึ่ง พระบังคมเบาของพระองค์เซาะแผ่นหินหล่นลงไปข้างล่าง ครั้ง
นั้น ยังมีพระภิกษุองค์หนึ่ง เห็นการกระท านั้นแล้ว จึงพูดว่า อุบาสก ท่านเป็นใคร มีฤทธิ์นัก ครั้งนั้น



..60.    Journal of Srisuvarnabhumi Review Vol. 2 No. 2 [May-August 2024] 

 

พระราชาไม่ตรัสบอกพระนามจริงของพระองค์ แต่ตรัสบอกว่า พระคุณเจ้า ข้าพเจ้าเป็นราชบุรุษของพระเจ้า
อนุรุทธ พระภิกษุนั้นถามว่า ท่านมาด้วยประสงค์อันใด พระราชาตรัสบอกว่า มาเพ่ือขอรับเอา 2 ปิฎกไป 
พระภิกษุนั้นจึงแจ้งให้พระสังฆราชทราบ  ฝ่ายพระสังฆราชก็แจ้งให้พระเจ้ามหานครทราบว่าพระเจ้าอนุรุทธ
ส่งทูตมาเพ่ือขอรับเอาปิฎกทั้งสองที่มหาบพิตรได้มา กษัตริย์มหานครทราบเรื่องนั้นแล้ว ตรัสว่าปิฎกทั้ง
สองนี้ได้มาด้วยบุญของรา เราไม่ให้ใคร พระเจ้าอนุรุทธทรงทราบความนั้นแล้ว จึงเอาไม้ท าเป็นรูปดาบ
ปลอมเป็นเครื่องลวงตา แล้วเอาผงดินสอพองทาคมดาบเสด็จขึ้นม้าอาชาไนย ทรงท าประทักษิณก าแพง
เมือง 3 รอบ เมื่อชาวเมืองมีพระมหากษัตริย์ เป็นต้น ก าลังดูอยู่ พระเจ้าอนุรุทธเอาดาบท าเป็นฟันลงที่คอ
คนทั้งหลายเหล่านั้นแล้วขู่ส าทับว่า ถ้าพวกท่านไม่ให้ปิฎกแก่เรา เราจะตัดคอท่านด้วยวิธีนี้ ท่านทั้งหลาย
ลองคล าคอของท่านดู ฝ่ายชาวเมืองคล าคอดูแล้ว เห็นผลดินสอพองก็กลัวตายขึ้นมา จึงกราบทูลเหตุการณ์นั้น
แก่พระเจ้ามหานคร ครั้งนั้น พระเจ้ามหานครจึงให้ส่งปิฎกทั้งสองถวายแก่พระเจ้าอนุรุทธ ครั้นแล้วพระเจ้าอนุรุทธ
ก็รับเอาแต่ปิฎกมายังเมืองของพระองค์ ทรงลืมพระรตนปฏิมา พระรัตนปฎิมา ปรากฏในวงศ์กัมโพชด้วย
ประการฉะนี้ (แสง มนวิทูร, 2501: 117) 
 
บทสรุป 
 บทความวิชาการนี้เป็นการวิเคราะห์การสร้างพระพุทธรูปและสิ่งบูชาในพระพุทธศาสนา 
เริ่มต้นจากประวัติการสร้างพระพุทธรูป เพราะพระพุทธรูปเป็นสัญลักษณ์ส าคัญหนึ่งในสามของพระรัตนตรัย 
อันเป็นสิ่งยึดเหนี่ยวจิตใจของพุทธศาสนิกชน ประวัติการสร้างพระพุทธรูปปรากฏเนื้อความในต านาน
เก่าแก่ของอินเดียเรื่องพระพุทธรูปแก่นจันทน์ เล่าเรื่องแรกสร้างพระพุทธรูปว่ามีมาแต่สมัยที่พระพุทธเจ้า
ยังทรงพระชนม์อยู่ แต่จากข้อมูลหลักฐานการค้นคว้าทางด้านโบราณคดีและประวัติศาสตร์ศิลปะ ระบุว่า
เริ่มมีพุทธรูปเกิดขึ้นในประเทศอินเดียสมัยโบราณหลังจากพระพุทธองค์เสด็จดับขันธปรินิพพานล่วงแล้ว
เกือบ 700 ปี ช่วงเวลาก่อนหน้านั้น ไม่มีคติการสร้างรูปพระพุทธเจ้าในรูปแบบมนุษย์แต่สร้างเป็นรูป
สัญลักษณ์แทนพระพุทธองค์เท่านั้น ต่อมาราวพุทธศตวรรษที่ 6 ตรงกับรัชสมัยของพระเจ้ากนิษกะ 
ราชวงศ์กุษาณะแห่งแคว้นคันธาระจึงเกิดคติการสร้างพระพุทธรูปขึ้นเป็นครั้งแรก และสืบทอดมาจนถึง
ปัจจุบัน 
 การสร้างพระแก้วมรกต ที่ปรากฏตามหลักฐานทางประวัติศาสตร์ที่เกี่ยวข้องกับพระแก้วมรกต 
มีมากมายทั้งที่เป็นลายลักษณ์อักษรและหลักฐานทางโบราณคดี ซึ่งในส่วนที่ปรากฏเป็นลายลักษณ์อักษร
นั้นได้มีปรากฏอยู่ในเอกสารโบราณต่างๆ มากมาย เช่น เรื่องรัตนพิมพ์วงศ์ ต านานพระแก้วมรกต เรื่อง
พระรัตนปฏิมา ในหนังสือชินกาลมาลีปกรณ์ พงศาวดารเหนือ ราชพงศาวดารกรุงกัมพูชา ต านานพระ
แก้วมรกตฉบับหลวงพระบาง และพงศาวดารโยนก เป็นต้น ข้อมูลต่างๆ จากเอกสารดังกล่าว สามารถ
ตีความได้ว่า พระแก้วมรกต สร้างขึ้นจากด าริของพระนาคเสนเถระ แห่งเมืองปาตลีบุตร ในชมพูทวีป 
(ประเทศอินเดียในปัจจุบัน) เมื่อประมาณ พ.ศ. 500 
 พระแก้วมรกตที่ปรากฏในคัมภีร์มาลีปกรณ์ จากเอกสารที่ปรากฏในชินกาลมาลีปกรณ์ ซึ่งแปล
โดย ร.ต.ท.แสง มนวิทูร จัดพิมพ์เนื่องในการบูรณะโบราณสถาน อ าเภอเชียงแสน จังหวัดเชียงราย               
มีใจความตอนหนึ่งว่า การบังเกิดขึ้นแห่งพระรตนปฏิมานั้น เมื่อพระศาสดาปรินิพพานได้ 500 ปี                    
มีพระเถระองค์หนึ่งชื่อว่าธรรมรักขิต อยู่ในอโสการาม พร้อมด้วยลูกศิษย์ชื่อว่านาคเสนเถระ พระเถระ
นาคเสนคิดว่า ท าอย่างไรดี เราจะยังศาสนาให้รุ่งเรืองในภายหน้า ศาสนาจักรุ่งเรืองได้ด้วยรูปจ าลองของ
พระพุทธโดยแท้และร าพึงต่อไปอีกว่า ถ้าเราจะสร้างรูปจ าลองพระพุทธด้วยทองค าหรือเงิน มนุษย์ใน
อนาคตเป็นคนลุอ านาจแก่ความโลภ มีสันดานเป็นคนบาปหนา จักกระท าอันตรายรูปจ าลองพระพุทธเสีย 



วารสารศรสีุวรรณภูมิปริทรรศน์ ปทีี ่2 ฉบับท่ี 2 [พฤษภาคม-สิงหาคม 2567]    .61.. 

 

เราจะท ารูปจ าลองพระพุทธด้วยแก้วมณีโดยฤทธิ์และมนต์เถิด ขณะนั้น ท้าวสักกเทวราช (พระอินทร์) 
ทราบความปริวิตกของพระเถระนั้น จึงลงมาจากดาวดึงส์พิภพ ไปสู่ส านักพระเถระพร้อมด้วยวิสสุกรรม
เทวบุตร ท้าวสักกะสังวิสสุกรรมเทวบุตร ท้าวสักกะได้ไปภูเขาวิบูลกับวิสสุกรรม บอกราชากุมภัณฑ์ว่า
ข้าพเจ้ามาโดยหวังจะใคร่ได้แก้วมณีโชติ ท่านจงอนุญาตแก้วมณีโชติให้แก่ข้าพเจ้าเถิด ฝ่ายราชากุมภัณฑ์
กล่าวว่า แก้วมณีโชตินี้เป็นเครื่องบริโภคใช้สอยของพระเจ้าจักรพรรดิ เพราะฉะนั้น จึงไม่อาจจะให้ไปได้ 
แต่ว่ายังมีแก้วอยู่ดวงหนึ่ง คือ แก้วอมรกต (แก้วท าโดยเทวดา) วัดรอบประมาณ 2 ศอก 3 นิ้ว มีแก้ว 751 
ดวงเป็นบริวาร มีอยู่ใกล้ก าแพงแก้วมณีโชติมหาราช ขอพระองค์จงเอาแก้วนั้นไปเถิด พระนาคเสนเถระ 
มองเห็นกาลอนาคต ได้พยากรณ์ไว้ว่า พระรตนปฏิมาองค์นี้จะรุ่งเรืองในวงศ์ทั้งสาม คือ วงศ์กัมโพช               
วงศ์อริมัททนะ และวงศ์สยาม 
 เมื่อศึกษาเรื่องนี้แล้วจะเห็นได้ว่าการสร้างพระพุทธรูปและสิ่งบูชาในพระพุทธศาสนา เป็นสิ่งที
เคารพบูชาของอนุชนรุ่นหลัง ได้ตระหนักถึงบรรพชนที่ได้สร้างรูปแบบให้เป็นที่สืบต่อมาจนถึงรุ่นปัจจุบัน
การสร้างพระแก้วมรกต เพ่ือเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจของคนทั้งหลายให้รวมเป็นหนึ่งเดียว ส่วนพระแก้ว
มรกตที่ปรากฏในคัมภีร์มาลีปกรณ์นับเป็นประวัติที่มีหลักฐานชัดเจนและน่าเลื่อมใสมากขึ้น จนท าให้ผู้ที่
ไม่มีความรู้ทางด้านพระพุทธศาสนาได้เห็นความส าคัญและประวัติการสร้างพระแก้วมรกตที่เป็น
ศูนย์กลางการรวมตัวของชาวพุทธในปัจจุบันและอนาคตต่อไป  
 
เอกสารอ้างอิง  
ไขศรี ศรีอรุณ. (2546). พระพุทธรูปปางต่างๆ ในสยามประเทศ. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยศิลปากร. 
พุทธทาสภิกขุ. (2509). ภาพพุทธประวัติจากหินสลักยุคก่อนมีพระพุทธรูปในประเทศอินเดีย พ.ศ. 300-700. 

กรุงเทพฯ: ธรรมสภา. 
พระมหาสมจินต์ สมฺมาปญฺโญ. (2546). พุทธปรัชญา: สาระและพัฒนาการ. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย. 
พระเครื่องตั้มศรีวิชัย. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: www.tumsrivichai.com. [15 ตุลาคม 2566]. 
รุ่งโรจน์ ธรรมรุ่งเรือง. (2553). พระพุทธปฏิมาสยาม. กรุงเทพฯ: อมรินทร์ปริ้นท์ติ้งแอนด์พับลิชชิง จ ากัด. 
ศักดิ์ชัย สายสิงห์. (2553). พระพุทธรูปในประเทศไทย. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยศิลปากร. 
แสง มนวิทูร เปรียญ. (2501). ชินกาลมาลีปกรณ์. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์กรมศิลปากร. 
MGR Online. ย้อนรอยประวัติศาสตร์เกี่ยวกับพระแก้วมรกต. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://mgronline. 

com/travel/detail/9480000063448. [10 ตุลาคม 2566]. 
 

https://mgronline./
https://mgronline./

