
..34.    Journal of Srisuvarnabhumi Review Vol. 1 No. 2 [May-August 2023] 

 

 

การประยุกต์หลักพุทธธรรมในการด าเนินชีวิตในสังคมร่วมสมัย 
Application of Buddhist Principles to Life in Contemporary Society 

 
พระครูสิริพุทธิศาสตร์ (ขนฺติโสภโณ) 

Phrakru Siriputtisat (khantisobhano) 
วัดสุคนธาราม จังหวัดพระนครศรีอยุธยา 

Sukontharam Temple, Phra Nakhon Si Ayutthaya Province 
E-mail: nopparak2517@gmail.com 

 
 

บทคัดย่อ  
 ค าสอนในพระพุทธศาสนา สอนให้คนเรารู้จักความจริงของธรรมชาติและชีวิตให้รู้จักตนเอง
พิจารณาแก้ไขปัญหาของตนด้วยหลักเหตุผล หลักค าสอนของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ที่เรียกว่า พุทธธรรม 
“พุทธธรรมเป็นการแนะแนวต้นแบบ ส่งเสริมให้บุคคลรู้จักช่วยตนเองยอมรับศักยภาพของมนุษย์ในการ
แก้ไขปัญหา ตลอดจนให้รู้จักในเงื่อนไข เหตุปัจจัยและวิธีการแก้ไข ผู้ที่ปฏิบัติชอบตามแนวทางพุทธธรรม
จะเกิดภาวะความประพฤติหรือการด าเนินชีวิต ที่เรียกว่า มีศีล ประกอบแต่กุศลกรรม คือ ไม่มีความโลภ 
โกรธ หลง ปราศจากอวิชชา ตัณหา และอุปาทานมาครอบง า และเป็นการกระท าด้วยใจที่เป็นอิสระผลที่
ตามมา คือ ท าให้ผู้ปฏิบัติมีสุขภาพกายและจิตดี เป็นภาวะที่สมบูรณ์ในตัวเอง จึงกล่าวได้ว่าปัญหาชีวิตที่
เกิดขึ้นทั้งทางปัจจัยภายนอก เช่น เมื่อเศรษฐกิจทรงตัวหรือซบเซา ท าให้รายได้ของเราลดน้อยลงและ
ปัญหาชีวิตเกิดจากปัจจัยภายใน คือ ตัวเราเอง สิ่งที่ท าให้ตัวเราเองเกิดปัญหา คือ กิเลส ซึ่งมีกิเลสตัวใหญ่
หรือตัวส าคัญ สามารถแก้ไขได้ไม่ว่าจะอยู่ในยุคสังคมร่วมสมัย หรือสังคมอ่ืนใด ด้วยหลักพุทธธรรม ของ
พระพุทธศาสนา ดังที่พระพุทธเจ้าตรัสสอนไว้ว่า การแก้ปัญหาชีวิต ต้องแก้ความโลภด้วยการให้บริจาค 
แบ่งปันสิ่งของให้แก่บุคคลอ่ืน แก้ความโกรธด้วยการเจริญเมตตา คิดช่วยให้คนอ่ืนมีความสุข แก้โมหะ
ความเขลาความไม่ฉลาดด้วยการเจริญจิตภาวนาและท่ีส าคัญ คือ การแก้ปัญหาชีวิตด้วยหลักธรรมะง่ายๆ 
คือ การรักษาศีล สมาธิและปัญญา เอาศีล 5 มาช่วยตัดสินปัญหา ไม่ใช้เอาความรุนแรงตัดสินปัญหา 
พยายามแก้ปัญหาด้วยสันติวิธี จะท าการด าเนินชีวิตของทุกท่านมีความสุขในสังคมร่วมสมัยอย่างแน่นอน  
ค าส าคัญ: พุทธธรรม, แก้ไข, ปัญหาชีวิต, สังคมร่วมสมัย 
 
Abstract 
 Teachings in Buddhism Teach people to know the truth of nature and life, to know 
themselves and consider solving their problems with reason. The teachings of the Lord 
Buddha are called Buddhadhamma. Buddhadhamma is the model guidance. Encourage 
people to help themselves and accept human potential in solving problems. As well as 
being familiar with the conditions Causes and solutions those who follow the principles 
of Buddhism will develop a state of behavior or lifestyle called morality, consisting only 
of good deeds, that is, without greed, anger, delusion, and ignorance. Lust and attachment 
take over. And it is done with a free mind. 



วารสารศรสีุวรรณภูมิปริทรรศน์ ปทีี ่1 ฉบับท่ี 2 [พฤษภาคม-สิงหาคม 2566]    .35.. 

 

 The result is that the practitioner will have good physical and mental health. It 
is a state of perfection in itself. Therefore, it can be said that life problems arise from both 
external factors, such as when the economy is stable or stagnant. Causing our income to 
decrease and life problems are caused by internal factors, namely ourselves. The thing that 
causes problems for ourselves is defilements, which are large or important. Can be fixed 
regardless of whether we are in contemporary society. Or any other society With Buddhist 
principles of Buddhism as the Buddha taught: Solving life problems Greed must be solved 
by giving donations. Share things with other people Relieve anger by cultivating kindness 
think about helping others be happy. Solve delusion, ignorance, and lack of intelligence 
by practicing mental meditation. The important thing solving life problems with simple 
Dhamma principles is to keep the precepts Concentration and wisdom: Use the 5 precepts 
to help decide problems. Do not use violence to decide problems. Try to solve problems 
through peaceful means. Will carry on with everyone's lives. There is certainly happiness in 
contemporary society. 
Keywords:  Buddhism, solutions, life problems, contemporary society. 
 
ความน า 
 ประเทศไทยเรานี้มีปัญหาสังคมต่างๆ ที่เกิดขึ้นอย่างมากมายอยู่ตลอดเวลา ทุกวันนี้ประชากร
ส่วนใหญ่ของประเทศประสบกับปัญหากับชีวิตหลากลาย โดยเฉพาะเรื่อง เศรษฐกิจ อยู่ในภาวะที่ขาด
แคลนไม่มีความม่ันคงทางเศรษฐกิจ สังคมและการมีหนี้สิ้น ซึ่งสาเหตุของความยากจนก็เกิดข้ึนจากการไม่
มีงานท าของจ านวนประชากรที่เพ่ิมขึ้น อัตราการเจริญเติมโตทางเศรษฐกิจต่ า เมื่อเปรียบเทียบกับอัตรา
การเติบโตของจ านวนประชากร ความเกียจคร้านและเฉื่อยชา ลักษณะของอุตสาหกรรมปัจจัยทาง           
ด้านวัฒนธรรมและสังคมไทย ตลอดจนขาดการกระจายรายได้ท่ีเหมาะสมในสังคม  
 เหตุผลเหล่านี้เป็นความจริงที่ไม่สามารถปฏิเสธได้เลยว่า เพราะถ้าหากประชากรมีการว่างงาน
ก็จะไม่มีรายได้ เพ่ือน ามาเป็นค่าใช้จ่ายในการด ารงชีพ คุณภาพชีวิตความเป็นอยู่ในสังคมไม่เท่าเทียมกับ
คนอ่ืนๆ และความยากจนยังเป็นที่มาของการก่อให้เกิดปัญหาความไม่มั่นคงทางเศรษฐกิจ และเป็นทั้ง
ปัญหาสังคมสังคมที่เกิดขึ้นในปัจจุบัน เช่น อาชญากรรม ขาดโอกาสทางการศึกษา การรักษาพยาบาล    
การไร้ซึ่งอ านาจ และส่งผลต่อทางด้านสุขภาพจิตของบุคคลท าให้เกิดความท้อแท้สิ้นหวังในด้านต่างๆ 
ตามมาอย่างมากมาย (วชิรวัชร งามละม่อม, 2558) 
 ประเทศไทยนั้นเป็นสังคมหนึ่งซึ่งยอมรับพระพุทธศาสนา และได้รับการหล่อหลอมจาก
หลักธรรมค าสอนในพระพุทธศาสนามายาวนาน วิถีชีวิตของคนไทยส่วนใหญ่ตั้งแต่ก าเนิดจนถึงตาย             
จึงเกี่ยวโยงสัมพันธ์เป็นอันหนึ่งอันเดียวกันกับพระพุทธศาสนา แต่เมื่อสังคมโลกเปิดกว้างขึ้นทั้งในด้าน 
สื่อสารมวลชน เศรษฐกิจ การเมืองและวัฒนธรรม จึงเป็นเหตุผลส าคัญที่น าพาให้สังคมไทยก้าวเข้าไปสู่
กระแสแห่งยุคโลกาภิวัฒน์ ส่งผลให้สังคมไทยต้องเผชิญกับภาวะวิกฤติในหลายๆ ด้าน เช่น วิกฤติ 
การเมือง วิกฤติด้านเศรษฐกิจ วิกฤติด้านสังคม วิกฤติด้านสิ่งแวดล้อม 
 พระพุทธศาสนา จึงเป็นกระบวนทัศน์ใหม่ที่จะสามารถน าหลักการส าคัญที่มีอยู่ในพระไตรปิฎกมา
ประยุกต์ใช้ในการแก้ปัญหาในแบบองค์รวม เพื่อจะท าให้การแก้ปัญหาเป็นไปอย่างครบ วงจร อันจะส่งผล
ดีกับการแก้ไขปัญหาวิกฤติต่างๆ ของสังคมไทยต่อไป 



..36.    Journal of Srisuvarnabhumi Review Vol. 1 No. 2 [May-August 2023] 

 

 วิกฤติต่างๆ ที่เกิดขึ้นล้วนโยงใยถึงกันเป็นลูกโซ่ เป็นปัจจัยเกื้อหนุนซึ่งกันและกัน เมื่อเกิดวิกฤติขึ้น
ในด้านใดด้านหนึ่งของสังคมนั้นหมายถึงว่า ผลพวงจากวิกฤตินั้นย่อมกระทบต่อระบบใน สังคมนั้นด้วย 
เช่น บ้านเมืองปัจจุบันเกิดภาวะวิกฤติ เพราะเป็นผลกระทบจากภาวะทางเศรษฐกิจทรุดตัว นักการเมือง 
บุคคลในสังคมหวังเพ่ือจะกอบโกยผลประโยชน์เป็นส่วนตัวมากขึ้น ประชาชนอดอยากมากขึ้น จึงเป็น
ภาวะวิกฤติทางสังคม เมื่อบุคคลในสังคมมีมากข้ึนความเห็นแก่ตัวมากข้ึน สภาพสิ่งแวดล้อมรอบตัวจึงไม่มี
คนเอาใจใส่ดูแลจนเกิดเป็นภาวะวิกฤติทางสิ่งแวดล้อม ถึงเวลาแล้วที่ สังคมไทยจะต้องน ากระบวนทัศน์
ทางพระพุทธศาสนามาปรับใช้ตามความเหมาะสมกับสถานการณ์ ปรับให้เข้ากับยุคสมัยที่เรียกว่า สังคม
ร่วมสมัย มีทั้งสมัยดังเดิมและสมัยใหม่ผสมกัน ในขณะนี้ 
 
ความหมายของหลักพุทธธรรม  
 ความหมายของค าว่า พุทธธรรม คือ ธรรมะของพระพุทธเจ้านั้น มีมากมายถึง 84 ,000               
พระธรรมขันธ์ เกี่ยวกับความจริงตามธรรมชาติของมนุษย์ที่มีทั้งความทุกข์ และ วิธีการดับทุกข์  (สุภาคย์  
อินทองคง, 2550: 2 ) 
 พุทธธรรม คือ ธรรมของพระพุทธเจ้า, พระคุณสมบัติของพระพุทธเจ้า พระพรหมคุณาภรณ์ 
(ป.อ. ปยุตฺโต) (2558: 270) ค าว่า “หลักพุทธธรรม” ในที่นี้หมายถึงหลักธรรมค าสอนที่เชื่อกันว่าเป็นผล
แห่งการค้นคว้า เป็นภูมิรู้ ภูมิปัญญาของพระพุทธองค์ที่ถูกถ่ายทอดสืบต่อมาเป็นเวลาไม่น้อยกว่า 5502  ปี 
แล้ว และได้ชื่อว่า เป็นภูมิปัญญาโลก เป็นภูมิปัญญาของมนุษยชาติ เป็นมรดกโลก ที่หาค่ามิได้  (สุภาคย์ 
อินทองคง, 2550: 3) พุทธธรรม หมายถึง ธรรม ซึ่งพระพุทธเจ้าทรงค้นพบและน าออกเผยแผ่หรือค าสอน
ของพระพุทธเจ้า เกี่ยวกับความจริงตามธรรมชาติของทุกข์และวิธีการดับทุกข์ พุทธธรรมของพระพุทธเจ้านั้น
แต่เริ่มสืบทอดกันด้วยวิธีท่องจ าแบบปากต่อปาก สมัยต่อมาจึงได้มีการบันทึกไว้เป็นตัวอักษร คัมภีร์ที่
บันทึกพุทธธรรมนั้น เรียกว่า พระไตรปิฎก และมีค าอธิบายจัดไว้เป็นหมวด คัมภีร์ เรียกชื่อต่างๆ อาทิ 
อรรถกถา, ฎีกา, อนุฎีกา เป็นต้น (พุทธธรรม, [ออนไลน์], 16 สิงหาคม 2566) ผู้ใส่ใจในธรรมเท่านั้นถึง 
จะรู้ถ่องแท้ทางผู้เขียนก็ขอยกความหมายของพุทธธรรมในแง่ความคิดของนักปราชญ์ทาง พระพุทธศาสนา
จากหนังสือพิมพ์มติชนรายวัน จากหัวข้อพุทธธรรม: คู่มือมนุษย์ศตวรรษที่ 21 (ธนภณ สมหวัง, 2543) ดังนี้ 
 พุทธธรรม เป็นค าอธิบายค าสอนของพุทธศาสนาที่สมบูรณ์ที่สุดในโลก และเป็นวิชาการที่สุด
ในบรรดางานเขียนทางพระพุทธศาสนาในเมืองไทยในปัจจุบันนี้ (ปรีชา ช้างขวัญยืน, 2535) 
 พุทธธรรมนั้น เป็นการรวบรวมค าสอนของพระพุทธศาสนาให้เป็นระบบอย่างที่คนในปัจจุบัน
เข้าใจได้ง่ายเป็นหนังสือที่ส าคัญที่สุดในประวัติศาสตร์ของคนชาติไทยทีเดียว ใน พระพุทธศาสนาด้วย
ทั้งหมด และท้ังโลกด้วยหนังสือพุทธธรรมควรจะได้ Nobel Prize…(นายแพทย์ประเวศ วะสี, 2538) 
 หลักการของพุทธธรรม 
 พุทธธรรมมีหลักการว่า ไม่ว่าพระพุทธเจ้าจะอุบัติขึ้นหรือไม่ก็ตาม ความจริงก็ด ารงอยู่ตาม
ธรรมดาของมันอย่างเป็นกลางๆ พระพุทธเจ้าทรงตรัสรู้  คือ ค้นพบความจริงนั้นแล้วน ามา เปิดเผยไว้ 
สาระของความจริงนี้ก็คือ (ความเป็นไปตาม) ธรรมดาแห่งเหตุปัจจัย หรือกระบวนธรรม แห่งเหตุปัจจัย  
ผู้ที่มองสิ่งทั้งหลายตามที่มันเป็น ไม่ใช่มองตามที่ตนอยากหรือไม่อยากให้มันเป็น (พระพรหมคุณภรณ์ 
(ป.อ. ปยุตฺโต), (2553: 923) จึงจะเข้าใจความจริงที่เป็นกลางนี้ได้ เมื่อเข้าใจธรรมที่เป็นกลางนี้แล้ว            
ก็ย่อมมองเห็นความจริงอย่างกว้างๆ ครอบคลุมทั่วไปทั้งหมด มีทัศนะเปิดกว้าง หลุดพ้นเป็นอิสระอย่าง
แท้จริง โดยหลุดพ้นทั้งทางจิต คือ จิตหลุดพ้นจากสิ่งบีบคั้นครอบง าที่เรียกว่า กิเลสและความทุกข์ 
กลายเป็นจิตที่ปลอดโปร่ง เบิกบาน เป็นสุข และด้านปัญญา คือ หลุดพ้นด้วยรู้เท่าทันธรรมดาแล้ว



วารสารศรสีุวรรณภูมิปริทรรศน์ ปทีี ่1 ฉบับท่ี 2 [พฤษภาคม-สิงหาคม 2566]    .37.. 

 

มองเห็นตัวความจริงที่ล้วนๆ บริสุทธิ์ ไม่มีกิเลสเคลือบแคลงหรือท าให้เอนเอียงและรู้ชัดแจ้งที่ความจริง
โดยตรงไม่ต้องรู้ผ่านใครๆ หรือรู้ตามที่ใครบอกอีกต่อไป 
 ลักษณะส าคัญของหลักพุทธธรรม 
 ลักษณะส าคัญของหลักพุทธธรรม.มีนักปราชญ์ทางพระพุทธศาสนาในประเทศไทยท่านหนึ่งได้
กล่าวถึงลักษณะของพุทธธรรม สรุปได้ดังนี้ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตโต) 2547: 7-67) ดังนี้ 
 เป็นค าสอนเป็นกลาง ปฏิบัติสายกลาง หรือลักษณะที่เป็นสายกลาง ไม่สุดโต่งในทางความคิด 
หรือสุดโต่งในทางปฏิบัติตน เห็นความส าคัญทางด้านจิตใจ และทางด้านร่างกายซึ่งสัมพันธ์กันอย่างแยก
ไม่ได้ จึงวางข้อปฏิบัติที่เรียกว่า มัชฌิมาปฏิปทา แปลว่า ทางสายกลางหรือ ข้อปฏิบัติที่เป็นสายกลาง 
(มรรคมีองค์ 8) คือ ความพอดีและทัศนะเกี่ยวกับ สัจธรรม ก็เป็นกลาง ความจริงที่เป็นกลางตามเหตุปัจจัย
ไม่ข้ึนกับใคร (เรียกว่าปฏิจฺจสมุปฺบาท) 
 เป็นค าสอนที่มุ่งอิสรภาพ ดังพระพุทธองค์ตรัสว่า “มหาสมุทรแม้จะกว้างใหญ่เพียงใดก็ตาม 
แต่น้ าในมหาสมุทรที่มากมายนั้นมีรสเดียว คือ รสเค็มฉันใด ธรรมวินัยของพระองค์ที่สอนไว้มากมาย 
ทั้งหมดก็มีรสเดียว คือ วิมุติรส ได้แก่ ความหลุดพ้นจากทุกข์และปวงกิเลส ฉันนั้น” เป็นศาสนาแห่ง
ปัญญา ดังพุทธพจน์ว่า “ธรรมทั้งหลายทั้งปวงมีปัญญาเป็นยอดยิ่ง” หลักปัญญาส าคัญเพราะปัญญาเป็น
ตัวตัดสินในการเข้าถึงจุดหมายของพระพุทธศาสนา โดยให้ความส าคัญแก่ศรัทธา ศีล สมาธิ ว่าเป็นปัจจัย
ที่ขาดไม่ได้เพ่ือเข้าถึงจุดหมาย โดยมีปัญญาเป็นตัวตัดสินสูงสุดนั่นคือศรัทธาก็ขาดปัญญาไม่ได้ ศีลก็เพ่ือ
ประคับประคองจนเกิดปัญญา สมาธิก็ต้องน าไปสู่ปัญญา มิฉะนั้นจะหลงผิด หลงทาง ปัญญาจึงเป็น
คุณธรรมส าคัญเป็นเอก ปัญญาในขั้นสูงสุด คือ ปัญญาในขั้นที่รู้เท่าทันสัจจธรรม เรียกว่า วิปัสสนาปัญญา 
สอนหลักอนัตตา พระพุทธศาสนาประกาศหลักส าคัญเกี่ยวกับความจริงของสิ่งทั้งหลาย หรือของ
สภาวธรรมต่างๆ คือ หลักอนัตตา เป็นหลักใหม่ที่โลกไม่เคยค้นพบมาก่อน ความยึดติดใน อัตตาหรือ
ตัวตนเป็นสิ่งฝังลึกแนบแน่นในจิตใจมนุษย์ แต่แท้จริงผู้มีปัญญาเห็นว่าสิ่งทั้งหลายที่ด ารงอยู่ เป็นไปตาม
ธรรมดาของมันไม่มีใครเป็นเจ้าของ ไม่สามารถบังคับให้เป็นไปตามใจปรารถนาได้เลย 
 สอนหลักอนัตตา พระพุทธศาสนาประกาศหลักส าคัญเกี่ยวกับความจริงของสิ่งทั้งหลายหรือ
ของสภาวธรรมต่างๆ คือ หลักอนัตตา เป็นหลักใหม่ที่โลกไม่เคยค้นพบมาก่อน ความยึดติดในอัตตาหรือ
ตัวตนเป็นสิ่งฝังลึกแนบแน่นในจิตใจมนุษย์ แต่แท้จริงผู้มีปัญญาเห็นว่าสิ่งทั้งหลายที่ด ารงอยู่เป็นไปตาม
ธรรมดาของมันไม่มีใครเป็นเจ้าของ ไม่สามารถบังคับให้เป็นไปตามใจปรารถนาได้เลย 
 การมีทัศนคติที่มองสิ่งทั้งหลายตามความสัมพันธ์แห่งเหตุและปัจจัย เชื่อมโยงกัน อิงอาศัยกัน
เป็นไปตามธรรมดาแห่งเหตุปัจจัยนั่นเอง 
 ยืนยันในศักยภาพสูงสุดของมนุษย์ เชื่อว่ามนุษย์ประเสริฐด้วยการฝึกฝนพัฒนา เมื่อพัฒนา 
แล้วก็เป็นผู้ประเสริฐสุด ดังพุทธพจน์ว่า ผู้ที่ฝึกแล้วเป็นผู้ประเสริฐสุดในหมู่มนุษย์ (ทนฺโต เสฏฺโ มนุสฺเสสุ) 
และเมื่อฝึกดีแล้วมนุษย์ก็จะประเสริฐกว่าเทพทั้งหลาย พระพุทธองค์ฝึกพระองค์ดีแล้ว แม้เทพทั้งหลาย             
ก็น้อมนมัสการ 
 เป็นศาสนาแห่งการศึกษา น าเอาการศึกษาเข้ามาเป็นสาระส าคัญ เป็นเนื้อแท้ของการด าเนินชีวิต 
หลักปฏิบัติทั้งหมดในพระพุทธศาสนาเรียกว่า มรรค หมายถึง ทางด าเนินชีวิต  ดังนั้นวิถีชีวิตของชาวพุทธ 
คือ การด าเนินชีวิตตามมรรคมีองค์ 8 เรียกย่อว่า ศีล สมาธิ ปัญญา หรือไตรสิกขา ในที่สุดจะบรรลุ
จุดหมายแห่งชีวิตที่ดีงาม เป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ 
 ให้ความส าคัญทั้งแก่ปัจจัยภายในและปัจจัยภายนอก ปัจจัยภายใน ได้แก่ โยนิโสมนสิการ คือ 
การคิดใคร่ครวญในธรรมโดยแยบคาย ลึกซึ้ง อย่างผู้มีปัญญา คือ รู้จักคิด คิดเป็น ปัจจัยภายนอก ได้แก่ 



..38.    Journal of Srisuvarnabhumi Review Vol. 1 No. 2 [May-August 2023] 

 

กัลยาณมิตรที่ดี มีครูอาจารย์ที่ดี มีพ่อแม่ที่ดี ให้ความรู้ที่ถูกต้อง เป็นตัวอย่างที่ดี มีแหล่งความรู้                
มีสื่อมวลชนที่ให้สติปัญญา 
 สอนให้ตื่นตัวด้วยความไม่ประมาท พระพุทธเจ้าทรงเน้นย้ าอัปปมาทธรรม หรือความไม่ประมาท 
ถึงกับตรัสเป็นปัจฉิมวาจา คือ พระด ารัสสุดท้ายก่อนจะปรินิพพานว่า “สังขารทั้งหลายมีความเสื่อมสลาย
ไปเป็นธรรมดา เธอทั้งหลายจงยังความไม่ประมาทให้ถึงพร้อมเถิด” 
 สอนให้เห็นทุกข์ แต่เป็นสุข นั่นคือพระพุทธศาสนาสอนให้มองเห็นความทุกข์ แต่ให้ปฏิบัติด้วย
ความสุข (ทุกข์ สอนไว้ในหลักไตรสิกขา คือ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา และทุกข์ ในหลักอริยสัจ 4 ทุกข์ 
สมุทัย นิโรธ มรรค) เมื่อความทุกข์มีอยู่จริง พระพุทธศาสนาก็สอนให้เผชิญหน้าความทุกข์นั้นไม่เลี่ยงหนี 
แต่ให้มองดูทุกข์นั้นด้วยความรู้เท่าทัน จึงท าให้มีจิตใจปลอดโปร่ง เป็นอิสระ มีปัญญา ไม่ถูกทุกข์บีบคั้น 
 มุ่งประโยชน์สุขเพ่ือมวลชน พระพุทธเจ้าทรงตรัสหลักนี้เสมอ เมื่อเริ่มประกาศพระศาสนาทรง
ตรัสแก่ภิกษุว่า “ภิกษุทั้งหลาย เธอทั้งหลายจงจาริกไป เพ่ือประโยชน์เกื้อกูลแก่ชนทั้งหลาย เพ่ือความสุข
แก่ชนทั้งหลายเพ่ืออนุเคราะห์ชาวโลก” ดังนั้น การด าเนินชีวิตของชาวพุทธทั้งหลายจึงควรด าเนินตาม
พระด ารัสนี้คือ การท าประโยชน์แก่ผู้อื่นและแก่สังคม เมื่อท าความเข้าใจหลักพุทธธรรมที่ส าคัญดังกล่าวแล้ว 
จะท าให้สามารถเข้าใจแนวทางการด าเนินชีวิตตามแบบวิถีพุทธได้กระจ่างชัดเจนยิ่งขึ้น 
 ลักษณะส าคัญอีกประการ คือ ในพระพุทธศาสนามีสิ่งส าคัญ คือ “ข้อปฏิบัติ” อันเป็นทางสายกลาง 
หรืออริยมรรคมีองค์ 8 ซึ่งผู้ใดได้ปฏิบัติตามแล้วก็สามารถบรรลุเป็นพระอริยบุคคลตั้งแต่เป็นพระโสดาบัน
จนถึงเป็นพระอรหันต์หมดกิเลสเข้านิพพานได้ บุคคล 4 คู่ 8 จ าพวกนี้ท าให้พุทธศาสนาต่างจากศาสนาอ่ืน
อย่างชัดเจน โดยจะเห็นได้จากในมหาปรินิพพานสูตรที่พระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงตรัสแก่สุภัททปริพาชก
ดังนี้ “สุภัททปริพาชกกราบทูลพระผู้มีพระภาคเจ้าว่า “ข้าแต่พระโคดมผู้เจริญ สมณพราหมณ์เหล่าใดเป็น
เจ้าหมู่ เป็นเจ้าคณะ เป็นคณาจารย์ มีชื่อเสียง มียศ เป็นเจ้าลัทธิ ชนเป็นอันมากสมมติว่าเป็นคนดี คือ            
ปูรณกัสสปะ มักขลิโคสาละ อชิตเกสกัมพละ ปกุธกัจจายนะ สัญชยเวลัฏฐบุตร นิครณฐนาฏบุตร  สมณ
พราหมณ์เหล่านั้นทั้งหมดตรัสรู้แล้ว ตามปฏิญญาของตน หรือทั้งหมดไม่ได้ตรัสรู้ หรือว่าบางพวกไม่ได้
ตรัสรู้”. “อย่าเลยสุภัททะข้อนั้นหยุดไว้ก่อน”…พระผู้มีพระภาคเจ้าตรัสว่า “ดูก่อนสุภัททะ อริยมรรคอัน
ประกอบด้วยองค์ 8  หาไม่ได้ในธรรมวินัยใด แม้สมณะที่ 1 ที่ 2 ที่ 3 ที่ 4 ก็หาไม่ได้ในธรรมวินัยนั้นสุภัททะ 
อริยมรรคอันประกอบด้วยองค์ 8 หาได้ในธรรมวินัยใด แม้สมณะที่ 1 ที่ 2 ที่ 3 ที่ 4 หาได้ในธรรมวินัยนั้น 
สุภัททะ อริยมรรคอันประกอบด้วยองค์ 8 หาได้ในธรรมวินัยนี้ สมณะที่ 1 ที่ 2 ที่ 3 ที่ 4 ก็มีอยู่ในธรรม
วินัยนี้ ลัทธิอ่ืนๆ ว่างจากสมณผู้รู้ สุภัททะ ก็ภิกษุเหล่านี้ พึงอยู่โดยชอบโลกจะไม่พึงว่างจากพระอรหันต์
ทั้งหลาย” (ที.ม. (ไทย) 13/318, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  
 
พุทธธรรมการด าเนินชีวิตส าหรับคฤหัสถ์หรือผู้ครองเรือน  
 พุทธธรรมส าหรับการอยู่ครองเรือน หมายถึง ธรรมส าหรับการครองชีวิตที่ดีของฆราวาส            
โดยที่ฆราวาส ผู้ที่มีเหย้ามีเรือน มีครอบครัว หรือที่เรียกว่า คฤหัสถ์ คือ ผู้ครองเรือนนั้นจะเป็นคนมีฐานะ
มั่นคง มีครอบครัวเป็นปึกแผ่น เป็นฝั่งเป็นฝามั่นคง มีความสุขตามวิสัยของชาวบ้านทั่วไป จะต้องรู้จัก
ปรับปรุงตนเองให้ก้าวหน้า รู้จักปลูกฝังกุศลธรรมให้เกิดขึ้นในใจ ยึดถือปฏิบัติตามหลักฆราวาสธรรม 4 
ประการ คือ สัจจะ ทมะ ขันติ และจาคะ แต่ละประการมีความหมาย ในแนวปฏิบัติ ผู้ด าเนินชีวิตในทาง
โลก ผู้ครองเรือน มีความถูกต้อง ความดีงาม นิสัยที่ดีงาม เป็นคุณสมบัติของผู้ประสบความส าเร็จในการ
ด าเนินชีวิตทางโลก (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต, 2558: 113) คือ  



วารสารศรสีุวรรณภูมิปริทรรศน์ ปทีี ่1 ฉบับท่ี 2 [พฤษภาคม-สิงหาคม 2566]    .39.. 

 

 1) สัจจะ สัตย์ซื่อต่อกัน หมายถึง การด ารงมั่นในสัจจะ การมีความจริง ความซื่อตรง ซื่อสัตย์ จริงใจ 
พูดจริง ท าจริง โดยจะท าอะไรก็ให้เป็นที่เชื่อถือไว้วางใจกัน กล่าวในเชิงปฏิบัติ ได้แก่ ความซื่อตรงต่อคู่ชีวิต
ของตน ผู้ครองเรือนที่ดีต้องมีความรับผิดชอบต่อคู่ครองของตัว มีความจริงใจต่อ คู่ครองไม่ประพฤติตน
เป็นคนหน้าไหว้หลังหลอก หรือประพฤตินอกใจคู่ครอง ดังนั้น ผู้อยู่ครองเรือนด้วยกันจ าต้องมีความจริงใจ  
ต่อกันเป็นพ้ืนฐาน ต้องไม่ประพฤติตน เป็นคนหน้าไว้หลังหลอก ไม่คิดจะทรยศกันในทุกกรณี มีความซื่อสัตย์
ต่อกันด้วยใจจริง  
 2) ทมะ รู้จักข่มจิตของตน คือ ฝึกตน หมายถึง การรู้จักฝึกฝนตนเอง บังคับควบคุมตนเองได้
หรือการข่มใจ ฝึกนิสัย ปรับตัว รู้จักควบคุมจิตใจ ฝึกหัดดัดนิสัย แก้ไขข้อบกพร่อง ปรับปรุงตนให้เจริญ 
ก้าวหน้าด้วยสติปัญญา  
 3) ขันติ อดทน หมายถึง ความอดทน มุ่งหน้าประกอบหน้าที่การงานด้วยความ ขยันหมั่นเพียร 
เข้มแข็ง ไม่หวั่นไหว มั่นในจุดหมายไม่ท้อถอย ขันติในที่นี้ มุ่งในแง่วิริยะ คือ เพียร อดทน ไม่หวั่นไหวย่อ
ท้อต่ออุปสรรคแห่งชีวิต ความอดทนได้นี้เป็นเหตุให้เป็นคนกล้าท างานและกล้าเสี่ยง ไม่หลบเลี่ยงงาน 
หรือไม่เป็น คนเกียจคร้าน เพราะผู้อดทนเสมอเท่านั้นจึงมักได้รับความส าเร็จในทุกๆ เรื่อง ลักษณะของ
ขันตินี้ตรงกับค าพังเพยที่ว่า “ฝนทั่งให้เป็นเข็ม”   
 4) จาคะ รู้จักเสียสละ หมายถึง การมีน้ าใจไม่หวงแหนของกินของใช้ต่างๆ แม้กับคู่ครองของตน 
ผู้ครองเรือนที่ดีจะต้องใจกว้าง มีความโอบอ้อมอารีวจีไพเราะต่อคู่ครอง ต่อเพ่ือน ตลอดจนญาติๆ ของ
คู่ครองเสมอหน้ากัน เหมือนปฏิบัติต่อตัวเอง ต่อเพ่ือน และญาติของตัวเอง 
 ฆราวาสธรรมนี้ หากกล่าวเป็นค าคล้องจองเพ่ือให้จ าง่ายว่า “จริงใจ ฝึกฝน ทนได้ ให้ปัน” เป็น
หลักธรรมโดยตรงของฆราวาสผู้อยู่ครองเรือน โดยเป็นหลักธรรมที่จ าเป็นในการครอง ชีวิตคู่อยู่ร่วมกัน 
และเป็นหลักธรรมช่วยควบคุมให้บุคคลในตระกูลมีความสมานสามัคคีกลมเกลียวกัน ท าให้ชีวิตคู่ของ            
ผู้ครองเรือนมีความสงบสุขร่มรื่นตามสมควรแก่ฆราวาสวิสัย ดังนั้น ผู้ครองเรือนจึงจ าเป็นต้องตระหนักอยู่
เสมอและจ าต้องสร้างสรรค์ให้เกิดมีข้ึนใน จิตใจตนเป็นประจ า 
 
หลักพุทธธรรมการด าเนินชีวิตที่อยู่ดีกินดีมีสุข 
 การท างานนั้นเป็นส่วนหนึ่งที่ส าคัญของชีวิต เพราะช่วงเวลาของการท างานในชีวิตนั้นมีอยู่
มากมาย การท างานให้สนุกและเป็นสุขขณะท างานและท าอย่างไรให้คนที่ร่วมงานมีความสุขเหล่านี้เป็น
สิ่งที่ผู้บริหารในองค์กรควรค านึงถึงอย่างยิ่ง เพราะหากองค์กรใดมีบุคลากรที่มุ่งมั่นท างานให้องค์กรอย่าง
มีความสุของค์กรนั้นก็จะเข้มแข็ง และสามารถเติบโตอย่างม่ันคง 
 ฉะนั้น หลักพุทธธรรมของพระพุทธเจ้าเปรียบเสมือนใบไม้ในป่าใหญ่ หยิบใบไม้มาก ามือเดียว   
ก็เพียงพอแล้วส าหรับใช้เป็นหลักในการด าเนินชีวิต หลักในการพิจารณาเลือกค าสอนพุทธศาสนามาใช้ใน
การบริหารจัดการนั้นต้องเลือกมาให้เหมาะกับวิถีชีวิต และองค์กรโดยหลักเกี่ยวกับการปกครอง การ
บริหารองค์กรต่างๆ จะต้องใช้หลักพุทธธรรมเหล่านี้ ปาปณิกธรรม 3 (ปาปณิกังคะ หลักพ่อค้า องค์คุณ
ของพ่อค้า) คือ 1) จักขุมา ตาดี รู้จักสินค้า ดูของเป็นสามารถค านวณราคา กะทุนเก็งก าไร แม่นย า 2) วิธูโร 
จัดเจนธุรกิจ รู้แหล่งซื้อแหล่งขาย รู้ความเคลื่อนไหวความต้องการของตลาด สามารถในการจัดซื้อจัด
จ าหน่าย รู้ใจและรู้จักเอาใจลูกค้า 3) นิสสยสัมปันโน พร้อมด้วยแหล่งทุนเป็นที่อาศัย เป็นที่เชื่อถือ
ไว้วางใจในหมู่แหล่งทุนใหญ่ๆ หาเงินมาลงทุนหรือด าเนินกิจการโดยง่าย แต่ที่ส าคัญเมื่อมีทรัพย์ก็ต้องแบ่ง
ทรัพย์สินเป็นที่เรียกว่า การแบ่งทรัพย์เป็น 4 ส่วน (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2553: 155) 



..40.    Journal of Srisuvarnabhumi Review Vol. 1 No. 2 [May-August 2023] 

 

หลักการแบ่งทรัพย์โดยจัดสรรเป็น 4 ส่วน ได้แก่ 1 ใช้จ่ายเลี้ยงตน 2.เลี้ยงคนที่ควรบ ารุง และท าประโยชน์                
3. ใช้ลงทุนประกอบการงาน 4. เก็บไว้ใช้ในคราวจ าเป็น  
 สุขของคฤหัสถ์ หรือคิหิสุข หรือ กามโภคีสุข 4 สุขของชาวบ้าน สุขที่ชาวบ้านควรพยายาม
เข้าถึงให้ได้สม่ าเสมอ สุขอันชอบธรรมที่ผู้ครองเรือน ได้แก่ 1) อัตถิสุข (สุขเกิดจากความมีทรัพย์ คือ 
ความภูมิใจ เอิบอิ่มใจ ว่าตนโภคทรัพย์ที่ได้มา ด้วยน้ าพักน้ าแรงความขยันหมั่นเพียรของตน และโดยชอบ 
2) โภคสุข (สุขเกิดจากการใช้จ่ายทรัพย์ คือ ความภูมิใจ เอิบอ่ิมใจ ว่าตนได้ใช้ทรัพย์ที่ได้มาโดยชอบนั้น 
เลี้ยงชีพ เลี้ยงผู้ควรเลี้ยง และบ าเพ็ญประโยชน์ 3) อนณสุข (สุขเกิดจากความไม่เป็นหนี้ คือ ความภูมิใจ 
เอิบอ่ิมใจ ว่าตนเป็นไท ไม่มี หนี้สินติดค้างใคร) 4) อนวัชชสุข (สุขเกิดจากความประพฤติไม่มีโทษ คือ 
ความภูมิใจ เอิบอ่ิมใจ ว่าตนมีความ ประพฤติสุจริต ไม่บกพร่องเสียหาย ใครๆ ติเตียนไม่ได้ ทั้งทางกาย 
ทางวาจา และทางใจ บรรดาสุข 4 อย่างนี้ อนวัชชสุข มีค่ามากท่ีสุด 
 ส าหรับชนที่ยังมีความเชื่อถือในสิ่งเหล่านี้ พระพุทธศาสนาสอนเปลี่ยนแปลงเพียงให้เลิก เซ่น
สรวงสังเวยเอาชีวิตบูชายัญ หันมาบูชายัญชนิดใหม่ คือ บริจาคทานและบ าเพ็ญกุศลกรรมต่างๆ อุทิศไปให้แทน 
คือ มุ่งที่วิธีการอันจะให้ส าเร็จประโยชน์ก่อน ส่วนการเปลี่ยนแปลงความเชื่อถือ เป็นเรื่องของการแก้ไข
ทางสติปัญญา ซึ่งประณีตข้ึนไปอีกชั้นหนึ่ง  
 หากจะให้มีทรัพย์สินมากมาย ที่เรียกว่า หัวใจเศรษฐี มี 4 (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 23 
ข้อที่ 54: 340) คือ ความม่ันคงทางเศรษฐกิจท าให้มีทรัพย์สินเงินทอง พ่ึงตนเองได้เรียกว่า ธรรมที่เป็นไป
เพ่ือประโยชน์ปัจจุบัน บางทีเรียกว่า “หัวใจ เศรษฐี” โดยมีค าย่อ คือ “อุ” “อา” “กะ” “สะ”คือ  
 1. อุฏฐานะสัมปทา (อุ) หมายถึง  การถึงพร้อมด้วยความขยันหมั่นเพียรรู้จักใช้ปัญญา 
ไตร่ตรองพิจารณาหาวิธีการที่แยบคายในการท างานมีความคิดริเริ่มสร้างสรรค์ รู้จักคิด รู้จักท า รู้จัก 
ด าเนินการด้านเศรษฐกิจท าการงานประกอบอาชีพให้ได้ผลดี   
 2. อารักขสัมปทา (อา)หมายถึง การถึงพร้อมด้วยการรักษาสามารถปกป้องคุ้มครองรักษา 
ทรัพย์สินที่หามาได้ ไม่ให้สูญหายพินาศไปด้วยภัยต่างๆ 
 3. กัลยาณมิตตตา (กะ)หมายถึงการรู้จักคบคนดีหรือมีกัลยาณมิตร ซึ่งจะเป็น องค์ประกอบ
ส าคัญที่ช่วยให้เจริญก้าวหน้าในวงการอาชีพนั้นๆ ท าให้รู้เห็นช่องทางและโอกาสต่างๆ ในการงานทันต่อ
เหตุการณ์ตลอดจนรู้จักปฏิบัติต่อทรัพย์ของตนอย่างถูกต้องไม่ถูกมิตรชั่วชักจูงไป ในทางอบายมุข             
ซึ่งจะท าให้ทรัพย์สินไม่เพ่ิมพูนหรือมีแต่จะหดหายไป  
 4. สมชีวิตา (สะ)หมายถึง ความเป็นอยู่พอดีหรือความเป็นอยู่สมดุล คือ  เลี้ยงชีพแต่พอดี  
ไม่ให้ฟุ่มเฟือย ไม่ให้ฝืดเคืองให้รายได้เหนือรายจ่าย มีเหลือเก็บไว้ใช้ในคราวจ าเป็น 
 จะเห็นได้ว่า พุทธธรรมดังกล่าวที่กล่าวข้างต้นนั้น ล้วนท าให้คนทั้งหลายในสังคมไทยหรือสังคม
ร่วมสมัยในยุคเปลี่ยนแปลง นี้อยู่ด้วยกันอย่างร่มเย็นเป็นสุข น่าเสียใจว่าสังคมไทยทุกวันนี้มีปัญหามาก 
สังเกตจากการเมืองที่มีปัญหาปัจจุบันเลือกนายกรัฐมนตรีไม่ได้ เพราะปัญหาใหญ่มาจาก ผู้น านั้นๆ ไม่มี
หลักธรรมในการด าเนินชีวิตในตนเองเพียงพอ จึงท าให้สังคมนั้นๆ เกิดการไม่เชื่อถือในบุคคลผู้น านั้นๆ  
ทุกคนต้องมองจากจุดเริ่มต้นที่ตัวบุคคลที่ เป็นสมาชิกของสังคมและบุคคลที่อยู่ในสภาพที่แตกต่างกัน
หลากหลายหน้าที่ อาชีพ ต่างก็ท าหน้าที่ของตนเองอาศัยหลักพุทธธรรมในการท างานร่วมกันยังอาศัย 
แนวคิดที่ผสมผสานกันระหว่างศาสนา ขนบธรรมเนียมประเพณี ศิลปะและวัฒนธรรมที่สั่งสมมาเป็น 
ระยะเวลาอันยาวนาน ซึ่งส่งผลให้บุคคลในสังคมไทยถ้อยทีถ้อยอาศัยกัน บางครั้งอาจจะมีความแตกต่าง
กันบางในด้านความคิดและการกระท าเป็นเหตุให้เกิดความสับสนในบุคคลหรือกลุ่มคนก็ได้ แต่ด้วยอาศัย
หลักพุทธธรรมก็สามารถท าสิ่งต่างๆ ให้ลงตัวได้ 



วารสารศรสีุวรรณภูมิปริทรรศน์ ปทีี ่1 ฉบับท่ี 2 [พฤษภาคม-สิงหาคม 2566]    .41.. 

 

หลักพุทธธรรมการด าเนินชีวิตในการอยู่ในสังคมร่วมสมัย 
 สังคมในยุคนี้เป็นสังคมยุคดิจิทัล ที่สื่อและเทคโนโลยีมีอิทธิพลต่อการด าเนินชีวิต โลกถูกย่อให้
เล็กลงด้วยเทคโนโลยี การติดต่อสื่อสาร การสืบค้นข้อมูลต่างๆ เป็นได้อย่างสะดวกและรวดเร็วนั้นส่งผล
ต่อวิธีคิดตั้งแต่วัยเด็กจนถึงคนสูงวัย แล้วการอยู่อย่างคนร่วมสมัยในยุคดิจิทัลต้องมี การปรับตัวอย่างไร
เพ่ือให้มีประสิทธิภาพและเท่าทันเทคโนโลยีและสังคมที่มีการเปลี่ยนแปลงตลอดเวลาได้นั้น ต้องมีพัฒนา
ความรู้และมีการคิดวิเคราะห์ข้อมูลข่าวสารและการแสดงความคิดเห็นต่างๆ ในโลกออนไลน์ เพ่ือน ามาสู่
การใช้ข้อมูลสารสนเทศ เพ่ือการตัดสินใจได้อย่างถูกต้องและเท่าทันสถานการณ์ต่อการเติบโตของสังคม 
โลกธุรกิจและบริการออนไลน์ที่เปลี่ยนแปลง ตลอดจนรูปแบบการท างาน ทางภาคเอกชนและภาครัฐ
เปลี่ยนไป มีการปรับตัวเพ่ือเป็นคนร่วมสมัยในยุคดิจิทัลรวมถึงการปรับเปลี่ยนความคิดให้เท่าทันอย่าง
สร้างสรรค์ ผสมผสานการยอมรับความแตกต่างของแต่ละบุคคลและความแตกต่างของวัฒนธรรมที่มี
ความหลากหลายภายใต้แนวคิดนอกกรอบอย่างสร้างสรรค์ ในฐานะคนไทยควรรักษาความเป็นตัวตนด้วย
สติปัญญา ไม่เชื่อหรือเปลี่ยนแปลงอย่างไร้เหตุผล การแสดงเอกลักษณ์ของตนเองในเชิงเพ่ือพัฒนาต่อ
ยอด และการสื่อสารที่มีประสิทธิภาพในสังคมภายใต้ความแตกต่างทางความคิดจากคนอ่ืนๆ แต่ยังคง
เหลือพ้ืนที่ของตนเองเพ่ือใช้ชีวิตอย่างสร้างสรรค์อย่างคนร่วมสมัยในยุคดิจิทัล 
 หลักพุทธธรรมเป็นแหล่งขุมทรัพย์ที่นักบริหารทั้งหลาย จะสามารถน ามาใช้ประโยชน์ทั้งใน
ด้านแยกแยะผิดถูกชั่วดี ในการพัฒนาอุปนิสัยทั้งตนเองและผู้ใกล้ชิดเกี่ยวข้อง ในเชิงอุปการธรรม คือ 
เป็นเครื่องช่วยในด้านต่างๆ เช่น การตัดสินใจ พลังในการท างาน การครองใจคน ความส าเร็จของงาน 
และท้ายที่สุดยังเป็นเครื่องมือที่มีประสิทธิผลสูงยิ่งในการปลอบใจเมื่อพบความล้มเหลว และเตือนสติเมื่อ
ประสบความส าเร็จ 
 พุทธศาสนาจะมีความทันสมัยและมีประโยชน์ที่มีหลักฐานเชิงประจักษ์มากมาย แต่นักบริหาร
ทั่วไปมักมองข้ามขุมทรัพย์เหล่านี้ ไม่ว่าจะด้วยความดูถูกดูแคลน ไม่สนใจ ไม่รู้จริง ท้อถอย กลัวความ
ล าบากหรือด้วยเหตุผลอ่ืนๆ ดังนั้น จะเห็นได้ว่า พุทธศาสนาสามารถให้ประโยชน์แก่นักบริหารยุคสังคม
ร่วมสมัยที่ปราศจากอคติได้เป็นอย่างมากและถึงแม้ว่าจะต้องใช้ความพยายามอยู่บ้างก่อนที่จะได้รับ
ประโยชน์ แต่ก็ไม่ได้มากไปกว่าความพยายามที่ผู้บริหารพึงใช้เป็นปกติอยู่แล้ว (อนุมงคล ศิริเวทิน, 2554: 111) 
 เราจะเห็นได้ว่าปัจจุบันสภาพสังคมเป็นสังคมร่วมสมัย ค่อนข้างเน้นในเรื่องของวัตถุมากกว่า 
การเอาใจใส่ในเรื่องของจิตใจหรือทางด้านจริยธรรม สังคมจึงขาดแนวยึดหรือหลักทางศาสนา จึงท าให้
สังคมมีความยุ่งยาก และปั่นป่วน คนที่อยู่ในสังคมจึงขาดซึ่งจริยธรรมที่ส าคัญในการใช้ชีวิตการมีศาสนา
ตามกฎหมายยังไม่ส าคัญเท่ากับที่เราได้ตระหนักว่าเรานั้นมีแนวคิดหรือหลักยึดทางศาสนาในเรื่องใด เรื่อง
ของศาสนามีหลายอย่างที่เป็นเรื่องส าคัญที่น าไปช่วยในกระบวนการพัฒนา แก้ไขปัญหาเพ่ือน าพาไปสู่
การปฏิบัติตน หลักสังควัตถุ 4 จะเป็นหลักธรรมที่ดีตอบโจทย์ได้ดีในสังคมยุคนี้ เพาะเน้นการยึดเหนี่ยวใจ
คน ผูกใจคนและประสานหมู่ชนให้มีความสามัคคีเป็นธรรมที่ท าให้คนเป็นที่รัก เป็นที่ชอบใจของคนทั่วไป
เป็นการปลูกไมตรีเติมน้ าใจต่อกัน ท าให้สังคมเป็นสุข (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2543: 167)              
ดังค าสอนของสัมมาสัมพุทธเจ้าซึ่งเป็นหลักสัจธรรมที่ผู้ปฏิบัติพ้นทุกข์เข้าถึงความสุขและความบริสุทธิ์
ภายในได้จริง ธรรมะของพุทธองค์เป็นความรู้ที่บริสุทธิ์เป็นธรรมโอสถขนานเอก ที่สามารถเยี่ยวยารักษา
จิตใจของมวลมนุษยชาติให้หลุดพ้นจากความโลภ ความโกธรความหลง เพราะเมื่อใจปราศจากสิ่งเหล่านี้ 
ใจย่อมสะอาดบริสุทธิ์มีอานุภาพเกิดเป็นความเมตตากรุณาปราณีมีความรักความปรารถนาดีต่อกันดังที่
สมเด็จพระสัมมาพุทธเจ้าตรัสไว้ในสังคหวัตถุสูตรว่า (องฺ จตุกฺก. (บาลี) 21/32/37, มหาจุฬาเตปิฏก , 2500) 
“ทานญฺจ เปยฺยวชฺชญฺจ อตฺถจริยา จ ยา อิธสมานตฺตตา จ ธมฺเมสุ ตตฺถ ตตฺถ ยถารห  การให้ทาน               



..42.    Journal of Srisuvarnabhumi Review Vol. 1 No. 2 [May-August 2023] 

 

การพูดจาไพเราะ การประพฤติตนให้เป็นประโยชน์ในโลกนี้ความเป็นผู้มีตนสม่ าเสมอในธรรมทั้งหลายนั้น
ตามควร” ซึ่งเป็นหลักธรรมที่เป็นเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจของผู้อ่ืน ผูกไมตรี เอ้ือเฟ้ือเกื้อกูล หรือเป็น
หลักการสงเคราะห์ซึ่งกันและกัน ประกอบด้วยหลัก 4 ประการ (พรรณพิมล หล่อตระกูล, 2555: 10-15) 
คือ 1) ทาน คือ การให้ ได้แก่ การเสียสละ การเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ การแบ่งปันช่วยเหลือกันด้วยสิ่งของการให้
ทานให้เพ่ือขจัดกิเลส 2) ปิยวาจา ได้แก่ การพูดค าสุภาพ อ่อนหวาน เพ่ือให้เกิดความสมานสามัคคี              
ปิยวาจาท าได้ง่าย เพราะวาจานั้นมีในตัวเรา เพียงเรามีสติ มีเมตตาในใจก็สามารถพูดออกมา 3) อัตถจริยา 
หมายถึง การบ าเพ็ญประโยชน์ช่วยเหลือกันและกันในวงแคบ และบ าเพ็ญสาธารณประโยชน์ในวงกว้าง 
หลักธรรมข้อนี้มุ่งสอนให้คนพัฒนาตน 4) สมานัตตตา การวางตนเสมอต้นเสมอปลาย การวางตนได้
เหมาะสมความหมาย 2 ประการ คือ 1) วางตนได้เหมาะสมกับฐานะที่ตนมีอยู่ในสังคม ตนอยู่ในฐานะ
อะไรก็วางตนให้เหมาะสมกับฐานะที่เป็นอยู่ และท าได้อย่างเสมอต้นเสมอปลาย 2) ปฏิบัติตนอย่าง
สม่ าเสมอต่อคนทั้งหลาย ให้ความเสมอภาค ไม่เอารัดเอาเปรียบผู้อื่นเสมอในสุขและทุกข์ คือ ร่วมสุขร่วม
ทุกข์ ร่วมรับรู้ปัญหา และร่วมแก้ปัญหาเพ่ือประโยชน์ขององค์กรคุณธรรมข้อนี้จะช่วยให้เราเป็นคนมี
จิตใจหนักแน่นไม่โลเล รวมทั้งยังเป็นการสร้างความนิยมและไว้วางใจให้แก่บุคลากรในองค์กร  และ
จ าเป็นต้องมี พรหมวิหาร 4 ธรรมเครื่องอยู่อย่างประเสริฐ ธรรมประจ าใจอันประเสริฐ, หลักความ
ประพฤติที่ประเสริฐบริสุทธิ์, ธรรมที่ต้องมีไว้เป็นหลักใจและก ากับความประพฤติ จึงจะชื่อว่าด าเนินชีวิต
หมดจด และปฏิบัติตนต่อมนุษย์สัตว์ทั้งหลายโดยชอบ ได้แก่ 1) เมตตา ความรักใคร่ ปรารถนาดีอยากให้
เขามีความสุข 2) กรุณา ความสงสาร คิดช่วยให้พ้นทุกข์ ใฝ่ใจในอันจะปลดเปลื้องบ าบัดความทุกข์ยาก 
เดือดร้อนของปวงสัตว์ 3) มุทิตา ความยินดี ในเมื่อผู้อ่ืนอยู่ดีมีสุข มีจิตผ่องใสบันเทิง ต่อสัตว์ทั้งหลายผู้
ด ารงในปกติสุข พลอยยินดีด้วยเมื่อเขาได้ดีมีสุข เจริญงอกงามยิ่งข้ึนไป 4) อุเบกขา (ความวางใจเป็นกลาง 
อันจะให้ด ารงอยู่ในธรรมตามที่พิจารณาเห็นด้วย ปัญญา คือ มีจิตเรียบตรงเที่ยงธรรมดุจตราชั่ง ไม่เอนเอียง 
ด้วยรักและชัง พิจารณาเห็นกรรมที่สัตว์ ทั้งหลายกระท าแล้ว อันควรได้รับผลดีหรือชั่ว สมควรแก่เหตุอัน
ตนประกอบพร้อมที่จะวินิจฉัยและปฏิบัติไปตามธรรม รวมทั้งรู้จักวางเฉยสงบใจมองดู ในเมื่อไม่มีกิจที่ควรท า 
เพราะเขารับผิดชอบตนได้ ดีแล้ว เขาสมควรรับผิดชอบตนเอง หรือเขาควรได้รับผลอันสมกับความ
รับผิดชอบของตน) ผู้ด ารงในพรหมวิหาร ย่อมช่วยเหลือมนุษย์สัตว์ทั้งหลายด้วยเมตตากรุณา และย่อม
รักษา ธรรมไว้ได้ด้วยอุเบกขา ดังนั้น แม้จะมีกรุณาท่ีจะช่วยเหลือปวงสัตว์แต่ก็ต้องมีอุเบกขาด้วยที่จะมิให้ 
เสียธรรม 
 นอกจากหลักพุทธธรรมดังกล่าวข้างต้น มนุษย์ที่อยู่ในสังคมประสบแต่ความทุกข์ ต้องการมี
ชีวิตที่หลุดพ้นความทุกข์ได้นั้น จึงขอเสนอขั้นตอนของวิธีการแก้ปัญหาทางพุทธศาสนา โดยยึดหลักธรรม
การใช้ปัญญาแก้ทุกข์ คือ อริยสัจ 4 ประการ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2533: 155)  
 ในพระพุทธศาสนาถือว่า การแก้ไขความทุกข์ได้เป็นจุดประสงค์อย่างสูงสุด ดังจะเห็นได้ว่า 
ทฤษฎีอริยสัจของจริงอย่างประเสริฐ 4 ประการนั้น เป็นทฤษฎีแก้ความทุกข์โดยตรงมิใช่ความคิดฝันหรือ
คาดคะเนเอา หากเป็นเรื่องที่พระพุทธเจ้าได้ใช้ชีวิตของพระองค์เองเป็นเดิมพันในการค้นคว้าทดลองจน
ได้ผลแล้ว ได้พ้นทุกข์จริงแล้ว จึงประกาศทฤษฎีนี้ออกมาพร้อมทั้งทรงชี้แจงว่า ตราบใดที่ยังมิได้ทรงรู้แจ้ง
เห็นจริงหรือปฏิบัติได้ผลเอง ในเรื่องนั้นๆ แล้ว พระองค์ก็ไม่ปฏิญาณพระองค์ว่าเป็นพระพุทธเจ้า              
ผู้ตรัสรู้อนุตตรสัมมาสัมโพธิญาณอีกหลักธรรมหนึ่งซึ่งเป็นพ้ืนฐานของชีวิตได้แก่ ศีล 5 นับว่า เป็นหลัก
ปฏิบัติที่ส าคัญส าหรับผู้ที่นับถือศาสนาพุทธ ไม่ว่าจะในบ้านเราหรือแม้แต่ประเทศที่มีการนับถือศาสนา
พุทธเป็นส่วนใหญ่ โดยที่ศีล 5 นั้นถือเป็นหลักปฏิบัติขั้นพ้ืนฐานที่สุด  



วารสารศรสีุวรรณภูมิปริทรรศน์ ปทีี ่1 ฉบับท่ี 2 [พฤษภาคม-สิงหาคม 2566]    .43.. 

 

 พระพุทธศาสนาได้อุบัติขึ้น พระพุทธเจ้าจึงทรงน าบทบัญญัติเหล่านี้มาเป็นหลักในการประพฤติ 
ปฏิบัติของพุทธบริษัท โดยเริ่มต้นจากอุบาสก อุบาสิกา นับว่าศีล 5 นั้นเป็นเรื่องง่ายที่ยากต่อการปฏิบัติ
ในหมู่ชาวไทย อาจเป็นเพราะว่า คนไทยนั้นมีความคุ้นเคยกับการปฏิบัติ ในทางตรงกันข้ามกับศีล 5             
ในชีวิตประจ าวัน เป็นสิ่งที่ท าต่อเนื่องมาจนเป็นส่วนหนึ่งของการด าเนินชีวิต ท าให้เมื่อมายึดถือศีล 5                
ก็ไม่สามารถท าได้ทุกข้อหรืออาจท าไม่ได้เลย การประพฤติปฏิบัติตามศีล 5 นั้นเป็นเครื่องบ่งชี้ศักดิ์ศรี
ความเป็นมนุษย์ โดยสามารถแบ่งการประพฤติปฏิบัติได้เป็น 5 ข้อที่สามารถจ าแนกความเป็นมนุษย์และ
สัตว์ได้อย่างชัดเจนได้ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต, 2558: 175) การจะเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ได้
ไม่ใช่เรื่องง่าย เพียงแต่เราต้องปฏิบัติตามหลักต่างๆ ของศีล 5 อย่างครบถ้วน เคร่งครัด และสม่ าเสมอ 
แน่นอนว่า ยังไม่มีใครเป็นมนุษย์ที่ดีพร้อมไป 100% ไม่ต้องรีบร้อน ค่อยเริ่ม ค่อยๆ ไป เดี๋ยวทุกอย่างก็จะ
ลงตัวเอง 
 
องค์ความรู้ที่ได้รับ 
 หลักพุทธธรรมมีบทบาทส าคัญในการแก้ไขปัญหาการด าเนินชีวิตในสังคมโดยให้ค าแนะน าและ
แนวทางที่สามารถช่วยให้คนสามารถเผชิญกับปัญหาและความทุกข์ที่เกิดขึ้นในชีวิตได้อย่างมีสติและ
สมดุลนี่คือหลายความเชื่อและแนวทางส าคัญในพุทธธรรมที่สามารถช่วยในการแก้ไขปัญหาการด าเนิน
ชีวิตในสังคม เช่น การรับประทานอาหารอย่างมีสติ ก็เป็นหนึ่งในหลักการส าคัญในพุทธธรรม คือ การทาน
อาหารอย่างมีสติและไม่มีการสะสม ช่วยให้เป็นคนมีความตื่นตัวและมีสมาธิในการด าเนินชีวิตและจัดการ
กับปัญหาในสังคมได้อย่างมีประสิทธิภาพ 
 ปฏิบัติสมาธิ การปฏิบัติสมาธิเป็นวิธีหนึ่งที่ช่วยให้คนสร้างความสงบและสมดุลในใจ การสมาธิ
ช่วยให้คนเรียนรู้ในด้านของการควบคุมอารมณ์และการสัมพันธ์กับสิ่งต่างๆ ในสังคมอย่างสมดุล 
 การฝึกใจ การพัฒนาความเข้าใจและความเมตตาในการมองโลกและผู้อ่ืน การเห็นคุณค่าใน
ทุกชีวิตและไม่ท าร้ายผู้อ่ืนเป็นสิ่งส าคัญในการแก้ไขปัญหาสังคม 
 การปฏิบัติคุณธรรม การท าสิ่งที่ถูกต้องและยุติธรรมต่อตนเองและผู้อ่ืน การเคารพสิทธิและ
ความเป็นมนุษย์ของผู้อื่นช่วยในการแก้ไขปัญหาการด าเนินชีวิตในสังคม 
 การละเลยความทุกข์ พุทธธรรมสอนให้คนเรียนรู้วิธีที่จะไม่ติดตามความทุกข์อย่างไม่จ าเป็น 
การยอมรับความผิดพลาดและการเรียนรู้จากประสบการณ์เป็นสิ่งส าคัญในการแก้ไขปัญหา 
 การให้ทาน การให้ความรักและความสงบในชีวิตของผู้อ่ืน การช่วยเหลือผู้ที่ต้องการได้เป็น
ส่วนส าคัญของพุทธธรรม 
 พุทธธรรมสอนให้คนรับผิดชอบต่อความสุขและความสมดุลในชีวิตของตนเอง การไม่พ่ึงพา
ความสุขจากตัวคนอื่นเป็นสิ่งส าคัญ 
 การปฏิบัติตามหลักพุทธธรรมสามารถช่วยในการแก้ไขปัญหาการด าเนินชีวิตในสังคมโดยท าให้
คนมีความสงบและมีสมาธิในการจัดการกับความทุกข์และปัญหาต่างๆ อย่างมีสติและมีความเป็นสิ่ง
ส าคญัในการสร้างสังคม 
 
สรุป  
 พุทธธรรมอันเป็นแก่นสารของพระพุทธศาสนายังเป็นที่สามารถ ประคับประคองการด าเนินชีวิต
ของผู้คนให้รู้จักปรับตัวปรับใจให้อยู่อย่างมีสติและปัญญา ซึ่งจะน าตนให้รอดพ้นจากสิ่งเลวร้ายในชีวิต 
โดยเฉพาะเหตุการณ์ที่เกิดขึ้นในยุคปัจจุบันหลักพุทธธรรมยิ่งมีความจ าเป็นและส าคัญอย่างยิ่งที่ความคิด



..44.    Journal of Srisuvarnabhumi Review Vol. 1 No. 2 [May-August 2023] 

 

และพฤติกรรมที่จะต้องตั้งอยู่บนพื้นฐานของพุทธธรรมให้มากท่ีสุด เพ่ือรับการเปลี่ยนแปลงและเผชิญหน้า
กับทุกสิ่งที่เกิดขึ้นตามสถานการณ์โลกปัจจุบัน นับตั้งแต่ เรื่องเล็กๆ น้อยๆ ในชีวิตประจ าวัน การท ามาหา
กิน การศึกษาเล่าเรียน การต่อสู้กับธรรมชาติดินฟ้า อากาศจนถึงสิ่งที่ยิ่งใหญ่ คือ ความแก่ ความเจ็บ และ
ความตายเป็นต้น อันเป็นสิ่งปรากฏแก่สัตว์โลกด้วยกันทั้งหมด 
 หากเราทุกคนจะอยู่ในสังคมได้มีความสุขต้องเป็นผู้รู้จักแบ่งบั่น การแบ่งความสุขให้แก่คนอ่ืน 
พระพุทธเจ้าตรัสสอนว่า เนกาสี ลภเต สุขัง การบริโภคคนเดียวไม่มีความสุข การท าให้ตนมีความสุขคนเดียว 
ไม่ใช่ความสุขที่แท้จริง การแบ่งความสุขให้คนอ่ืนเสวยสุขด้วยจึงเป็นความสุขที่แท้จริง นอกจากนี้การ ให้
เป็นการลดกิเลส คือ ความโลภให้น้อยลง เมื่อกิเลสคือความโลภน้อยลง ความทุกข์ในก็ลดลง ปัญหาชีวิต           
ก็จะลดลง มีปัญหาชีวิตน้อยลง ความสุขก็จะเกิดขึ้น เราควรให้อภัยซึ่งกันและกัน คนขี้โกรธ ขี้อิจฉาริษยา 
ชอบมองคนอื่นในแง่ร้าย มองไม่เห็นคุณงามความดีของคนอื่น การเจริญจิตภาวนา ปฏิบัติธรรมกรรมฐาน
หรือการฝึกสมาธิเป็นประจ าจะได้รับผลท าให้สติปัญญาไม่หลงไม่ลืมง่าย อยากทราบเรื่องอะไรระลึกได้เสมอ  
ที่ส าคัญ คือ เราเป็นคนรู้ตัวอยู่เสมอว่าเราก าลังท าอะไร ต่อมาเกิดสมาธิมีความตั้งใจแน่วแน่ในสิ่งที่ก าลัง
ท าอยู่แล้วเกิดปัญญาสามารถแก้ปัญหาชีวิตด้วยหลักพุทธธรรมะ คือ แก้ด้วยหลักศีล แก้ด้วยหลักสมาธิ  
แก้ด้วยหลักปัญญาก็สามารถแก้ปัญหาทุกอย่างได้แน่นอน 

  
เอกสารอ้างอิง 
ความรู้ด้านหลักพุทธธรรม ตอนที่ 2 . [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://marin222. wordpress.com              

[20 มกราคม 2566]. 
ธนภณ สมหวัง. (2543). พุทธธรรม: คู่มือมนุษย์ศตวรรษที่ 22. หนังสือพิมพ์มติชนรายวัน ฉบับประจ าวันที่ 

11 มกราคม 2543. 
พรรณพิมล หล่อตระกูล, พญ. (2555). บทความสุขภาพจิต. กรุงเทพฯ: กรมสุขภาพจิต กระทรวง

สาธารณสุข. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2543). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 9. กรุงเทพฯ: 

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
            .(2553). พุทธธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 31. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2558). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ครั้งที่ 24. 

กรุงเทพฯ: ผลิธัมม์ในเครือส านักพิมพ์เพ็ทแอนด์โฮม. 
พุทธธรรม. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: http://th.wikipedia.org/wiki/ [16 สิงหาคม 2566]. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2535). พระไตรปิฎกภาษาบาลีฉบับมหาจุฬาเตปิฏกํ 2500. กรุงเทพฯ: 

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.

กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สุภาคย์  อินทองคง. (2550). การใช้หลักพุทธธรรมนําการวิจัยและพัฒนาตามปรัชญา เศรษฐกิจพอเพียง

สู่สุขภาพองค์รวม. ศูนย์เรียนรู้ชุมชนภาคใต้ (ศรช.). 
อนุมงคล ศิริเวทิน.(2554). หลักศาสนากับการบริหารงานยุคโลกาภิวัตน์. กรุงเทพฯ: จงลักษณ์การพิมพ์. 

 
 
 
 


