
..24.    Journal of Srisuvarnabhumi Review Vol. 1 No. 2 [May-August 2023] 

 

 

การดูแลสุขภาพองค์รวมตามหลักการทางพระพุทธศาสนา 
Holistic Health Care According to Buddhist Principles 

 
1พระสุรศักดิ์ ฐิตเมโธ, 2มณฑกานต์ แป้นกลม 

1Phra Surasak Thitametho, 2Monthakant Paenklom 
1วิทยาลัยสงฆ์สุพรรณบุรีศรีสุวรรรภูมิ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

2คณะครุศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
1Suphanburi Srisuvarnabhumi Buddhist College, 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University 
2Faculty of Education, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

1Corresponding author, e-mail: benloveclick112@gmail.com 
 
 

บทคัดย่อ  
 พระพุทธศาสนาให้ความส าคัญกับการดูแลสุขภาพกายและใจอย่างสมดุล หลักธรรมทาง
พระพุทธศาสนาจึงสามารถน ามาใช้เป็นแนวทางในการดูแลสุขภาพองค์รวมได้ การดูแลสุขภาพองค์รวม
ตามหลักการทางพระพุทธศาสนานั้น มุ่งเน้นที่การส่งเสริมความสมดุลและความสัมพันธ์ที่ดีระหว่าง
องค์ประกอบต่างๆ ของสุขภาพ เพ่ือให้เกิดสุขภาวะที่สมบูรณ์ทั้งกาย ใจ สังคม และจิตปัญญา ดังที่พระพุทธองค์
ตรัสว่า กายดี ใจดี สังคมดี จิตปัญญาดี นี้เรียกว่า สุข การปฏิบัติต่อผู้อ่ืนด้วยความเมตตา กรุณา เสียสละ 
และเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ จะช่วยส่งเสริมความสัมพันธ์ที่ดีกับผู้อ่ืนในสังคม การศึกษาธรรมะ จะช่วยให้เข้าใจ
หลักธรรมทางพระพุทธศาสนา ซึ่งสามารถน ามาใช้เป็นแนวทางในการด าเนินชีวิตและการดูแลสุขภาพ
องค์รวมได้อย่างเหมาะสม โดยเริ่มต้นจากการปรับพฤติกรรมการใช้ชีวิตให้เหมาะสม ควบคู่กับการฝึกฝน
ธรรมะ พระธรรมที่ส่งเสริมให้เกิดสุขภาพทางกายที่น าเสนอในที่นี้ มิใช่จะใช้แก้ปัญหาโรคภัยไข้เจ็บทาง
กายได้โดยตรง แต่เป็นการเสริมด้านจิตใจ เมื่อสุขภาพจิตดีจะส่งให้สุขภาพกายดีขึ้นด้วย ส่วนหลักพระ
ธรรมนั้นก่อให้เกิดสุขภาพทางจิต ทางสังคม และทางปัญญานั้น จะใช้ได้โดยตรงมากกว่า ดังนั้น จ าเป็น  
ต้องอาศัยบริการทางการแพทย์ประกอบควบคู่กันไปด้วย 
ค าส าคัญ การดูแล, สุขภาพองค์รวม, พระพุทธศาสนา 
 
Abstract 
 Buddhism places importance on taking care of the physical and mental health 
in a balanced way. Buddhist principles can therefore be used as a guideline for holistic 
health care. Holistic health care according to Buddhist principles is it focuses on promoting 
balance and good relationships between the various components of health in order to 
achieve complete well-being in the body, mind, society, and mental intellect. As the Lord 
Buddha said, good body, kind heart, good society, good mind and wisdom, this is called 
happiness. Treat others with kindness, compassion, sacrifice, and generosity. It will help promote 
good relationships with others in society. Dharma study it will help you understand the 



วารสารศรสีุวรรณภูมิปริทรรศน์ ปทีี ่1 ฉบับท่ี 2 [พฤษภาคม-สิงหาคม 2566]    .25.. 

 

principles of Buddhism. This can be used as a guideline for proper lifestyle and overall health 
care. Starting with adjusting lifestyle habits appropriately. Along with practicing Dhamma 
the teachings that promote physical health are presented here. It is not directly used to 
solve problems of physical ailments. But it is a mental enhancement. When your mental 
health is good, your physical health will be better as well. Dharma principles contribute 
to mental, social and intellectual health. It can be used more directly, so it is necessary 
to rely on Medical services are also included. 
Keywords: health care, holistic, Buddhist. 
 
บทน า 
 สภาพปัจจุบันปัญหาของพระสงฆ์ ส่วนใหญ่เจ็บป่วยด้วยโรคกระเพาะอาหาร รองลงมาเป็น 
ความดันโลหิตสูง ปวดหลัง ปวดเอว ไขมันในเลือด และข้อเสื่อม เมื่อเจ็บป่วยพระสงฆ์ส่วนใหญ่ซื้อยาฉันเอง 
มีบางส่วนไปรักษาที่คลินิกเอกชน และโรงพยาบาล พฤติกรรมในการดูแลสุขภาพองค์รวมของพระสงฆ์ 
พบว่า ส่วนหนึ่งยังขาดองค์ความรู้ในเรื่องสุขภาพองค์รวมในมิติต่างๆ โดยเฉพาะในด้านร่างกาย ซึ่งมีการ
ฉันอาหารที่เสี่ยงต่อการเป็นโรคในกลุ่มไม่ติดต่อเรื้อรัง ได้แก่ โรคเบาหวาน ความดัน โลหิตสูง ความ
ต้องการด้านสุขภาพของพระสงฆ์ ผลจากการประเมิน พบว่า 1) ต้องการมีห้องปฐมพยาบาลไว้ที่วัดและมี
ผู้ปฏิบัติงานดูแลเวลาอาพาธ 2) ต้องการให้องค์การบริหารส่วนท้องถิ่นสนับสนุนงบประมาณในการจัดซื้อ
เวชภัณฑ์และท ากิจกรรมการพัฒนาสุขภาพ 3) ต้องการได้รับตรวจสุขภาพประจ าปีเวลาอาพาธและ
พระสงฆ์ ที่เป็นผู้สูงอายุต้องการให้ เจ้าหน้าที่สาธารณสุขได้มาตรวจเยี่ยม และเยี่ยมไข้ที่วัดอย่างต่อเนื่อง 
4) ต้องการให้มหาเถรสมาคมจัดประชุมพระสังฆาธิการ เพ่ือพัฒนางานระบบสุขภาพ พระสงฆ์ต่อเนื่อง  
ทุก 3 เดือน 
 การพัฒนารูปแบบการดูแลสุขภาพองค์รวมของพระสงฆ์ จ าเป็นอย่างยิ่งต้องอาศัยการมีส่วน
ร่วมของเครือข่ายจากหน่วยงานต่างๆ ทั้งภาครัฐและภาคเอกชน มีการบูรณาการแนวคิดการ ดูแลสุขภาพ
องค์รวมตามหลักการพระพุทธศาสนาเข้ากับหลักการดูแลสุขภาพของกระทรวงสาธารณสุข พร้อมทั้งน า
สถานการณ์สภาพปัญหาความต้องการด้านสุขภาพของพระสงฆ์ก่อนการ พัฒนาผ่านกระบวนการวิจัยเชิง
ปฏิบัติการแบบมีส่วนร่วมเพ่ือพัฒนารูปแบบการดูแลสุขภาพองค์รวม ของพระสงฆ์ให้มีทิศทางที่แน่นอน 
โดยการมีส่วนร่วมของภาคีเครือข่าย ให้แนวทางการดูแลสุขภาพ ตามระบบการสาธารณสุขว่า สถาน
บริการสาธารณสุขได้แบ่งการดูแลออกเป็น 4 ด้าน คือ ด้านการส่งเสริม การป้องกัน การรักษา และการ
ฟ้ืนฟูสภาพ โดยทั้งหมดอยู่ในหลักการของการดูแลสุขภาพองค์รวม และมีการก าหนดบทบาทหน้าที่ของ
ภาคีเครือข่ายในการด าเนินงาน มีผลการด าเนินงาน การจัดระบบบริการสุขภาพในด้านต่างๆ ให้สอดรับ
เหมาะสมกบับริบทของพระสงฆ์ในการเป็นอยู่ เป็นต้น 

 
พุทธวิธีดูแลสุขภาพแบบองค์รวม 
 พุทธธรรมเป็นค าสอนในพระพุทธศาสนาที่มุ่งส าหรับคนทุกประเภท ทั้งบรรพชิตและคฤหัสถ์ 
ลักษณะของพุทธธรรม สรุปได้ 2 นัย คือ แสดงหลักความจริงสายกลางที่เรียกว่า “มัชเฌนธรรม” หรือ 
“มัชเฌนธรรมเทศนา” ว่าด้วยความจริงตามแนวเหตุผลตามกระบวนการธรรมชาติ เพ่ือประโยชน์ทาง
ปฏิบัติในชีวิตจริง และแสดงข้อปฏิบัติสายกลาง ที่เรียกว่า “มัชฌิมาปฏิปทา” อันเป็นหลักการครองชีวิต



..26.    Journal of Srisuvarnabhumi Review Vol. 1 No. 2 [May-August 2023] 

 

ของผู้ฝึกอบรมตน ผู้รู้เท่าทันชีวิต การปฏิบัติเป็นไปโดย สัมพันธ์กับองค์ประกอบอื่นๆ เช่น สภาพชีวิตของ
บรรพชิต หรือคฤหัสถ์ (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตโต), 2543: 15) 
 การสั่งสอนธรรมของพระพุทธเจ้า ทรงมุ่งผลในทางปฏิบัติ ให้ทุกคนจัดการกับชีวิตที่เป็นอยู่
จริงๆ ในโลกนี้เริ่มแต่บัดนี้ เช่น ทรงสอนมนุษย์ให้รู้จักตนเอง รู้จักร่างกายและจิตของตน จะได้บ ารุงรักษา
ร่างกายและจิตใจให้ด ารงอยู่อย่างปกติสุข การน าหลักพุทธธรรมมาร่วมในกระบวนการดูแลสุขภาพให้
ร่างกายและจิตใจอยู่ในสภาพปกติ คือ การดูแลสุขภาพแบบองค์รวม พระสาวกของพระพุทธเจ้า ได้ให้
สมญานามพระองค์ว่า ทรงเป็นนายแพทย์ผู้รักษาโรค ดังปรากฏใน คัมภีร์พระพุทธศาสนาว่า “มหาการุณิโก 
สตฺถา สพฺพโลกติกิจฺฉโก” แปลว่า “พระศาสดาทรงมีพระกรุณาอย่างใหญ่หลวง ทรงเยียวยารักษาสัตว์
โลกทั้งมวล” (ขุ.เถร. (บาลี) 26/722/369, มหาจุฬาเตปิฏก , 2500) 
 1. พุทธวิธีดูแลรักษาและเสริมสร้างสุขภาพอนามัย 
 หลักฐานในคัมภีร์พระไตรปิฎกหลายแห่งระบุถึงความมีสุขภาพอนามัยของพระพุทธเจ้าไว้
หลายประการ เช่น บ าเพ็ญพุทธกิจได้เกือบตลอดทั้งวัน คือ เวลาเช้าเสด็จบิณฑบาตเพ่ือโปรดสัตว์ เวลาเย็น
ทรงแสดงธรรม เวลาค่ าทรงประทานโอวาทแก่เหล่าภิกษุ และจวนสว่างทรงตรวจพิจารณา สัตว์ที่สามารถ
และที่ยังไม่สามารถบรรลุธรรมอันควรจะเสด็จไปโปรด  (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุต, โต) 2543: 189) 
พระองค์ทรงมีสติสัมปชัญญะบริบูรณ์ดี แม้จะทรงมีพระชนมายุถึง 80 พรรษา (ที.ม. (ไทย) 10/165/110, 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) แล้วก็ตาม ดังที่ตรัสยืนยันว่า “พระองค์เป็นคนแก่ ชราแม้ว่าจะทรง
เจ็บป่วยอย่างหนัก ก็ไม่ท าให้พระองค์หลงลืมสติและปัญญา” (ม.มู. (ไทย) 12/161/164-165, มหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) พระองค์เสด็จด้วย พระบาทจาริกไปเผยแผ่ธรรมตามที่ต่างๆ จนช่วงสุดท้าย
แห่งชีวิต ขณะที่พระองค์ทรงประชวรหนัก ด้วยโลหิตปักขันทิกาพาธ (ถ่ายเป็นพระโลหิต) ยังทรงสามารถ
เดินทางไกลจากเมืองปาวาสู่เมือง กุสินาราอันเป็นสถานที่ปรินิพพานได้ (ที.ม. (ไทย) 10/189/137-147, 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
 ข้อวัตรปฏิบัติของพระพุทธเจ้าจากพุทธพจน์ มีหลายอย่างที่แสดงถึงการให้ความส าคัญในการ
ดูแลสุขภาพ เช่น  
 1) การบริโภคอาหาร พระองค์ทรงถือหลักในการฉันอาหารมื้อเดียว ตลอดชีวิตพรหมจรรย์แล้ว 
พระองค์ยังทรงพร่ าสอนและแนะน าให้เหล่าภิกษุสงฆ์ฉันอาหารมื้อเดียวด้วย ดังพุทธพจน์ว่า “ตถาคตฉัน
มื้อเดียว ไมฉ่ันในเวลาวิกาล พระองค์รู้สึกว่ากระปรี้กระเปร่าท าให้มีโรคน้อย ภิกษุทั้งหลาย มาเถิด แม้เธอ
ทั้งหลายก็จงฉันอาหารมื้อเดียวเถิด เธอทั้งหลายฉันอาหารมื้อเดียว จักรู้สึกว่ามีโรคน้อย” (องฺ.ทสก. (ไทย) 
24/49/236, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) เป็นการบ่งบอกถึง หลักการบริโภคอาหารตามแนว
พุทธส่งเสริมการมีสุขภาพที่ดีและท าให้มีอาหารเหลือพอที่จะแบ่งปันให้กับผู้ด้อยโอกาสที่ขาดแคลน
อาหารได้อีกทางหนึ่งด้วย จึงเป็นการบริโภคเพ่ือประโยชน์ต่อสุขภาพ สังคม ทรัพยากรและเศรษฐกิจได้
อย่างแท้จริง  
 2) การออกก าลังกาย พระพุทธเจ้าทรงใช้วิธีออกก าลังกายที่เหมาะควรกับสมณเพศเป็นอย่างยิ่ง 
ทรงยึดหลักการปรับเปลี่ยนอิริยาบถทั้ง 4 ยืน เดิน นั่ ง นอน ให้มีความสมดุล โดยเฉพาะอิริยาบถเดิน 
ได้แก่ การเดินบิณฑบาตเช้าตรู่ของทุกวัน พระพุทธเจ้าและพระสาวกจะออกเดินบิณฑบาตไปตามหมู่บ้าน
เป็นประจ า เช่น “ครั้นเวลาเช้า พระผู้มีพระภาคทรงครองอันตรวาสก ถือบาตรและจีวร เสด็จเข้าไปยัง
สถานที่ต่างๆ โดยการเดินจงกรม การเดินไปมาโดยมีสติก ากับ พระพุทธเจ้าและพระสาวกจะปฏิบัติธรรมด้วย 
การเดินจงกรมเป็นประจ า และมีเหล่าสาวก เป็นจ านวนมากก็ออกก าลังด้วยการเดิน เช่น  พระสารีบุตร. 
พระมหาโมคคัลลานะ..พระมหากัสสปะ. พระอนุรุทธะ..พระอุบาลี. พระอานนท์” (ส .นิ. (ไทย) 16/99/187, 



วารสารศรสีุวรรณภูมิปริทรรศน์ ปทีี ่1 ฉบับท่ี 2 [พฤษภาคม-สิงหาคม 2566]    .27.. 

 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) และยังมี หมอชีวกโกมารภัจ ได้ทูลขอให้พระพุทธเจ้าทรงอนุญาต
เรือนไฟและสถานที่เดินจงกรม ออกก าลังกายชะลอการเกิดโรคและใช้เรือนไฟในการลดความอ้วน
พระองค์ก็อนุญาต  
 จะเห็นได้ว่าพระพุทธเจ้าทรงพิจารณาแล้วเห็นความส าคัญความเหมาะสม และพระพุทธเจ้ายัง
ได้ตรัสถึงอานิสงส์ของการเดินจงกรมไว้ถึง 5 ประการ มีความอดทนต่อการเดินทางไกล, ความอดทนต่อ
การบ าเพ็ญ, มีอาพาธน้อย, อาหารย่อยง่าย, สมาธิที่ได้เพราะการเดินจงกรมตั้งอยู่ได้นาน (องฺ.ปญฺจก. 
(ไทย) 22/29/41, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  
 3) การบริหารจิต พระพุทธเจ้าทรงถือหลักปฏิบัติในการบริหารจิตด้วยหลักใหญ่ๆ ดังที่ตรัสไว้
ในโอวาทปาติโมกข์ 3 ประการ คือ “ละชั่ว ท าดี และท าจิตให้บริสุทธิ์” (ขุ.ธ. (ไทย) 25/24/33, มหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  
 4) การอยู่กับธรรมชาติ พระพุทธเจ้าทรงประจักษ์ชัดถึงคุณประโยชน์ของการอยู่อาศัยตาม
ธรรมชาติว่า ธรรมชาติให้อากาศบริสุทธิ์ท าให้มีสุขภาพดี ให้ความสุขซึ่งเป็นสถานที่ที่เหมาะสมแก่การ
บ าเพ็ญเพียรเป็นอย่างยิ่ง ดังพุทธพจน์ที่ว่า “เมื่อเธอเข้าไปอยู่อาศัยป่าทึบนั้น สติที่ยังไม่ปรากฏก็ปรากฏ 
จิตที่ไม่ตั้งม่ันก็ตั้งม่ัน  
 5) สุขลักษณะ พระพุทธเจ้าทรงให้ความส าคัญกับหลักปฏิบัติเรื่องสุขลักษณะอนามัยของ
พระองค์เองและภิกษุสงฆ์ด้วย ทรงบัญญัติให้ภิกษุสงฆ์ปฏิบัติ 2 ประการ คือ สุขอนามัยด้านร่างกาย และ
สุขอนามัยด้านสิ่งแวดล้อม ได้แก่ 1) สุขลักษณะด้านร่างกาย ทรงบัญญัติให้ภิกษุสวมรองเท้าในขณะ
ขับถ่ายได้ ซึ่งตามปกติพระพุทธเจ้าจะทรงห้ามการ สวมรองเท้า ยกเว้นกรณีที่เจ็บเท้า  (วิ.ม. (ไทย) 
5/246-249/13-19, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ทรงบัญญัติในเรื่องการขับถ่ายของภิกษุไว้ว่า ห้าม
ไม่ให้ ภิกษุเบ่งแรงๆ (วิ.ม. (ไทย) 5/246-249/13-19, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) เป็นการ
ป้องกันการเกิดโรคริดสีดวงทวารและโรคหัวใจวาย 2) สุขลักษณะด้านสิ่งแวดล้อม ทรงบัญญัติทั้งขั้นตอน
วิธีการท าความสะอาดไว้ด้วย ดังพุทธพจน์ที่แสดงไว้ว่า “ภิกษุทั้งหลาย ตนอยู่ในวิหารใด ถ้าวิหารนั้นสกปรก 
ถ้าสามารถพึงช าระให้สะอาด เมื่อช าระวิหารให้สะอาด พึงขนบาตรและจีวรออกก่อนวางไว้ ณ ที่สมควร จึง
ขนผ้าปูนั่ง ผ้าปูนอน ฟูก หมอนออกไปวางไว้ ณ ที่สมควร เตียง ตั่ง จึงยกอย่างระมัดระวัง ไม่ให้ครูด 
ไม่ให้กระทบบานประตูและกรอบประตู ขนออกไปตั้งไว้ ณ ที่สมควร...ถ้าวิหารมี หยากเยื่อ จึงกวาด
เพดานลงมาก่อน กรอบหน้าต่างและมุมห้องจึงเช็ด ถ้าฝาที่ทาน้ ามัน หรือทาสีด าขึ้นรา จึงใช้ผ้าชุบน้ าบิด
แล้วเช็ด ถ้าเป็นพ้ืนไม่ได้ทา จึงใช้น้ าประพรมแล้วเช็ด อย่าให้วิหารคราคล่ าไปด้วยฝุ่นละออง...ไม่พึงเคาะ
เสนาสนะใต้ลม พรมปูพ้ืน จึงผึ่งแดด ช าระ ตบ ขนกลับปูไว้ตามเดิม” (วิ.จู. (ไทย) 7/282/69, มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2539) 
 2. พุทธวิธีบ าบัดรักษาโรค 
 พระพุทธองค์ทรงมีพุทธานุญาตและพุทธบัญญัติหลายประการด้านการรักษาพยาบาลภิกษุ 
อาพาธ ดังพระด ารัสว่า “ภิกษุพิจารณาโดยแยบคายแล้วใช้สอยคิลานปัจจัยเภสัชบริขารเพียงเพ่ือ 
บรรเทาเวทนาที่เกิดจากอาพาธต่างๆ ที่เกิดขึ้นแล้วและเพ่ือไม่มีความเบียดเบียนเป็นที่สุด” (องฺ.ปญฺจก. 
(ไทย) 22/58/549, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ตรัสถึงคนไข้ 3 จ าพวก คือ 
 1. ได้อาหาร ยา คนพยาบาล ซึ่งเป็นที่สบายหรือไม่ก็ตาม ก็ไม่หายจากอาพาธนั้น 
 2. ได้อาหาร ยา คนพยาบาล ซึ่งเป็นที่สบายหรือไม่ก็ตาม ก็หายจากอาพาธนั้น 
 3. ได้อาหาร ยา คนพยาบาล ซึ่งเป็นที่สบายจึงหายจากอาพาธนั้น (องฺ.ติก. (ไทย) 20/22/169, 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 



..28.    Journal of Srisuvarnabhumi Review Vol. 1 No. 2 [May-August 2023] 

 

 เมื่อภิกษุอาพาธ พระองค์ทรงอนุญาตให้ใช้เภสัชสมุนไพร อาหาร และการใช้วิธีการต่างๆ 
นอกเหนือจากการใช้ยา ในการบ าบัดรักษาพระองค์ยังกล่าวถึง  
 1) การใช้เภสัชสมุนไพร เห็นได้จากในครั้งพุทธกาล เมื่อหมู่ภิกษุสงฆ์เกิดอาพาธ พระพุทธเจ้า
ทรงมีพุทธานุญาติให้ภิกษุมีเครื่องยาต่างๆ ไว้ใช้ตามความจ าเป็นและเหมาะสมแก่โรค มี “เภสัช 5” ได้แก่ 
เนยใส เนยข้น น้ ามัน น้ าผึ้ง น้ าอ้อย เป็นได้ทั้งยาและมีคุณประโยชน์ ทางโภชนาการ ทรงอนุญาตให้ภิกษุ
ที่อาพาธด้วยโรคผอมเหลืองฉันอาหารไม่ได้รับประเคน เก็บไว้ฉันได้นาน 7 วัน และฉันได้ตลอดเวลา 
สรรพคุณแก้โรคผอมเหลือง (วิ.มหา (บาลี) 5/25-93/38-132, มหาจุฬาเตปิฏก , 2535)  
 2) การใช้อาหาร พระพุทธเจ้าทรงมีพุทธานุญาตให้ใช้อาหารเป็นยาและบ ารุงสุขภาพ ตามที่
ระบุไว้ เช่น มี 1. น้ าข้าวใส น้ าต้มถ่ัวเขียวไม่ข้น น้ าต้มถั่วเขียวข้น น้ าต้มเนื้อ ทรงอนุญาตให้ภิกษุอาพาธที่ 
ฉันยาถ่าย ใช้บ ารุงสุขภาพได้ (วิ.ม. (ไทย) 5/269/62, 63, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 2. ข้าวยาคู 
เมื่อครั้งที่พระพุทธเจ้าทรงประชวรด้วยโรคลมในพระอุทร พระอานนท์ได้ต้มข้าวยาคู ซึ่งปรุงด้วยข้าวสาร 
ถั่วเขียว และงาบดถวาย ทรงดื่มแล้วหายจากการประชวร (วิ.ม. (ไทย) 5/274/70, มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539) พระพุทธเจ้าตรัสว่าข้าวยาคูเป็นยามีประโยชน์ 5 ประการ คือ 1) บรรเทาความหิว 2) บรรเทา 
ความกระหาย 3) ท าให้ลมเดินคล่อง 4) ช าระล าไส้ 5) ช่วยย่อยอาหาร (องฺ.ปญฺจก. (ไทย) 22/207/350, 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
 3) การใช้ความร้อน เมื่อภิกษุอาพาธด้วยโรคลมตามอวัยวะ ทรงมีพุทธานุญาตให้ใช้ความร้อน
บ าบัดโรคได้ ดังนี้ เช่น 1. ทรงอนุญาตการเข้ากระโจมรมเหงื่อ 2. ภิกษุอาพาธด้วยโรคลมไม่หาย ทรง
อนุญาตการรมด้วยใบไม ้3. ภิกษุอาพาธด้วยโรคลมไม่หายอีก ทรงอนุญาตการรมใหญ่จัด  
 4) การพักผ่อนอิริยาบถ สมัยหนึ่ง พระพุทธเจ้าแสดงธรรมเกือบตลอดทั้งคืน พระองค์ทรงมี
อาการปวดหลัง ทรงใช้การบ าบัดด้วยวิธีการพักผ่อน ดังพุทธพจน์ที่ว่า “สารีบุตร...จงแสดงธรรมมีกถา            
แก่ภิกษุทั้งหลาย เราเมื่อยหลัง จักขอพักผ่อนสักหน่อย” (ที.ปา. (ไทย) 11/300/249, มหาจุฬาลงกรณ           
ราชวิทยาลัย, 2539)  
 5) การผ่าตัด การผ่าตัด เป็นวิธีการรักษาโรคที่ก้าวหน้าที่สุดในสมัยพุทธกาล เช่น การผ่าตัด
สมองและการผ่าตัดล าไส้ ปรากฏอยู่ในหมู่คฤหัสถ์ ทรงมีพุทธานุญาติให้ภิกษุผ่าตัด  (วิ .ม. (ไทย) 
5/267/58.) ได้ในบางกรณี การผ่าตัด ในหมู่สงฆ์ที่กล่าวไว้ในคัมภีร์พระไตรปิฎก มีการผ่าตัดริดสีดวง  
เคยปรากฏว่ามีภิกษุสงฆ์ให้หมอผ่าตัดริดสีดวงทวารมาแล้ว พระพุทธเจ้าทรงทราบจึงมีพุทธบัญญัติห้าม
ภิกษุสงฆ์ท าการผ่าตัดริดสีดวงทวาร หรือบีบริดสีดวงที่มีขนาดประมาณ 2 นิ้ว รอบๆ ที่แคบ ภิกษุรูปใดผ่าตัด
หรือบีบริดสีดวง ต้องอาบัติถุลลัจจัย (วิ.ม. (ไทย) 5/279/28-80, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
 6) การใช้พุทธานุภาพ เป็นอีกวิธีหนึ่งที่พระพุทธเจ้าทรงน ามาท าการรักษาโรค มีกล่าวใน
คัมภีร์ พระไตรปิฎกว่า สมัยหนึ่ง มีอุบาสิกาชื่อ อสุปปิยา มีศรัทธาเลื่อมใสในพระพุทธศาสนา นางจึงได้
ตัดชิ้นเนื้อขาตนเองไปปรุงอาหารแทนเนื้อสัตว์ ถวายแด่ภิกษุอาพาธ หลังจากนั้นนางป่วยพระพุทธองค์
ทรงทราบ การไม่สบายของนาง ทรงแสดงพุทธานุภาพรักษาแผลของนางให้หายเป็นปกติ นางได้กล่าว
สรรเสริญพุทธานุภาพของพระพุทธเจ้าไว้ว่า “น่าอัศจรรย์จริงหนอ ท่านผู้เจริญ ไม่เคยปรากฏ ท่านผู้เจริญ 
พระตถาคตทรงมีฤทธิ์มาก มีอานุภาพมาก เพียงได้เห็นพระองค์เท่านั้น แผลใหญ่กลับหายเป็นปกติ             
มีผิวพรรณเรียบสนิท เกิดโลมชาติ” (วิ.ม. (ไทย) 5/280/80-82, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  
 7) การอนุญาตผู้รักษาพยาบาล พระพุทธเจ้าทรงเห็นความส าคัญของผู้รักษาพยาบาล  
เพราะการได้ผู้พยาบาลที่ดีและ มีความช านาญท าให้โรคหายได้เร็วขึ้น ดังที่พบว่าทรงอนุญาตให้หมอชีวก
เป็นหมอประจ าพระองค์และ รักษาพระสาวกในส านักของพระองค์ด้วย พระองค์ทรงบัญญัติคุณสมบัติ



วารสารศรสีุวรรณภูมิปริทรรศน์ ปทีี ่1 ฉบับท่ี 2 [พฤษภาคม-สิงหาคม 2566]    .29.. 

 

ของภิกษุผู้เป็นอุปัชฌาย์ ผู้เป็นพระนิสสัย และผู้มีสามเณรเป็นอุปัฏฐากจะต้องเป็นผู้ท าการพยาบาลไข้ได้
หรือสามารถหาผู้พยาบาลแทน ได้ทรงบัญญัติให้ภิกษุต้องพยาบาลไข้ซึ่งกันและกัน หากภิกษุรูปใด                
ไม่พยาบาลต้อง อาบัติทุกกฎ (องฺ.ทสก. (ไทย) 24/34-36/84-85, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
 8) การเสด็จเยี่ยม และพยาบาลภิกษุไข้ ภารกิจอันส าคัญที่พระพุทธเจ้าทรงถือปฏิบัติอยู่
เนืองๆ คือ การเสด็จไปเยี่ยมภิกษุอาพาธตามศาลาโรงไข้ (คิลานศาลา) หรือตามที่พักอาศัย เช่น              
“สมัยหนึ่ง พระผู้มีพระภาคเจ้า...เข้าไปหาท่านพระมหากัสสปะถึงที่อยู่...ได้ตรัสถามพระมหากัสสปะดังนี้ว่า 
กัสสปะ เธอยังสบายดีหรือ ยังพอเป็นอยู่ได้หรือ ทุกขเวทนาทุเลาลง ไม่ก าเริบขึ้นหรือ อาการทุเลาปรากฏ 
อาการไม่ก าเริบไม่ปรากฏ หรือ” (ส .สฬา. (ไทย) 18/74-75/66, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
 ข้อความข้างต้นนี้ จะเห็นได้ว่า พระพุทธเจ้าทรงให้ความส าคัญต่อสิ่งแวดล้อมของผู้ป่วย ความ
สะอาดทางร่างกาย สิ่งแวดล้อมที่เป็นระเบียบเรียบร้อยปลอดโปร่งโล่งสบาย เป็นปัจจัยหนึ่ง ส่งเสริมให้
ผู้ป่วยหายเร็วขึ้น 
 3. พุทธวิธีบ าบัดรักษาโรคด้วยพระธรรมโอสถจากเหล่าสาวก 
 พระพุทธเจ้าทรงน าพระธรรมโอสถ มารักษาโรคให้กับภิกษุสงฆ์และคฤหัสถ์ เห็นได้จากสมัยที่
พระพุทธเจ้า ประทับ ณ พระเวฬุวันวิหาร ทรงประชวรหนักได้รับทุกขเวทนาแรงกล้า ครั้งนั้น พระมหาจุน
ทะ สวดสาธยายโพชฌงค์ 7 ให้พระองค์ฟัง พระองค์พิจารณาตามธรรมนั้นไปด้วย ครั้นพระมหาจุนทะ
แสดงธรรมจบลง ก็ทรงหายจากพระประชวร พระองค์ตรัสกับพระมหาจุนทะว่า “จุนทะ โพชฌงค์ดีนัก 
จุนทะ โพชฌงค์ดีนัก (ส .ม. (ไทย) 19/197/130-131, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) มีพระ
มหากัสสปะ อาพาธหนักอยู่ ณ ปิปผลิคูหา ครั้งนั้น พระผู้มีพระภาคเจ้าเสด็จไปเยี่ยมถึงที่พัก ทรงแสดง
ธรรม “โพชฌงค์ 7” ให้พระมหากัสสปะฟัง พระมหากัสสปะน้อมจิตพิจารณาตาม ครั้นพระองค์ทรงแสดง
ธรรมจบลง พระมหากัสสปะก็หายจากอาพาธ พระมหากัสสปะก็ละได้แล้ว (ส .ม. (ไทย) 19/195/128-
129, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) พระพุทธเจ้าและพระสาวกบางรูป ฟังสวดสาธยายธรรม
โพชฌงค์ 7 แล้วสามารถรักษาโรคได้ทันทีนั้น ล้วนแต่เป็นพระอรหันต์ทั้งสิ้น เป็นบุคคลผู้ผ่านการฝึกอบรม
ศีล สมาธิ และปัญญา อย่างครบถ้วนสมบูรณ์ทุกประการ 
 พระพุทธเจ้าแม้จะได้ตรัสรู้ธรรมแล้ว ครั้นเวลาที่ทรงพระประชวร พระองค์ยังต้องให้พระ
อุปัฏฐากสาธยายธรรมให้พระองค์ฟัง ท าไมไม่ทรงสวดสาธยายธรรม หรือก าหนดพิจารณาตนเอง ทั้งนี้
เป็นเพราะขณะเจ็บป่วยที่มีโรครุมเร้าอย่างหนัก ผู้ป่วยย่อมจะไม่มีเรี่ยวแรงสวดได้เอง  พระคิริมานนท์ 
อาพาธหนัก พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงทราบแล้ว ทรงมอบให้พระอานนท์ไป เยี่ยมแทน พร้อมกับโปรดให้
พระอานนท์น าสัญญา 10 ไปสวดสาธยายให้พระคิริมานนท์ฟัง พระคิริมานนท์ฟังธรรมนี้แล้ว อาพาธหนัก
นั้นก็สงบระงับในทันที (องฺ.ทสก. (ไทย) 24/60/128-131, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) พระอัสสชิ 
อาพาธหนัก ครั้งนั้นพระผู้มีพระภาคเจ้าทรงเสด็จไปเยี่ยมถึงที่พัก ทรงทราบว่า พระอัสสชิมีความทุรนทุราย
เพราะคิดว่าตนนั้นเสื่อมจากสมาธิ พระองค์ตรัสบอกอย่าได้ยึดถือสมาธินั้นเลย หากมีศีลบริสุทธิ์ดีแล้วไม่
ควรที่จะทุรนทุรายอะไรอีก ตรัสสอนให้พิจารณาเรื่องขันธ์ 5 ว่าไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตา ทรงสอนให้
พิจารณาก าหนดรู้ชัดเวทนา 3 อย่าง คือ สุข ทุกข์ ไม่สุขไม่ทุกข์ ล้วน แต่ไม่เที่ยง ไม่น่าหมกมุ่น ไม่น่า
เพลิดเพลิน หลังจากตายไป ก็ให้ก าหนดรู้ชัดในอาการเช่นนี้ (ส .ข. (ไทย) 17/88/163-166, มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2539) อนาถปิณฑิกคหบดีแห่งกรุงสาวัตถีป่วยหนัก ครั้งนั้นพระสารีบุตรและพระ
อานนท์ไปเยี่ยมที่บ้าน จากนั้นจึงแสดงธรรมให้พิจารณาเห็นว่า อายตนะภายนอก 6 อายตนะภายใน 6 
วิญญาณ 6 สัมผัส 6 เวทนา 6 ธาตุ 6 ขันธ์ 5 อรูปฌาน 4 โลกนี้ โลกหน้า และอารมณ์ที่รับรู้ทางอายตนะ 6 
เป็นสิ่งที่ไม่ควรยึดมั่นถือมั่น อนาถปิณฑิกคหบดี เกิดปีติซาบซึ้งในธรรมถึงกับร้องไห้ เนื่องจากได้ฟังธรรม



..30.    Journal of Srisuvarnabhumi Review Vol. 1 No. 2 [May-August 2023] 

 

ที่ละเอียดประณีตลึกซึ้ง จากนั้นได้กล่าวขอร้องให้มีการแสดงธรรมขั้นสูงที่ละเอียดลึกซึ้งเช่นนี้แก่คฤหัสถ์
อ่ืนๆ ได้รับฟังต่อไป เพราะบุคคลผู้ฉลาดมีปัญญารู้ธรรมและเข้าใจได้ ยังมีอยู่มาก อนาถปิณฑิกคหบดี
สิ้นชีวิตลงอย่างสงบ ได้ไปเกิดในเทวโลกชั้นดุสิต (ม.อุ. (ไทย) 14/383/433-441, มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539) 
 โดยเฉพาะพระพุทธเจ้าทรงแนะน าหลักทั่วไปในการแก้ความคิด ความด าริที่เป็นอกุศล คือ              
1. โรคโลภะ ทรงสอนให้เป็นผู้รู้จักพอ ถือสันโดษ และรู้จักการให้ทาน 2. โรคโทสะ ทรงสอนให้มีความ
เมตตา กรุณา มุทิตา รู้จักการให้อภัย 3. โรคโมหะ ทรงสอนให้เป็นผู้รู้จักการศึกษา (สุตะ) การเจริญ
สติสัมปชัญญะ และการหมั่น เจริญภาวนา  
 พุทธวิธีตามหลักอายุวัฒนะธรรม แสดงหนทางในการปฏิบัติเพ่ือชะลอความแก่ไว้เป็น 2 ระดับ 
คือ 1. ระดับโลกิยะ เป็นระดับของการน าหลักปฏิบัติทางโลกมาใช้ช่วยบรรเทาหรือชะลอความ แก่ในชั่ว
ระยะเวลาหนึ่ง เพ่ือให้สามารถปฏิบัติภารกิจต่างๆ ที่จะเป็นประโยชน์ต่อไป 2. ระดับโลกุตระ เป็นระดับ
ของการน าหลักของอริยมรรคมีองค์ 8 อันเป็นหลักปฏิบัติตามหลักธรรมขั้นสูงมาปฏิบัติ เพ่ือดับความแก่
ไม่ให้มีขึ้นอีก หมายถึง เมื่อมีจิตหลุดพ้น จิตสามารถอยู่เหนือความแก่ ความแก่ไม่ครอบง าจิตให้ทุกข์ได้ที่
ส าคัญ คือ ไม่ต้องมาเกิดพบกับความแก่อีกเรียกว่า เป็นการก้าวพ้นความแก่ได้อย่างถาวร 
 ดังนั้น วิธีการแก้ปัญหาของพระพุทธเจ้าในยามเจ็บป่วย จึงประกอบด้วยทั้งหลักธรรมโดยเฉพาะ 
ธรรมโอสถ เช่น หลักธรรมโพชฌงค์ 7 ประการ ที่เกี่ยวกับการรักษาความเจ็บป่วย โดยย่ออันได้แก่            
1) ความระลึกได้ อันอาศัยวิเวก (ความสงัด) อาศัยวิราคะ (ความคลายก าหนัด) อาศัยนิโรธ (ความดับ) น้อมไป
ในความสละ 2) การเจริญเป็นธรรม 3) เจริญความเพียร 4) ความอ่ิมใจ 5) เจริญ ความสงบกายสงบใจ             
6) ความตั้งจิตมั่น 7) ความมีใจเป็นกลาง อันอาศัยวิเวก อันอาศัยวิราคะ อันอาศัยนิโรธ น้อมไปในการ
ดูแลรักษาสุขภาพ อนามัยทั้งการบ าบัดรักษาโรคต่างๆ 
 
การผสมผสานตามแนวพระพุทธศาสนากับหลักการดูแลสุขภาพ 
 การพัฒนาทางเศรษฐกิจและสังคมที่ผ่านมาที่มุ่งเน้นในเชิงวัตถุนิยม การบริโภคนิยมจนละเลย 
มิติทางด้านสังคมและสิ่งแวดล้อมท าให้สังคมเกิดภาวะความไม่สมดุล ยิ่งพัฒนายิ่งต้องพ่ึงพาวัตถุมากขึ้น
จิตใจยิ่งเห็นแก่ตัวมากขึ้น การพัฒนาทางสาธารณสุขก็เช่นกันต้องพ่ึงพาทุนและเทคโนโลยีมากขึ้น 
 การแพทย์นับวันจะเป็นการแพทย์เชิงพาณิชย์มากขึ้นทุกที ไม่ว่าจะเป็นเรื่องของการส่งเสริม
สุขภาพ การป้องกันโรค การรักษาโรค ที่ต้องพ่ึงพาและอยู่ในระบบการแพทย์ตลอดชีวิต ขาดการให้
ความส าคัญของภูมิปัญญาท้องถิ่นในการพ่ึงพาตนเอง เช่น กรณีของผู้สูงอายุ หรือวัยทองที่ถูกจัดว่าเป็น 
โรคที่ต้องรักษาตลอดชีวิต ความสุขทางสุขภาพ ควรถือเป็นเป้าหมายของการพัฒนาระบบสุขภาพ โดยมุ่ง
ให้ความส าคัญทั้งความสุขจากภายนอกและภายใน คือ การพัฒนาสาธารณสุขแบบองค์รวมทั้งทางกายใจ 
สังคม และจิตวิญญาณ นับตั้งแต่ปฏิสนธิจนถึงเชิงตะกอน มีความสมดุลของกาย จิตใจ อารมณ์ สังคม 
และจิต กระทบต่อสุขภาพอย่างรอบด้าน ได้แก่ ความเชื่ อ ศาสนา วัฒนธรรม เศรษฐกิจ สังคมและ
สิ่งแวดล้อม (สุพัตรา ศรีวณิชชากร และคณะ 2545: 17) 
 จะเห็นได้ว่า การมองกระบวนการสุขภาพชีวิต กระบวนการดูแล รักษา ผู้ดูแลรักษาผู้ป่วยที่
เน้นการเชื่อมโยงถักทอสิ่งที่ดีงามเข้าหากัน แล้วน ามาเป็นเครื่องมือในการดูแลรักษาสุขภาพ กล่าวคือการ
มองเรื่องสุขภาพอย่างเน้นระบบ ไม่มองเฉพาะการป่วยไข้ และการบ าบัดรักษาเท่านั้น ชีวิตโดยองค์รวม คือ 
กายกับจิต การดูแลรักษาชีวิตก็คือการท าให้ชีวิตบริสุทธิ์ สมดุลด าเนินไปอย่างสอดคล้องกับธรรมชาติ 
และกฎของธรรมชาติ โดยไม่เน้นด้านใดด้านหนึ่งเป็นการเฉพาะ  



วารสารศรสีุวรรณภูมิปริทรรศน์ ปทีี ่1 ฉบับท่ี 2 [พฤษภาคม-สิงหาคม 2566]    .31.. 

 

 หลักธรรมที่เกื้อกูลต่อการมีสุขภาพที่สมบูรณ์ บริการการแพทย์และการสาธรณสุขเป็นองค์ประกอบ
หนึ่งในการสร้างสุขภาพของบุคคล ครอบครัว ชุมชน และประเทศชาติ โดยมีองค์ประกอบด้านเศรษฐกิจ 
สังคม และสิ่งแวดล้อมสนับสนุน และเกื้อกูลด้วย การที่จะสร้างสุขภาวะขึ้นได้ ก็คือการขจัดทุกข์ ดับทุกข์
หรืออย่างน้อยให้ทุกข์เบาบางลง เมื่อเราได้มีพระราชบัญญัติสุขภาพแห่งชาติ พ.ศ.  2550 ออกบังคับใช้
แล้ว ซึ่งได้ก าหนดให้ ทุกภาคส่วนต่างๆ ได้มีส่วนร่วมในการการก าหนดทิศทางการพัฒนาระบบสุขภาพ
ของไทยสู่ความมี สุขภาวะที่ดี แต่อย่างไรก็ตามทุกภาคส่วนต้องช่วยกันผลักดันให้ ระบบสุขภาพพัฒนาไป
บนหลักการ “การมีส่วนร่วมมีทางเลือกที่ดี เข้าถึงและเข้าใจ” (สถิตพงศ์ ธนวิริยกุล, 2552: 264) 
 พระธรรมค าสอนของพระพุทธเจ้าที่เกี่ยวข้องกับการสาธารณสุข อาจจ าแนกได้หลายลักษณะ 
เช่น พระธรรมค าสั่งสอนที่สามารถน ามาใช้ได้โดยตรงและทางอ้อม อาจจ าแนกตามวัตถุประสงค์ของ         
การน ามาใช้ ได้แก่ เพ่ือใช้ในเชิงหลักการหรือทฤษฎี และในเชิงปฏิบัติการ นอกจากนั้นอาจจ าแนกตาม
สาขาของสุขภาวะที่ต้องการ ได้แก่ สุขภาพทางกาย ทางจิต ทางสังคม และปัญญา โดยปัจจุบันนี้ในวงการ
แพทย์และการสาธารณสุขก าลังปฏิรูประบบสุขภาพไปสู่ระบบที่จัดบริการสุขภาพแบบองค์รวม                     
ซึ่งผสมผสานบริการการแพทย์และการสาธารณสุขทั้ง 4 สาขา ได้แก่ การสร้างเสริมสุขภาพ การป้องกัน
และควบคุมโรค การรักษาพยาบาล และการฟื้นฟูสมรรถภาพให้แก่ คนทั้งกาย จิต สังคม และปัญญาของ
คนด้วย (อุทัย สุดสุข, 2552) 
 เนื่องจากพุทธธรรมเป็นเรื่องกว้างขวางละเอียดอ่อนและมีคุณประโยชน์มากมาย ในการน าไปใช้
ประพฤติปฏิบัติในทุกวงการ โดยเฉพาะอย่างยิ่งวงการสาธารณสุข ผู้ศึกษาจึงขอน าเสนอพุทธธรรมเป็น
ตัวอย่างที่อาจจะเป็นประโยชน์ต่อการพัฒนาระบบสุขภาพของพระภิกษุสามเณร ตลอดจนประชาชน
ทั่วไป โดยมีเป้าหมายส าคัญที่พุทธธรรมที่ดับทุกข์หรือสร้างสุขทางกาย จิต สังคม และปัญญา แต่อย่างไรก็ดี 
จ าเป็นต้องท าความเข้าใจในเบื้องต้นที่ว่า พระธรรมของพระพุทธองค์ ส่วนใหญ่ท าให้ผู้ปฏิบัติดับทุกข์และ
สร้างสุขทั้ง 4 ทาง หรือ 4 มิติได้อยู่แล้ว ธรรมบางข้อสามารถ แก้ปัญหาได้หลายมิติ ในที่นี้จะขอยกตัวอย่าง 
ประกอบ เช่น  
 1. ธรรมที่เกื้อกูลให้เกิดสุขภาพทางกาย พิจารณากายสังขารของมนุษย์ คือ อนิจจัง ทุกขัง 
อนัตตา ในช่วงเวลาของการเกิดทุกข์ เพ่ือหาสมุทัย นิโรธ และมรรค ในวงจรชีวิตของมนุษย์ เห็นได้ว่าคนปกติ 
คนมีพฤติกรรมหรือปัจจัยเสี่ยงต่อการเจ็บป่วย พิการ ตาย แล้วพิจารณาว่าธรรมจนสามารถผ่อนคลาย
ทุกข์และเกิดสุขในแต่ละขั้นของวงจรชีวิตดังกล่าว โดยค านึงถึงโรคและปัญหาสุขภาพทั้งของพระภิกษุ – 
สามเณร และประชากรทั่วไปในปัจจุบัน อย่างไรก็ดี พระธรรมที่เกื้อกูลให้เกิดสุขภาพทางกายที่น าเสนอ      
ในที่นี้ มิใช่จะใช้แก้ปัญหาโรคภัยไข้เจ็บทางกายได้โดยตรง แต่เป็นการเสริมด้านจิตใจ ดังนั้น จ าเป็นต้องอาศัย 
บริการทางการแพทย์ประกอบควบคู่กันไปด้วย 
 2. ธรรมที่เกื้อกูลให้เกิดสุขภาพทางจิต หลักการสร้างสุขภาพทางจิต โดยการส่งเสริมสุขภาพ
ทางจิตให้เข้มแข็ง มีการป้องกันโรคทางจิต การรักษาผู้ป่วย และการฟ้ืนฟูสภาพหลังป่วย หลักธรรมที่
สามารถเกื้อกูลกัน ได้แก่ การปฏิบัติ วิปัสสนากัมมัฏฐาน สมถกัมมัฏฐาน และการเจริญมหาสติปัฏฐาน 4 
ในหมวดของจิตตานุปัสสนา คือ ให้ใช้ปัญญาในการพิจารณาตามเห็นซึ่งจิต โดยอาการ 16 อย่าง และ
ปฏิบัติตามหลักของไตรสิกขา เจริญด้วย ศีล สมาธิ ปัญญาเป็นต้น  
 3. ธรรมที่เกื้อกูลให้เกิดสุขภาพทางปัญญา หลักการสร้างสุขภาพทางปัญญา โดยการท าให้
เกิดความรู้แจ้งให้เห็นจริงในตัวเอง ท าให้รู้แจ้งเห็นจริงในบุคคลอื่นและสิ่งแวดล้อมอ่ืนๆ ซึ่งสามารถน าไป
วิเคราะห์ ท าความเข้าใจถึงเหตุผลแห่ง ความดี ความชั่ว ความมีประโยชน์ ความมีโทษ ถือว่าเป็นหลัก
ของการสร้างสุขภาพทางปัญญาเช่นเดียวกัน หลักธรรมที่สามารถเกื้อกูลกัน ได้แก่ การปฏิบัติตามหลัก



..32.    Journal of Srisuvarnabhumi Review Vol. 1 No. 2 [May-August 2023] 

 

ของไตรสิกขา สังคหวัตถุ 4 อริยสัจ 4 ฝึกตนปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐาน สมถกัมมัฏฐาน และการเจริญ              
มหาสติปัฏฐาน 4 เป็นต้น 
 4. ธรรมที่เกื้อกูลให้เกิดสุขภาพทางสังคม ได้แก่ สังคหวัตถุ 4 สาราณียธรรม 6 ธรรมของ
ฆราวาส 4 เว้นจากอบายมุข 6 อปริหานิยธรรม 7 ทิศ 6 หลักเบญจศีล เบญจธรรม และปฏิบัติตามหลัก
ของทิฏฐธัมมิกัตถประโยชน์ 4 หลักสัมปรายิกัตถประโยชน์ 4 คือ ประโยชน์ในปัจจุบัน ประโยชน์ในภายหน้า 
4 อย่าง เป็นต้น 
 ดังนั้น ประชาชนทุกหมู่เหล่าในปัจจุบัน ก็น่าจะสามารถท าการบ าบัดรักษาคนไข้ในขอบเขตของ 
การสาธารณสุข และมีส่วน ร่วมส่งเสริมสนับสนุนการจัดให้มีบริการสาธารณสุขแก่ประชาชนในหมู่บ้าน 
ชุมชนได้ ส่วนหนึ่ง ประกอบกับพระธรรมค าสั่งสอนอาจจะน ามาประยุกต์ใช้ผสมผสานกับการบริการ 
สาธารณสุขในแต่ละช่วงของสภาวะสุขภาพ เพ่ือส่งเสริมให้มีสุขภาวะที่ดีทั้ง 4 มิติ ได้แก่ ทางกาย ทางจิต 
ทางปัญญา และทางสังคม  
 
องค์วามรู้ที่ได้รับ 
 การดูแลสุขภาพองค์รวมตามหลักการทางพระพุทธศาสนา เป็นการดูแลสุขภาพที่ครอบคลุมทั้ง
ด้านร่างกาย จิตใจ สังคม และจิตปัญญา โดยยึดหลักที่ว่า สุขภาพที่ดีนั้นไม่ใช่เพียงแค่การไม่เจ็บป่วย               
แต่หมายถึงการมีสุขภาวะที่ดีในทุกๆ ด้าน องค์ความรู้ที่ได้จากการการดูแลสุขภาพองค์รวมตามหลักการ
ทางพระพุทธศาสนาในทุกด้านเช่น  
 ด้านร่างกาย คอยดูแลรักษาร่างกายให้แข็งแรงสมบูรณ์ โดยรับประทานอาหารที่มีประโยชน์ 
ออกก าลังกายอย่างสม่ าเสมอ นอนหลับพักผ่อนให้เพียงพอ หลีกเลี่ยงปัจจัยเสี่ยงต่อการเกิดโรคและรักษา
สุขภาพจิตให้แจ่มใส 
 ด้านจิตใจ คอยดูแลจิตใจให้สงบ เบิกบาน และมีความสุข โดยฝึกฝนสติปัฏฐาน 4 เจริญเมตตา 
กรุณา มุทิตา และอุเบกขา ฝึกสมาธิ ฝึกความอดทน และฝึกความปล่อยวาง 
 ด้านสังคม มีความสัมพันธ์ที่ดีกับคนรอบข้าง โดยปฏิบัติตามหลักศีลธรรม ช่วยเหลือผู้ อ่ืน             
เป็นคนมีน้ าใจ และรู้จักการแบ่งปัน 
 ด้านจิตปัญญา มีการพัฒนาปัญญาให้รู้แจ้งเห็นจริง เข้าใจสัจธรรมของชีวิต โดยศึกษาธรรมะ 
ปฏิบัติธรรม และเจริญปัญญา 
 
สรุป 
 พระพุทธเจ้าทรงมีพระมหากรุณาต่อสรรพสัตว์ ทรงแสดงพุทธวิธีดูแลสุขภาพแบบองค์รวม   
ทั้งทางกายและทางใจ เป็นประโยชน์ต่อการดูแลสร้างเสริมสุขภาพอนามัยแก่มวลมนุษย์พุทธวิธีดูแล
สุขภาพแบบองค์รวมของพระพุทธเจ้า มุ่งเน้นการส่งเสริมสุขภาพทั้งทางกายและทางใจ โดยค านึงถึง
ความสัมพันธ์ระหว่างร่างกาย จิตใจ และสิ่งแวดล้อม หลักธรรมส าคัญในการส่งเสริมสุขภาพตามแนวทาง
ของพระพุทธศาสนา ได้แก่ การเจริญสติ ช่วยให้มีสติรู้ตัวทั่วพร้อม ตื่นรู้กับสิ่งที่เกิดขึ้นในปัจจุบัน ช่วยให้
สามารถควบคุมอารมณ์และพฤติกรรมของตนเองได้ 
 การเจริญปัญญา ช่วยให้เข้าใจความจริงของชีวิต เห็นความทุกข์และสาเหตุของความทุกข์              
ช่วยให้สามารถละวางความยึดมั่นถือมั่น และด าเนินชีวิตอย่างมีสติสัมปชัญญะ มีการใช้ชีวิตอย่างพอเพียง 
ใช้ชีวิตอย่างสมดุล ไม่ประมาท ไม่โลภ ไม่เบียดเบียนผู้อ่ืน อยู่ร่วมกันอย่างเกื้อกูล อยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข 
ช่วยเหลือเกื้อกูลกัน เพ่ือสร้างสังคมท่ีดีงาม 



วารสารศรสีุวรรณภูมิปริทรรศน์ ปทีี ่1 ฉบับท่ี 2 [พฤษภาคม-สิงหาคม 2566]    .33.. 

 

 นอกจากนี้ พระพุทธเจ้ายังทรงอนุญาตให้ใช้เภสัช สมุนไพร อาหาร และการใช้วิธีการต่ างๆ 
นอกเหนือจากการใช้ยาในการบ าบัดรักษาโรคทางกาย พุทธวิธีดูแลสุขภาพแบบองค์รวมเป็นแนวทางที่มี
ประโยชน์ต่อการดูแลสุขภาพทั้งทางกายและทางใจอย่างยั่งยืน  
 
เอกสารอ้างอิง 
เกศินี ลิ่มบุญสืบสาย. (2545). การศึกษาวิเคราะห์บทบาทของหมอชีวกโกมารภัจที่ปรากฏในคัมภีร์ 

พระพุทธศาสนา. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต. สาขาวิชาพระพุทธศาสนา, บัณฑิต
วิทยาลัย, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตโต). (2543). พุทธธรรม. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,  
            .(2543). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2535). พระไตรปิฎกภาษาบาลีฉบับมหาจุฬาเตปิฏกํ 2500. กรุงเทพฯ: 

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎก ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ:               

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สุพัตรา ศรีวณิชชากร และคณะ. (2545). บริการปฐมภูมิ: บริการสุขภาพใกล้ใจและใกล้บ้าน. เอกสาร 

วิชาการล าดับที่ 1 ในชุดเอกสารเพ่ือการพัฒนาบริการปฐมภูมิ. กรุงเทพฯ: ส านักงานโครงการ
ปฏิรูประบบบริการสาธารณสุข, . 

สถิตพงศ์ ธนวิริยกุล. (2550). การพัฒนาระบบสุขภาพเพ่ือความสุข: โครงการจัดตั้งภาควิชาเภสัชศาสตร์
สังคม. กรุงเทพฯ:  จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

อุทัย สุดสุข. (2552). สาธารณสุขในพระไตรปิฎก: บูรณาการสู่สุขภาพดี ชีวีมีสุข. กรุงเทพฯ: เทพประทาน
การพิมพ์. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 


