
วารสารศรสีุวรรณภูมิปริทรรศน์ ปทีี ่3 ฉบับท่ี 2 [พฤษภาคม-สิงหาคม 2568]    .109.. 

 

 

พุทธศาสนานิกายมหายานกับการพัฒนาตนและสังคมให้พ้นจากภาวะความเหงา 
Mahayana Buddhism Teaching Relating to Self & Societies 

Development Avoid Loneliness 
 

วัชระ เกษทองมา  
Watchara Ketthongma 

ภาควิชาสังคมและสุขภาพ คณะสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหิดล 
Department of Society and Health,  

Faculty of Social sciences and Humanities, Mahidol University 
E-mail: watchara.crmu@gmail.com 

 
Received: June 17, 2025; Revised: July 03, 2025; Accepted: July 08, 2025 

 
 

บทคัดย่อ  
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาการใช้หลักคิดส าคัญของพระพุทธศาสนามหายานกับการ
พัฒนาตนและสังคมให้พ้นจากภาวะความเหงา (Loneliness) โดยได้เรียบเรียงเชิงพรรณนาในประเด็น
และโวหาร (Descriptive writing) ตั้งแต่จุดเริ่มต้นนิกายของพระพุทธศาสนา หลักคิด การฝึกปฏิบัติตน
ตามแนวโพธิจิต และการน าหลักธรรมมหายานมาประยุกต์ให้เข้ากับการพัฒนาตนและสังคม เชื่อมโยง
อธิบายประเด็นทางสุขภาพกับภาวะความเหงาของปัจเจกบุคคล พบว่า การแบ่งนิกายทางพุทธศาสนามี
ตั้งแต่ครั้งพระพุทธเจ้าปรินิพานไม่นานและมีการสังคายานาเรื่อยมา หลักคิดพระพุทธศาสนามหายานมี
ความเชื่อโพธิจิตที่มีอยู่ในตนผ่านการอธิบาย คือ หลักตรียานและตรีกายที่สามารถพัฒนาตัวเองให้เกิด
ภาวะเป็นปกติดีได้ด้วยการเข้าใจตน เข้าใจการปฏิบัติภาวนาและเรียนรู้ความเป็นธรรมชาติของสังคมการ
เปลี่ยนแปลงตามกฎธรรมชาติ เมื่อเข้าใจตนอย่างถ่องแท้และการมีปฏิสัมพันธ์ในสังคมโดยมีแนวคิดของ
สงฆ์มหายานเป็นแบบอย่าง ท าให้เข้าใจสิ่งแวดล้อม สังคม วัฒนธรรมการใช้ชีวิตร่วมกันในบริบทที่
แตกต่างได้ สะท้อนให้ภาวะความเหงาซึ่งมีหลายรูปแบบ อาทิ ความเหงาชีวิตประจ าวัน ความเหงาใน
สถานการณ์และเหงาแบบเรื้อรังได้ลดลงพร้อมกับสามารถเข้าใจตนเอง สังคม อยู่ร่วมกันได้อย่างสันติสุข 
โดยบทความมีข้อเสนอแนะถึงการศึกษาถึงผลกระทบในกลุ่มที่จ ากัดมาขึ้น ศึกษาเปรียบเทียบหลักธรรม
ของแต่ละนิกายและข้อจ ากัดในบริบทที่แตกต่างในพ้ืนที่ตามความเหมาะสม 
ค าส าคัญ:  พุทธศาสนามหายาน, พัฒนาตน, พัฒนาสังคม, ภาวะความเหงา 

 
Abstract 
 This article aims to study the application of the important principles teaching of 
Mahayana Buddhism to the development oneself and society avoid loneliness. Descriptive 
writing clarified Mahayana places a significant emphasis on the concept of Bodhicitta, which 
is believed to reside within each individual. The teachings of the Triyana and Trikaya elucidate 
the process of cultivating this inherent potential and competency through self-understanding, 



..110.    Journal of Srisuvarnabhumi Review Vol. 3 No. 2 [May-August 2025] 

 

meditation practice, and an exploration of the nature of society. By applying these insights 
to better understand oneself and societal dynamics, individuals may find that their experience 
of loneliness diminishes, facilitating a more peaceful coexistence. The article advocates 
for the conduction of studies within smaller groups to explore the comparative principles 
of various sects, aiming to identify limitations relevant to diverse contexts appropriately. 
Keywords: Mahayana Buddhism, Self-development, Society development, Loneliness. 
 
บทน า 
 ความเหงา (Loneliness) มีความหมายเกี่ยวกับอารมณ์ความรู้สึกท่ีไม่ประสบความสุข รู้สึกขาด
สิ่งใดสิ่งหนึ่งกับสิ่งแวดล้อมที่อยู่รอบตัวรวมไปถึงความรู้สึกขาดการมีปฏิสัมพันธ์ทางสังคม ค านิยามหรือ
ค าเรียกของ “ความเหงา” ไว้หลายความหมาย อาทิ ความหว้าเหว่ ความอ้างว้าง โดดเดี่ยว ขาดสัมพันธ์
ทางสังคมหรือค าอ่ืนๆ มากมาย ดังนั้น จะเห็นได้ว่าความเหงาถือเป็นภาวะทางสุขภาพอย่างหนึ่งที่เกิด
ขึ้นกับมนุษย์ในห้วงเวลาหนึ่งซึ่งจะส่งผลต่อประเด็นทางสุขภาพอ่ืนๆ มากมายตามมา ความเหงาเกิดจาก
หลายสาเหตุ เช่น การสูญเสียบุคคลส าคัญ การหย่าร้าง การย้ายที่อยู่อาศัย การเปลี่ยนที่ท างาน การศึกษา 
เป็นต้น (รัญชิดา ชุ๊นจ้าน และคณะ, 2562) จากการส ารวจพบว่าประชากรไทยต้องเผชิญกับภาวะความเหงาถึง 
26.57 ล้านคน โดยประชากรที่เกิดความเหงาเป็นอันดับ 1 คือ กลุ่มวัยท างานที่มีอายุระหว่าง 23-40 ปี                                  
คิดเป็นร้อยละ 49.3 จากกลุ่มประชากรทั้งหมด (มหาวิทยาลัยมหิดล, [ออนไลน์], 25 ธันวาคม 2562)                                        
จะเห็นว่าความเหงานี้ถือเป็นภาวะทางสุขภาพที่ต้องได้รับการดูแลให้ครอบคลุมเพ่ือที่จะไม่ให้ส่งผล
กระทบด้านลบต่อตัวเองและสังคม ประเทศไทยมีพระพุทธศาสนาเป็นหลักธรรม หลักคิด หรือแนวทาง
เชิงปรัชญาค าสอนในการปฏิบัติเพ่ือให้เกิดการมีปฏิสัมพันธ์ในสังคมได้อย่างมีความสุข พร้อมกับ
หลักธรรมค าสอน 84,000 พระธรรมขันธ์ ซึ่งครอบคลุมทักษะชีวิตครอบมติและมีหลักธรรมที่สามารถ
บรรเทาปัญหาทางสุขภาพด้านจิตใจได้เป็นอย่างดี 
 พระพุทธศาสนามหายานเป็นอีกนิกายหนึ่งทางพระพุทธศาสนาที่มีความโดดเด่นเรื่องทักษะ 
ทางสังคม โดยในมุมทางนิรุกติศาสตร์ค าว่า “มหายาน” มีความหมายว่า ยานพาหนะที่ใหญ่สามารถน าพา 
สรรพสัตว์ข้ามพ้นวัฏฏะได้จ านวนมากมาย แนวทางดังกล่าวนี้จะเห็นได้ว่าเอกลักษณ์ความเป็นมหายาน 
โดยเฉพาะหลักคิด การท างาน การงานสาธารณะสงเคราะห์ การกุศล พิธีกรรมต่างๆ ถือเป็นสิ่งส าคัญยิ่งที่ 
ความเป็นมหายานตระหนัก พระพุทธศาสนามหายานมีหลักคิดอย่างหนึ่งที่น่าสนใจ คือ “พุทธจิต” ความมี 
ความเป็น ความอยู่ ของพุทธะที่เกิดขึ้นมีอยู่ของสภาวะของผู้รู้ ผู้ตื่น และผู้เบิกบานในใจของสรรพสัตว์ 
เสมอและทุกคนล้วนเกิดมาพร้อมกับสภาวะดังกล่าว และเมื่อมนุษย์เกิดข้ึนมาบนโลกพร้อมกับสิ่งแวดล้อม  
สังคม วัฒนธรรมที่มีความแตกต่าง ท าให้คนในสังคมล้วนมีความวิถีด าเนินชีวิตต่างกันเป็นธรรมดา                            
ด้วยภาวะความเหงา (Loneliness) นี้ซึ่งเป็นประเด็นทางสุขภาพที่เป็นผลของสังคมในเชิงลบหรือการ 
กระท าของบุคคลโดยส่วนตัวก็ตาม ท าให้ประเด็นสุขภาพดังกล่าวปะทุขึ้นมาและพร้อมส่งผลเสียสุขภาพ
ต่อทั้งตัวเองและรอบข้าง  
 บทความนี้จึงมีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาโดยมีกรอบความคิดทางหลักพระพุทธศาสนามหายาน 
โดยเฉพาะความเป็นมาของนิกายมหายาน หลักคิดเรื่องตรีกาย โพธิจิต การฝึกฝนตนเพ่ือการพัฒนาและ
หลักปฏิบัติตามพิธีทางศาสนาในหลักพระพุทธศาสนามหายานเข้ามามีบทบาทในการดูแลและเข้าใจ                                     
เพ่ือพัฒนาตนและสังคมให้พ้นจากภาวะความเหงา ผู้เขียนจึงได้น าหลักคิดทางพระพุทธศาสนามหายาน



วารสารศรสีุวรรณภูมิปริทรรศน์ ปทีี ่3 ฉบับท่ี 2 [พฤษภาคม-สิงหาคม 2568]    .111.. 

 

มาเป็นกรอบในการเขียนและเชื่อมโยงประเด็นเกี่ยวกับความเหงา (Loneliness) และให้เห็นวิธีการท า
ความเข้าใจที่จะพัฒนาตัวเองและสังคมให้ได้มากท่ีสุด 
 
ความรู้พื้นฐานทางพระพุทธศาสนานิกายมหายาน 
 ย้อนหลังไปเมื่อสมัยพุทธกาลก่อนพระพุทธเจ้าเสด็จดับขันธ์ปรินิพพาน เรื่องของความคิด 
ความล าเอียง อคติ อารมณ์และเหตุผล ล้วนเป็นสิ่งที่มีอยู่ในภาวะของจิตใจมนุษย์ทุกยุคสมัย ความเห็นต่าง 
ได้เกิดขึ้นแม้กระทั่งอยู่ภายใต้ผู้น าคนเดียวกัน ทางด้านจิตวิญญาณผู้น าที่ยิ่งใหญ่ของพระพุทธศาสนา คือ 
พระพุทธเจ้าที่เป็นผู้ชี้น าทางสว่างให้กับสรรพสัตว์ เหตุการณ์ระหว่างพระวินัยธรกับธรรมธรผู้ถือธรรมกถึก 
เรื่อง “น้ าที่เหลือไว้ในกระบวยเป็นอาบัติหรือไม่” เพียงเท่านั้นถึงกับสร้างความแตกต่างระหว่างความคิด
และการน าไปสู่การแตกแยกสาวกของศาสนสถานของตนเพราะความเห็นต่างของตนที่เรียกว่า “ทิฐิวิวาวะ” 
นั่นเอง ต่อเนื่องหลังสมัยพุทธกาลเพียงไม่นานหลังจากพระพุทธเจ้าเสด็จดับขันธ์ปรินิพพานเพียงไม่ถึง 7 ราตรี 
พระมหากัสสปะผู้ที่ทรงแก่ราตรีหรือผู้ที่มีพรรษากาลมากท่ีสุดได้ยินเสียงกล่าวอันน่าน้อยใจถึงความกังวล
ต่อความมั่นคงของพุทธศาสนาของพระสุภัททะว่า “หยุดเถิด หยุดเถิด ท่านอย่าร่ าไรไปเลย ท่านสมณะนั้นพ้น 
(ปรินิพพาน) แล้ว เราจะท าอะไรก็ได้ตามความพอใจ ไม่ต้องเกรงบัญชาใคร” (วิ.จู. (ไทย) 7/437/375-377, 
มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2539) เพียงเท่านี้สะท้อนให้เห็นแล้วว่าความแตกต่างทางความคิด อารมณ์ หรือ
แม้กระทั่งอคติต่างๆ เริ่มเกิดขึ้นเพียงไม่นานเมื่อเสาหลักแห่งศรัทธาและความรู้ได้ล้มลง แต่กระนั้นในทาง
ตรงกันข้ามกฎเกณฑ์ต่างๆ สาวกผู้ปฏิบัติตามก็ยังยึดหลักเป้าหมายของศาสนาอย่างเคร่งครัดเพียงปรับให้
เข้ากับวัฒนธรรม สังคม สิ่งแวดล้อม ที่มีความแตกต่างในแต่ละพ้ืนที่ที่ศาสนาได้เข้าไปเผยแผ่เช่นเดียวกัน  
 จุดก าเนิดของความเป็นพุทธศาสนามหายานเริ่มต้นจากพระพุทธเจ้าได้ตรัสกับพระอานนท์ผู้ที่
เสมือนคลังของพระธรรมวินัยและบันทึกเรื่องราวของพุทธองค์ไว้ขณะนั้นว่า “ดูก่อนอานนท์ สงฆ์เมื่อต้องการ 
ก็พึงถอนสิกขาบทเพียงเล็กน้อยโดยการที่เราล่วงไปแล้ว” (วิ.จู. (ไทย) 7/441/384, มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539) เพียงเท่านี้ความอคติ ล าเอียงและความเห็นต่างของสาวกก็ใช้สิ่งนี้เป็นข้ออ้างในการ
สร้างหรือแปรสิกขาบทออกไปหลายนัยยะจนเกิดการสังคายนาของพระพุทธศาสนาหลายๆ ครั้งสืบมา 
สมัยพุทธกาลนั้นพระพุทธศาสนาไม่ได้แบ่งออกเป็นนิกายมหายานหรือเถรวาทดังสมัยปัจจุบันมีเพียงหนึ่งเดียว 
คือ พุทธธรรมและวินัยมีองค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้าเป็นประมุขสูงสุด และเมื่อพระองค์ดับขันธ์ปรินิพพาน
เพียง 3 เดือน การสังคายนาครั้งที่ 1 ได้เริ่มต้นขึ้นด้วยเหตุค ากล่าวของพระสุภัททะดังกล่าวข้างต้นและ
การกล่าวถึงเหตุที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสกับพระอานนท์ถึงการปรับสิกขาบทเล็กน้อย ซึ่งก็ยังไม่มีมติว่าเป็น
อาบัติหรือสิกขาบทอะไรบ้าง จนกระทั่งพุทธศาสนาสืบเนื่องมาจวนครบ 100 ปี ก็ได้ท าการสังคายนา ครั้งที่ 2 
ขึ้นซึ่งก็เป็นญัตติสืบเนื่องจากสังคายนาครั้งที่ 1 โดยครั้งนี้ใช้เวลามากกว่า 8 เดือนและมีพระมหากษัตริย์
เป็นผู้อุปถัมภ์ ครั้งนี้มีความส าคัญอย่างเห็นได้ชัดว่า พระสงฆ์ได้แบ่งออกเป็น 2 ฝ่ายอย่างชัดเจน คือ                           
1) ฝ่ายมคธ ได้ถือเอาเป็นเถรวาทะโดยถือเอาตามมติของพระเถระเมื่อสังคายนาครั้งแรกเป็นหลัก และ                                     
2) ฝ่ายสันสกฤตหรือมหาสังฆิกะ หรือเรียกอีกนัยหนึ่ง คือ อาจาริยวาทะ ถือเอาสงฆ์หมู่ใหญ่ที่ถือเอาพุทธานุญาต 
ให้ลดเพ่ิมสิกขาบทเล็กน้อยบางประการ (พระมหามิตร ฐิตปญฺโญ, 2565: 12) ผ่านไปกว่า 100 ปีก็เกิด
การสังคายนาครั้งที่ 3 ขึ้น เมื่อพระเจ้าอโศกมหาราชเป็นผู้อุปถัมภ์และทรงเปิดสายการเผยแผ่ผ่ าน                                          
พระธรรมทูตทั้งสิ้น 9 สาย ทั้งนี้มูลเหตุก็สืบเนื่องจากกลุ่มเดียรถีย์ลัทธิได้เกิดขึ้นจ านวนมาก โดยส่วนมาก
จะเป็นกลุ่มมหาสังฆิกะที่นอกรีดใช้เหตุข้ออ้างการปรับเปลี่ยนสิกขาบทวินัยจนเคยตัว ทั้งนี้ก็มีกลุ่มของ
มหาสังฆิกะหรืออาจาริยวาทเข้าร่วมสังคายนาครั้งนี้ด้วยเช่นกัน การเกิดขึ้นของสังคายนาทั้ง 3 ครั้ง                               
จะเห็นได้ถึงการเปลี่ยนแปลงของการแบ่งนิกายของศาสนาอย่างชัดเจนเมื่อสิ้นพระเจ้าอโศกมหาราช 



..112.    Journal of Srisuvarnabhumi Review Vol. 3 No. 2 [May-August 2025] 

 

พุทธศาสนาในประเทศอินเดียก็ระส่ ามีความเชื่อทางด้านฮินดู เทพเจ้า และลัทธิอ่ืนๆ เข้ามามีบทบาท
มากมายในสังคม พระพุทธศาสนาอยู่ได้ด้วยการอุปถัมภ์แห่งพระมหากษัตริย์  คือ พระเจ้ากนิษกะ 
พระพุทธศาสนาได้เผยแผ่ไปสู่เอเชียกลางจ านวนมากอีกทั้งมีพระเถระที่มีความรู้ทางด้านบาลีและสันสกฤต 
เช่น ท่านปารศวะ ท่านอัศวโฆษ ท่านวศุมิตร เป็นต้น อีกทั้งได้รจนาต าราหนังสือมากมายและได้สร้างศาสนวัตถุ 
พระโพธิสัตว์และหลักค าสอนด้านพระสูตรมหายานอีกมากมาย และย้อนไปเมื่อการสังคายนาครั้งที่ 2                                            
มีการเกิดสังฆะนิกายออกเป็นมากกว่า 18 นิกาย แนวคิดเรื่องการแตกนิกายและได้รวมเป็นมหาสังฆิกะ
ที่มาของนิกายมหายานนั้น ระบบความคิดมีหลายเรื่องด้วยกัน เช่น แนวคิดเรื่องนามรูป กายทิพย์ แนวคิด
พระโพธิสัตว์ โดยแบ่งออกเป็น 2 อย่างใหญ่ คือ แนวแห่งบุคลาธิษฐานและธรรมมาธิษฐาน ซึ่งจะได้กล่าว
ต่อไปถึงหลักคิดพ้ืนฐานทางพระพุทธศาสนามหายานว่าด้วยเรื่อง ตรีกายพระพุทธเจ้า พระโพธิสัตว์ หลักตรียาน
และพุทธจิต  
 หลักคิดของความเป็นพุทธศาสนามหายานมีความโดดเด่นเรื่องการสร้างองค์ความรู้ใหม่ที่
ประยุกต์ให้สอดคล้องกับวัฒนธรรมพ้ืนเพบนสถานที่ที่เผยแผ่ศาสนา แนวคิดเรื่องตรีกายเป็นแนวคิดที่ถูก
หยิบหยกมาอธิบายในการสรรเสริญคุณแห่งพระพุทธเจ้าที่ไม่ได้หายสาบสูญ แต่ยังคงอยู่นิตย์นิรันดร์                   
ตรีกายแบ่งออกเป็น 3 คือ 1) นิรมาณกาย คือ กายของพระพุทธเจ้าที่ตกอยู่ภายใต้กฎแห่งการเวียนว่าย 
ตายเกิด หรือเรียกภาษาสามัญว่ากายหยาบ 2) ธรรมกาย คือ สภาวะอันที่เป็นอมตะและไม่มีรูปร่าง                          
ไม่มีที่สิ้นสุดเป็นความจริงที่มีอยู่ตามธรรมชาติและสิ่งนี้เองจะส่งให้มีสิ่งที่สาม คือ 3) สัมโภคกาย กายนี้
เสมือนกายทิพย์ของพระพุทธเจ้าที่ปรากฏอยู่และไม่มีการแตกดับสลายไปและพุทธองค์ก็ยังมีอยู่                                     
ณ ดินแดนพุทธเกษตรเบื้องทิศตะวันออก อีกท้ังยังมีกายทิพย์ของพระพุทธเจ้ารวมไปถึงพระโพธิสัตว์ที่จะ
ตรัสรู้เป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้าอีกมากมาย จะเห็นได้ว่าความเป็นมหายานนั้นมีความหลายหลายแห่ง
ภาวะและศาสนาวัตถุที่ปรากฏให้เราเห็นมากมาย สิ่งนี้สะท้อนให้เห็นว่าสังคมที่มีความแตกต่างและวัฒนธรรม 
ความเชื่อที่หลากหลายท าให้การประยุกต์รูปแบบการเผยแผ่และค าสอนต่างๆ เพ่ือให้สอดคล้องกับสังคม
ย่อมมีมากยิ่งข้ึน (สุมาลี มหณรงค์ชัย, 2550: 21)  
 “โพธิจิต” หลักคิดบนฐานของความเชื่อในเรื่องของ “ตรียาน” ที่เชื่อว่าทุกคนล้วนมีจิตใจที่มี
พ้ืนฐานด้านความรู้ ความรู้ที่จะหาหนทางแห่งความสุขบนความถูกต้องและมุ่งสู่ประโยชน์สูงสุดแห่งชีวิต 
จุดมุ่งหมายของมหายานเรื่องจิตใจใฝ่รู้แห่งการหลุดพ้นได้แบ่งออกเป็น 3 อย่างตามหลักของตรียาน คือ 
1) สาวกยาน เป็นความหวังของสาวกทั่วไปที่ต้องการความหลุดพ้นจากการฝึกฝนตนตามพระธรรมวินัย
แห่งพุทธองค์โดยมิได้มุ่งเน้นเพ่ือสอนสั่งบุคคลอ่ืน เป็นปัจเจกเฉพาะตนในการเข้าถึงพระนิพพาน                                        
2) ปัจเจกยาน สิ่งนี้มุ่งไปที่การปฏิบัติตนแห่งพระปัจเจกพุทธเจ้าที่มุ่งเฉพาะของตนเช่นเดียวกัน โดยการบรรลุ 
ไม่มีเป้าหมายเพ่ือสั่งสอนคนอ่ืนให้รู้ตาม และ 3) โพธิสัตวยาน คือ วิธีการหรือหนทางแห่งพระโพธิสัตว์ 
เป็นความปรารถนาที่อยากจะช่วยเหลือสรรพสัตว์ทั้งหลายให้รู้ตาม โดยได้ตั้งสัจจะแห่งตนตามความรู้
และความสามารถของตน อีกทั้งภาวะของตนที่ปรารถนาก็ไม่ใช่เพียงพระอรหันต์เท่านั้นแต่จะเป็น                           
พระสัมมาสัมโพธิญาณหยั่งให้รู้แบบพระพุทธเจ้าในอนาคต (อภิชัย โพธิประสิทธิศาสตร์, 2539: 254)                                        
จะเห็นได้ว่าเรื่องราวของโพธิจิต หรือจิตที่มีพุทธะ ความใฝ่รู้ในการหาความสุขอันสูงสุขบนฐานแห่ง
ศาสนานั้นก็มีหลายระดับเช่นเดียวกัน ความเป็นพระพุทธศาสนามหายานได้มีแนวคิดที่เอ้ือกับสังคม 
สิ่งแวดล้อม ลัทธิดั้งเดิม เพ่ือปรับเปลี่ยนให้ความอยู่รอดและสามารถประยุกต์ในสังคมได้อย่างมีความสุข  
 กล่าวโดยสรุปแล้วความเป็นมาเบื้องต้นของพระพุทธศาสนามหายานมีรากฐานของความเชื่อ 
ของการปรับเปลี่ยนบางส่วนเล็กน้อยเพ่ือให้สอดคล้องกับวัฒนธรรมและความแตกต่างของสังคม                                            
โดยมุ่งผลไปที่ความกลมเกลียวและเข้าเป็นส่วนหนึ่งในวิถีสังคมนั้นๆ โดยไม่ได้ทิ้งฐานมั่นของความตั้งใจ                        



วารสารศรสีุวรรณภูมิปริทรรศน์ ปทีี ่3 ฉบับท่ี 2 [พฤษภาคม-สิงหาคม 2568]    .113.. 

 

ในการหลุดพ้นตามหลักของศาสนา แต่กระนั้นการสร้างและขยายยานพาหนะให้กว้างขึ้นเป็นเสมือนกับ                        
การเปิดประสู่ต้อนรับสังคมเพ่ือดึงดูดให้ความหลากหลาย ความแตกต่างหลายๆ มุม ได้มีโอกาสเข้ามา
สัมผัสแห่งความสุขบนฐานคิดความหลุดพ้นจากวัฏฏะ สิ่งนี้เองถือเป็นจุดยืนแห่งพระพุทธศาสนามหายาน
ที่สามารถเก้ือกูลสังคมได้อีกทางหนึ่งและมุ่งสร้างสรรค์สังคมให้เกิดความสุขยิ่งๆ ขึ้นไป  
 
สุขภาวะทางจิตใจกับหลักการพัฒนาตัวเอง 
 “สุขภาพ” เป็นค ากว้างๆ ที่ครอบคลุมความเป็นปกติของคนที่สามารถด าเนินชีวิตได้เป็นอย่างดี 
แนวทางทางการแพทย์เป็นการแก้ไขปัญหาความผิดปกติของคนเพ่ือให้ทุกส่วนมีความสมบูรณ์มากที่สุด 
แต่กระนั้นมุมทางการแพทย์เน้นไปท่ีสรีรวิทยาในการแก้ไขปัญหา ส่วนด้านจิตใจซึ่งเป็นสิ่งที่วัดได้ยากและ
เครื่องมือที่วัดก็มีหลากหลายยากที่จะหาสมดุลเพ่ือที่จะสร้างความเข้าใจแก้ไขให้ปกติมากที่สุด ดังนั้น นิยาม 
ของสุขภาพจึงได้ถูกจ าแนกออกมาเป็น 2 อย่าง คือ สุขภาพทางกาย (Physical health) และสุขภาพทาง
จิตใจ (Mental Health) นั่นหมายความว่าความทุกข์หรือความไม่สบาย คือ ความผิดปกติของทั้งร่างกาย
และจิตใจ  
 แรกเริ่มตั้งแต่เกิดมาเราจะมักได้ยินการเปรียบเปรยว่าเด็กเกิดใหม่เปรียบเสมือนผ้าขาวบริสุทธิ์
ยังไม่ได้ถูกแต้มแต่งสีสันแต่อย่างใด และเมื่อเวลาผ่านไป สังคม สิ่งแวดล้อม วัฒนธรรม ความ เป็นอยู่                             
ได้หล่อหลอมให้คนๆ หนึ่งเติบโตและรู้จักที่จะเอาตัวรอดในสังคม การถูกเติมแต้มขัดเกลาให้รู้ผิดชอบชั่วดี 
คือ การพัฒนาตนให้รู้และเข้าใจเป้าหมายในชีวิตของตัวเอง ในธรรมนูญที่ว่าด้ายระบบสุขภาพแห่งชาติ 
(ฉบับที่ 2) พ.ศ. 2559 ได้ให้ค านิยามค าว่า “สุขภาวะ” ไว้อย่างกว้างขวาง คือ “ภาวะที่บุคคลมีร่างกาย
แข็งแรง มีอายุยืนยาว มีจิตใจที่ดี มีความเมตตากรุณา ยึดมั่นในคุณธรรม จริยธรรม ด าเนินชีวิตอย่างมี
สติสัมปชัญญะ และใฝ่รู้ สามารถคิดเป็นท าเป็น มีเหตุผล อยู่ในสังคมได้อย่างมีความสุข การมีสุขภาวะ
เป็นเรื่องที่เชื่อมโยงสัมพันธ์กันอย่างเป็นองค์รวม โดยเริ่มต้นจากตัวเอง ไปสู่ครอบครัว ชุมชน วัฒนธรรม 
สิ่งแวดล้อม การศึกษา เศรษฐกิจ การเมืองและอ่ืนๆ” (ราชกิจจานุเบกษา, 2559) ที่กล่าวมานี้เราสามารถ
สรุปได้ออกเป็น 4 ส่วนใหญ่ คือ 1) การดูแลสุขภาพกายที่แข็งแรง 2) การฝึกจิตใจให้ดีมีเมตตาต่อตัวเอง
และผู้อ่ืน 3) มีความใฝ่รู้แสวงหาความรู้อยู่ตลอดเวลา และ 4) เชื่อมโยงตัวเองให้อยู่ในสังคม สิ่งแวดล้อม
ได้อย่างมีความสุข สิ่งนี้เป็นพ้ืนฐานเชิงการแพทย์และสาธารณสุขที่มีข้อแนะน าในการสร้างเสริมสุขภาพ
ตัวเองและสังคมให้เกิดสุข มีค าอุปมามหายานเกี่ยวกับการฝึกฝนตนไว้ว่า “กายนี้อุปมาต้นโพธิ์ จิตนี้อุปมา
กระจกเงา จงหมั่นปัดขัดเสมอ อย่าให้ฝุ่นละอองมาเกาะได้” ส่วนพระฮุยเล้ง (เว่ยหล่าง) ผู้ไม่รู้หนังสือ
ขอให้ผู้อ่ืนอ่านให้ฟังแล้วกล่าวว่า “ความก็ดีดอก แต่ยังไม่ถึงธรรม” และท่านได้เขียนคาถาว่า “ต้นโพธิ์
เดิมไม่มีต้น กระจกเงาก็ไม่ใช่กระจก แต่เดิมไม่มีอะไรสักอย่าง มีที่ใดจะชวนฝุ่นละอองมาเกาะได้” (เสถียร 
โพธินันทะ, 2548: 132) สะท้อนให้เห็นว่ากายและใจของเรานั้นปกติใสสะอาด เพียงกาลเวลาผ่านและสังคม
ที่หล่อหลอมผนวกกับอนุสัยเดิมจึงท าให้ฝุ่น คือ ความไม่ดีมาเกาะ ดังนั้น การขจัดออก คือ การฝึกฝนตน
ให้จิตใจสะออดผ่องพร้อมรับสิ่งดีงามอยู่ตลอดเวลา 
  “พัฒนา” ในรากศัพท์บาลีว่า “วฑฺฒนฺ” แปลว่า ความเจริญ ในทางพุทธศาสนาสอดคล้องกับ
ค าว่า “ภาวนา” ซึ่งก็แปลว่าเจริญเช่นเดียวกัน พุทธศาสนามีหลักการภาวนาเพ่ือน าไปสู่ความเจริญ คือ 
ภาวนา 4 คือ กายภาวนา ศีลภาวนา จิตภาวนา และปัญญาภาวนา พุทธองค์ได้กล่าวถึง “ตน” ซึ่งหมายถึง 
ตัวบุคคลไว้ว่า “ภิกษุมีตนเป็นที่เกาะ มีตนเป็นที่พ่ึง ไม่มีสิ่งอ่ืนเป็นที่พ่ึง” (ที.ม. ไทย 10/165/111,                     
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) นั่นหมายความว่าการพ่ึงพาตัวเองและฝึกพัฒนาไปตามกรอบเพ่ือน าไปสู่ 
ความเจริญ คือ การทะนุบ ารุงร่างกายตัวเองให้แข็งแรง ศีล คือ ความปกติปฏิสัมพันธ์ในสังคมเพ่ือสันติสุข



..114.    Journal of Srisuvarnabhumi Review Vol. 3 No. 2 [May-August 2025] 

 

โดยการย้อนฝึกตนให้รู้จักในหน้าที่และเพ่ิมพูนสติปัญญาของตัวเองอยู่ตลอดเวลา ดังนั้น จุดมุ่งหมายของ
การพัฒนาตนตามหลักพุทธศาสนา คือ จุดมุ่งหมายของการหลุดพ้นจากการเวียน ว่าย ตาย เกิด ซึ่งเป็นสิ่งที่ 
พุทธศาสนิกชนคาดหวัง แต่ก่อนไปถึงจุดนั้นซึ่งต้องอาศัยการฝึกและพัฒนาตนให้ได้มากท่ีสุด  
 จุดเริ่มต้นของการพัฒนาตน คือ ความเข้าใจสภาวะปัจจุบันของตัวเองให้ได้มากที่สุด สภาวะปัจจุบัน
ของตัวเองคืออะไร เป็นค าถามพ้ืนฐานที่หลายคนตระหนักและต้องใช้เวลาระยะหนึ่งในการครุ่นคิดและ
ไตร่ตรองอย่างยิ่งว่าปัจจุบันนี้เราก าลังท าอะไรอยู่ จิตของเราเดิมแท้เป็นอย่างไร เกิดอารมณ์ความรู้สึก
อะไรบ้าง และจัดการกับอารมณ์เหล่านั้นได้อย่างไร ภาวะจิตใจที่ดีเชื่อมโยงกับสุขภาพที่แข็งแรง ความผิดปกติ 
เชิงพุทธเกี่ยวกับความผิดปกติทางจิตใจที่ส่งผลต่อสุขภาวะทางจิตของคนเกิดจากหลายปัจจัย ในทางพุทธศาสนา 
ความเครียด ความวิตก กังวล และปฏิกิริยาทางอารมณ์ทางลบล้วนแต่เป็นปัจจัยและเป็นปัญหาทางจิตที่
จะเกิดขึ้นตามมา เช่น ความสิ้นหวัง ท้อแท้ ความขับข้องใจ หรือแม้กระทั่งความเหงาก็ตามจิตวิทยาแนว
พุทธนี้ถือว่าเป็นความทุกข์สากล (Universal Suffering) ตามที่เราได้เข้าใจอยู่แล้วว่ากิเลสที่เกิดขึ้นในใจ
นั้นมีด้วยกันทั้งสิ้น 10 อย่าง อาทิ โลภะ โทสะ โมหะ ทิฐิ วิจิกิจฉา และอ่ืนๆ  เหล่านี้ล้วนแต่เป็น
อกุศลกรรมที่ท าให้จิตใจมีความทุกข์ในระยะยาว นอกจากกิเลสเหล่านี้ที่เข้าใจเบื้องต้นแล้วในทาง
พระพุทธศาสนา จะมีอีกหนึ่งค าประกอบ คือ “เจตสิก” หรือที่เรียกว่าสิ่งที่ประกอบกับจิต และหากเป็น
ฝ่ายอกุศลกรรมหรือสิ่งที่ไม่ดีซึ่งหากเกิดขึ้นก็จะท าให้เกิดความผิดปกติทางจิต ท าให้จิตแปรปรวนและ  
หากมีความรุนแรงมากยิ่งขึ้น ก็จะอาจท าให้เกิดความบ้า หรือวิกลจริตหรือที่เรียกว่า “โรคจิต” (Psychotic 
disorder) ตรงกับทางจิตเวชศาสตร์สมัยใหม่ จะเห็นได้ว่าหลักธรรมทางพระพุทธศาสนามีมาหลายพันปี
ได้กล่าวถึงล าดับและแยกแยะตัวจิตออกไว้หลายระดับอีกทั้งได้ค้นหาวิธีการที่จะดูแล ก ากับ เพ่ือไม่ให้เกิด
ภาวะทางจิตที่ผิดปกติและเพ่ือที่จะได้พัฒนาตนเองและสังคมให้อยู่ร่วมกันได้อย่างสันติสุข  
 กล่าวโดยสรุปแล้วว่าจิตเดิมแท้ของมนุษย์ในใสสะอาดบริสุทธิ์ ในพุทธศาสนามหายานได้ให้
ค าอธิบายของจุดเดิมของภาวะจิตไว้อย่างชัดเจนว่าทุกคนล้วนแต่มี “โพธิจิต” กระนั้นการที่ปล่อยให้
อารมณ์ด้านลบ (Negative moods) เข้ามามีบทบาทในการสร้างอารมณ์ล้วนท าให้ส่งผลต่อสุขภาวะ                                  
ทางจิตใจ เหตุนี้เริ่มต้นที่การฝึกใจตนและพัฒนาตามหลักปฏิบัติทางพุทธศาสนา (มรรคมีองค์ 8) ก็จะท า
ให้จิตที่มีสุขหรือสุขภาพจิตที่ดีเกิดขึ้นกับตัวเราได้มากท่ีสุด  
 
ธรรมชาติ สังคมและสิ่งแวดล้อมกับการพัฒนา 
 ทุกสิ่งล้วนคงเปลี่ยนสภาพไปตามกาลเวลา ประโยคนี้หลายคนก็คงได้ยินมาไม่มากก็น้อยกับ
ความเป็นธรรมชาติ แล้วธรรมชาติคืออะไร เป็นค าถามที่หลายคนมักมีค าตอบอยู่ในใจแล้วว่าธรรมชาติ  
คือ การเป็นจริงที่ธรรมดา เป็นสัจธรรมแท้ไม่มีการเปลี่ยนแปลง เป็นหลักสากลที่เกิดขึ้นกับทุกคนและ
เป็นไปตามธรรมชาติ “ธรรมชาติ” มีหลายมุมมองได้ให้ความหมายแตกต่างกันออกไป ทางสิ่งแวดล้อมจะ
ให้ความหมายถึงสิ่งที่เกิดขึ้นเองตามธรรมชาติ เช่น ป่าไม้ สายธาร พ้ืนดิน อากาศ และอ่ืนๆ และมีการ
เปลี่ยนแปลงไปตามกาลเวลา ในที่นี้จะขอกล่าวถึงธรรมชาติว่าด้วยภาวะความเป็นปกติของจิตใจมนุษย์ 
มนุษย์เกิดในท่ามกลางธรรมชาติ จึงต้องเรียนรู้ ปรับตัว ท าความเข้าใจเพ่ือที่จะด ารงชีวิตอยู่ร่วมกับ
ธรรมชาติได้ มนุษย์เป็นส่วนหนึ่งของธรรมชาติอยู่ภายใต้การเปลี่ยนแปลง ทั้งร่างกายและจิตใจ (นริสรา 
เขียวอ่อน, 2564: 8)  
 “สังคม” คือ สิ่งที่รวมอยู่ด้วยกันมีปฏิสัมพันธ์กันในรูปเศรษฐกิจ การติดต่อ และมีกิจกรรม
ร่วมกันบนพ้ืนฐานของความคิด ความเชื่อ วัฒนธรรม ครรลองสิ่งเดียวกัน สังคมจะดีและด าเนินไปได้ดี
ด้วยเพราะทุกคนมีความเป็นปกติตามธรรมชาติของความเป็นมนุษย์ ธรรมชาติของมนุษย์ความสอดคล้อง



วารสารศรสีุวรรณภูมิปริทรรศน์ ปทีี ่3 ฉบับท่ี 2 [พฤษภาคม-สิงหาคม 2568]    .115.. 

 

กับสังคมและสิ่งแวดล้อม คือ การปฏิบัติตนให้อยู่ในกรอบของความปกติ และรับรู้ตัวเองอยู่เสมอ ธรรมมาจารย์                                                
ติช นัท ฮันท์ ได้กล่าวเอาไว้ ถึงความเป็นปกติสามัญและความเป็นธรรมชาติของสังคมไว้ว่า “เราย่อมเดินบ้าง 
ฉันอาหารบ้าง สรงน้ าบ้าง นั่งลงบ้าง สิ่งนั้นย่อมแตกต่างจากบุคคลผู้ประพฤติโดยสามัญ ด้วยยามเราเดิน 
เราย่อมมีสติอยู่โดยสัจจะภาวะว่าเราเดินอยู่ เมื่อยามเราฉันอาหาร เราย่อมมีสติว่าเราอยู่โดยสัจจะภาวะ
ว่าเราฉันอาหารอยู่ เป็นดังนี้ ก็แลยามเมื่อบุคคลอ่ืน เดินกิน ช าระกาย นั่งลง บุคคลเหล่านั้นหาได้มีสติ
ส านึกรู้ว่าตนก าลังท าอะไรอยู่ไม่” (ติช นัช ฮันท์, 2551: 5-7) สิ่งที่ท่านธรรมมาจารย์ได้กล่าวไว้สามารถ
ตีความถึงความเป็นปกติของธรรมชาติมนุษย์ที่ต้องอยู่กับสังคมและสิ่งแวดล้อม และสิ่งที่สามารถควบคุม
ความเป็นปกติได้ดี คือ ความรู้ตัวในวิถีชีวิตของตัวเองโดยที่เข้าใจและรู้สึกตัวกับการกระท าอยู่ตลอดเวลา 
สิ่งนี้จะท าให้ความคิดที่ปุถุชนจะมีอคติและอ่ืนๆ เข้ามาอยู่ในความคิดอยู่ได้มีโอกาสจดจ่อกับปัจจุบันให้
ได้มากที่สุด การพัฒนาย่อม คือ กับปัญหาเสมอ ที่กล่าวเช่นนี้เพราะว่าที่ใดมีปัญหาที่นั่นย่อมต้องได้รับ
การพัฒนาและทุกท่ีล้วนแต่มีปัญหาให้แก้ไขเป็นธรรมดา ธรรมชาติของมนุษย์ย่อมเสาะแสวงหาสิ่งที่ท าให้
ตนมีความสุข ขณะที่อยู่กับสังคมที่มีความหลากหลาย มีความแตกต่างทางวัฒนธรรม ประเพณี มนุษย์ย่อม 
ต้องพัฒนาและเปลี่ยนแปลงเพ่ือให้อยู่รอดในสังคมได้เสมอ ปัญหาทางสังคม อาทิ ปัญหาเศรษฐกิจ 
สิ่งแวดล้อมธรรมชาติ ปัญหาพลังงาน ปัญหาเรื่องยาเสพติด หรือปัญหาการมีปฏิสัมพันธ์ในสังคม เป็นต้น 
เหล่านี้หากมองย้อนไปดูหลักใหญ่จะเห็นว่า เกิดจากการผิดปกติของตัวบุคคลที่ยังขาดความรู้ ความเข้าใจ
ในประเด็นต่างๆ ที่ไม่ตรงสอดคล้องกัน  
 ดังนั้น การพัฒนาต้องด าเนินอยู่ตลอดเวลา เริ่มต้นจากการพัฒนาตนให้รู้ในสิ่งที่ยังไม่รู้ ปัจจุบัน
การเข้าถึงความรู้มีมากมาย และสามารถเรียนรู้ได้อยู่ตลอดเวลา การที่จะเข้าใจสังคม สิ่งแวดล้อมและ
วัฒนธรรมอ่ืนๆ ย่อมต้องเข้าใจตัวเองให้แจ้งชัดนั่นคือต้องวิวัฒน์อยู่ตลอดเวลา เช่นนี้ตามหลักมหายานที่
กล่าวมาข้างต้นถึงการพัฒนาตนเองนั่นหมายถึงการฝึกให้จิตใจของตนเป็นผู้ที่มีพุทธจิตในตัว คือ มีจิตตื่นรู้                                
ในสิ่งที่กระท าและถูกต้องเพ่ือการเข้าใจสังคมและสิ่งแวดล้อมและปรับตัวได้เป็นอย่างดี  
 
ความเหงาและปฏิสัมพันธ์กับสังคม  
  ความเหงาถือเป็นค าพ้ืนฐานที่ได้ยินบ่อยแต่น้อยนักมักจะไม่ค่อยสนใจจริงจังถึงผลกระทบ
ระยะยาวหรืออาจจะข้ันเป็นภาวะเรื้อรังก็ว่าได้ เพอร์แมน และเปปเลออร์ ได้ให้ความหมายของความเหงา                                                     
ไว้ว่า “เป็นประสบการณ์ที่ไม่พึงพอใจที่เกิดขึ้นกับปัจเจกบุคคลในปฏิสัมพันธ์สังคม อีกทั้งเป็นการขาด
ความพึงพอใจเมื่ออยู่ในสังคมและรู้สึกขาดปฏิสัมพันธ์ทางอารมณ์ทั้งรูปแบบอัตวิสัยและวัตถุวิสัย ” 
(Perlman et al, 1982) เพ่ือย้ าถึงประเด็นทางสุขภาพภาวะความเหงา มหาวิทยาลัยแคลิฟอร์เนีย 
(University of California) ได้มีการส ารวจและออกแบบส ารวจค่าความเหงา (UCLA Loneliness Scale) 
และอีกแบบวัดค่าความเหงาอย่างหนึ่ง คือ Gierveld Loneliness scale และเพ่ือสร้างความตระหนักถึง
ประเด็นภาวะความเหงาจนกระทั่งระบุเป็นโรคอย่างหนึ่งซึ่งมีการระบาดเรื่อยมา ความเหงาได้แบ่งและ
อธิบายออกเป็น 3 ลักษณะ คือ 1) ความเหงาแบบชั่วคราว (Transient Loneliness) เป็นความเหงาที่
เกิดขึ้นในชีวิตประจ าวัน ความเหงาชนิดนี้เกิดขึ้นบ่อยๆ และดับได้เร็วเมื่อมีเหตุการณ์อ่ืนเข้าแทรกแต่ไม่
รุนแรงมากนัก เช่น เวลาได้พบปะกับเพ่ือนฝูงและต้องร่ าลากันไม่กี่วัน การรอสิ่งใดสิ่งหนึ่งระยะเวลาอันใกล้ 
เป็นต้น 2) ความเหงาจากสถานการณ์ (Situational Loneliness) เป็นความเหงาที่เกิดจากเหตุการณ์ที่
กระทบจิตใจในห้วงเวลาใดเวลาหนึ่งและท าให้คนๆ นั้นมีภาวะโดดเดี่ยว เช่น การสูญเสียบุคคลอันเป็นที่รัก 
การพลัดพรากจากสิ่งที่เราทะนุถนอม เป็นต้น และ 3) ความเหงาแบบเรื้อรัง (Chronic Loneliness)                            
เป็นความเหงาที่เกิดข้ึนจากการหมักหมมทางความคิดที่รู้สึกว่าโดดเดี่ยว หว้าเหว่ เดียวดาย ฝังอยู่ในจิตใจ



..116.    Journal of Srisuvarnabhumi Review Vol. 3 No. 2 [May-August 2025] 

 

เป็นเวลายาวนานถึงแม้สังคมรอบข้างจะโอบล้อมด้วยสิ่งแวดล้อมผู้คนมากมายแต่กระนั้นก็มีมีความรู้สึก 
ภาวะที่เหงาอยู่ เมื่อยิ่งมีการแพร่ระบาดของโควิด-19 โดยทุกประเทศได้ออกมาตรการการแพร่ระบาด
โดยการเว้นระยะห่างทางสังคม (Social Distancing) จนกระทั่งมีมาตรการการ Lockdown ห้ามการเข้า
ออกเคหสถานหรือจ ากัดเวลา ยิ่งท าให้ภาวะหรือโรคเหงานั้นเพิ่มมากยิ่งขึ้น  
 หลักพระพุทธศาสนาหนักแน่นไปที่การฝึกฝนทางจิตใจเพ่ือความหลุดพ้นตามเป้าหมายสูงสุด
ของพระพุทธศาสนาที่แต่ละคนได้ตั้งไว้ พระพุทธศาสนามหายานได้เน้นย้ าเสมอถึงการบริหารรักษาจิตให้
สอดคล้องกับวัฒนธรรมความเชื่อดั้งเดิมในแต่ละพ้ืนที่ จึงเกิดข้ึนของทัศนะความเชื่อเกี่ยวกับพระโพธิสัตว์
และหลักตรีกายของพุทธองค์ไว้มากมาย สังคมที่มีความหลากหลายทางวัฒนธรรมโดยจุดเริ่มต้นของ                                  
การเผยแผ่พระพุทธศาสนาได้เน้นย้ าเสมอถึงการปรับตัวและเข้าใจวัฒนธรรมเดิม สอดคล้องกับ                                           
การปรับตัวอยู่ในสังคมของผู้คน ภาวะความเหงาของคนเกิดขึ้นหลายสาเหตุซึ่งเป็นภาวะส่วนบุคคลที่ต้อง
เข้าใจ ปรับเปลี่ยน และรู้สึกตัวเองอยู่เสมอ มหายานมีหลักปฏิบัติของการภาวนาให้เกิดคุณภาพทางจิตใจ
และมีพลังในการใช้ชีวิตให้เกิดประโยชน์สูงสุด เช่น การมีค าภาวนาในพระนามของพระผู้เป็นเจ้าหรือ
พระพุทธเจ้า เชื่อในการเวียนว่ายตายเกิดและชีวิตหลังความตายเพ่ือไปเกิดในแดนพุทธภูมิ ความเหงา 
ความโดดเดี่ยวที่เกิดขึ้นในจิตใจของแต่ละคน การเข้าใจสังคมและเข้าใจตนให้มากท่ีสุดจะท าให้ความเหงา
ที่เกิดขึ้นนั้นลดลงได้และสามารถอยู่ร่วมและปฏิสัมพันธ์กับสังคมได้อย่างมีความสุข  
 
หลักคิดทางมหายานกับการพัฒนาตนและสังคมให้พ้นจากความเหงา  
 พระพุทธศาสนามหายานในมุมมองการพัฒนาจิต หนังสือแปลพระคัมภีร์มหายาน ลังกาวตารสูตร 
โดยพระราชปริยัติกวีได้อธิบายเรื่องของ “จิต” ไว้ว่าเป็นการสั่งสม จัดให้เป็นระเบียบ จิตซึ่งเป็นคลังแหล่ง
ที่บ่มเพาะเมล็ดพันธ์ของความคิดและการกระท าเอาไว้หมด (พระสมจินต์ สมฺมาปญฺโญ, 2553: 11)                             
จะเห็นได้ว่าการอธิบายเรื่องของจิตเดิมแท้นั้นตามฝ่ายมหายานเน้นไปที่การสะสมของความคิดและ                                   
การกระท า การพัฒนาตนแรกเดิมทีนั้นก็ต้องพัฒนาเรื่องของจิตใจเป็นเบื้องต้น เพ่ือให้ปรับตัวเข้ากับผู้อ่ืน
รอบข้าง สังคม เข้าใจสังคม และอยู่ร่วมกับสังคมได้อย่างปกติอีกท้ังภาวะความเหงาของตนก็จะลดน้อยลง  
 งานวิจัยเรื่องบทบาทคณะสงฆ์มหายานในการพัฒนาสังคม ศึกษากรณีพระสงฆ์จีนนิกายและ
อนัมนิกายแห่งประเทศไทย โดยใช้ทฤษฎีความคาดหวังในบทบาทและพบว่าปัจจัยเรื่องสถานภาพและ
ต าแหน่ง รวมไปถึงความพระสงฆ์มหายานถึงหลักวิธีคิดในการช่วยเหลือสังคมและเรื่องของการยอมรับใน
สังคมที่ให้ค่าพระสงฆ์เป็นบุคคลสาธารณะผู้สร้างสาธารณูปการต่อสังคม จะเห็นได้ว่าการส่งทอดจาก                              
ค าสอนและความเป็นเอกลักษณ์ทางมหายานท าให้บทบาทของพระสงฆ์นั้นโดดเด่นและต้องลุกขึ้น                                       
เพ่ือสร้างสรรค์สังคมให้เกิดประโยชน์มากท่ีสุด ผ่านกิจกรรมทางศาสนาช่วยเหลือทางจิตวิญญาณควบคู่ไป
กับร่วมมือกับหน่วยงานอ่ืนๆ เป็นต้น (อรัสธรรม ดีระดอม, 2527) จะเห็นได้ว่า พระสงฆ์นอกจากการ
พัฒนาตนตามกรอบของพระธรรมและวินัยแล้ว สิ่งที่สะท้อนให้เห็นจากการพัฒนาตน คือ ได้ช่วยเหลือ
สังคมตามก าลัง ที่เห็นได้ชัด คือ การสร้างกิจกรรมด้านความรู้ ความเข้าใจในตน เช่น กิจกรรมการฝึก
ภาวนา การจัดอบรมด้านวิปัสสนา การปฏิบัติธรรม กิจกรรมสังคมสงเคราะห์ สิ่งนี้คือการให้ผู้คนได้มี
ปฏิสัมพันธ์กัน เพ่ือให้ลดความเหงา ภาวะซึมเศร้า และปัญหาสุขภาพด้านอ่ืนๆ จะเห็นได้ว่าปัญหาด้าน
สุขภาพในปัจจุบันเกิดขึ้นมากมายและหลายภาคส่วนก็ร่วมแรงร่วมใจในการแก้ปัญหาให้ได้มากที่สุด                             
พระวิชิต ธมฺมชิโต (2552: 40-42) ท่านได้เขียนหนังสือพุทธกระบวนทัศน์เพ่ือสุขภาพกับการเยียวยา
สังคมไทย ได้สรุปถึงมุมมองทางด้านพุทธศาสนาถึงการเข้าใจสุขภาพและสังคมแบบองค์รวมและแยกแยะ
ประเด็นทางการแพทย์ที่รักษาด้านสุขภาพที่มุ่งไปที่การจัดการกับเชื้อโรคที่เข้าสู่ระบบร่างกายและจู่โจม



วารสารศรสีุวรรณภูมิปริทรรศน์ ปทีี ่3 ฉบับท่ี 2 [พฤษภาคม-สิงหาคม 2568]    .117.. 

 

ระบบภูมิคุ้มกันในร่างกายของเราให้มีความผิดปกติและปรับความสมดุลให้เกิดขึ้นในส่วนของร่างกาย 
ส่วนของจิตใจมุมมองได้เน้นไปที่ทัศนะการมองโลก ทางพุทธศาสนาได้แบ่งโลกไว้ 2 คือ โลกสมมติและ
โลกุตระ โลกสมมติ คือ โลกที่อาศัยอยู่รวมไปถึงร่างกายที่อาศัยอยู่เช่นเดียวกันและโลกุตระเป็น
สภาวะธรรมและความเข้าใจความเป็นไปตามธรรมชาติ จะเห็นได้ว่าประเด็นทางศาสนามีบทบาทส าคัญ
ในความเข้าใจธรรมชาติของมนุษย์ พุทธศาสนามหายานได้เน้นถึงความเป็นไปของจิตที่ฝึก  ตามที่ได้
อธิบายถึงความหมายจิตและว่าเป็นการสะสม จัดระเบียบ ดังนั้น จะเห็นได้ว่าการกระท าและความรู้สึก
ต่างๆ เริ่มต้นที่จิต “若人欲了知, 三世一切佛, 應觀法界性, 一切唯心造.” แปลได้ความว่า “แม้นว่า 
ผู้ใดต้องการหยั่งรู้ ปวงพระพุทธเจ้าทั้งสามกาล ต้องพิจารณาสภาวะธรรมธาติว่า สิ่งทั้งปวงล้วนเกิดจากจิต                        
(เศรษฐพงษ์ จงสงวน, 2549: 66)  
 พระพุทธศาสนาได้เน้นถึงการพัฒนาตนเป็นหลักซึ่งในเบื้องตนได้เห็นชัดถึงความแตกต่าง
ระหว่างพระพุทธศาสนาเถรวาทและมหายาน ความแตกต่างระหว่างนิกายนี้ไม่ได้ท าให้เป้าหมายของการ
เข้าบรรลุถึงสวาวะหลุดพ้นตามมุมของพุทธศาสนาหายไป แต่อยู่วิธีการและการด าเนินเข้าสู่เป้าหมาย
นั้นๆ ความเป็นสถานภาพ เอกลักษณ์ในนิกายท าให้จุดยืนของพระสงฆ์หรือแม้กระทั่งผู้นับถือปรับวิธีคิด
ของตัวเองให้เข้ากับสังคมมากที่สุด โดยเป้าประสงค์เดียวของความศรัทธาและปัญญา คือ การเข้าใจ 
เรียนรู้ ปฏิบัติ และบรรลุตามเป้าหมายที่วางไว้ ความเหงาหรืออาจจะเรียกเป็น ความหว้าเหว่ ล าพัง โดดเดียว                       
ที่กล่าวไว้ข้างต้นนั้น หลักตรียานทางพุทธศาสนามหายานได้เน้นย้ าเสมอถึ งความเป็นโพธิจิตในการ
แสวงหาความรู้ และความรู้สึกรู้ตัวในตนย่อมมีอยู่ในทุกๆ คนเสมอ อีกทั้งกิจกรรมทางศาสนาหรือ
พิธีกรรมต่างๆ มหายานได้เน้นย้ าถึงความส าคัญและสร้างปฏิสัมพันธ์ให้เกิดขึ้นในสังคม สิ่งนี้กิจกรรมทาง
ศาสนาได้ท าให้บุคคลที่มีภาวะดังกล่าวได้ฟ้ืนฟูสุขภาพทางจิตวิญญาณจะช่วยขัดเกลาให้สุขภาวะดียิ่งๆขึ้น 
และประกอบตนอยู่ในสังคมได้อย่างสันติสุขโดยสามารถสรุปออกมาเป็นแผนผังกรอบแนวคิดการประยุกต์
หลักคิดดังนี้  

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
ภาพที่ 1 ผังแสดงกรอบแนวคิดการประยุกต์หลักคิดทางพระพุทธศาสนามหายาน 

 
สรุป 
 พุทธศาสนาถึงแม้จะมีความหลากหลายและถูกแบ่งออกมาเป็นนิกายเหมือนกับศาสนาอ่ืน
เช่นเดียวกัน จุดมุ่งหมายของศาสนา คือ การสร้างสุขภาวะที่ดีงามและบรรลุถึงเป้าหมายแห่งความสุขสูงสุด                       
ความเหงา (Loneliness) เป็นภาวะอย่างหนึ่งของสุขภาพซึ่งเราได้เห็นชัดแล้วว่ามีความหลากหลายมติ
เช่นเดียวกัน พระพุทธศาสนามหายานมีความโดดเด่นเรื่องการปรับตัวและการสร้างปฏิสัมพันธ์ทางสังคม

หลักคิดทางพุทธศาสนามหายาน 

โพธิจิต 

ตรียาน + ตรีกาย 

พิธีกรรม (ปฏิสัมพันธ์สังคม) 

(Loneliness) 
ภาวะความเหงา  

ความหว้าเหว่ ความอ้างว้าง 
โดดเดี่ยว ขาดความสัมพันธ์

ทางสังคมหรือค าอ่ืนๆ 

 

(Avoid Loneliness) 
พ้นจากภาวะความเหงา 

 

ประยุกต ์ ผลลัทธ์ 



..118.    Journal of Srisuvarnabhumi Review Vol. 3 No. 2 [May-August 2025] 

 

ผ่านกิจกรรมทางศาสนา เป็นวิถีคิดที่สามารถจับต้องได้ผ่านการปฏิบัติอีกทั้งสอดคล้องกับวิถีแบบปัจเจกบุคคล 
ที่ฝึกฝนตนให้มีความสุขโดยมีพระสงฆ์เป็นแบบอย่าง วิธีที่จะพ้นจากความเหงาเริ่มต้นได้ที่การได้ฝึกตนให้
เข้าใจสภาวะจิตของตัวเอง หาหลักยึดเหนี่ยวจิตใจผ่านการภาวนา ซึ่งรูปแบบวิถีมหายานที่ภาวนาพระนาม
พระพุทธเจ้า พระโพธิสัตว์ หรือแม้กระทั่งเมื่อถึงวาระต้องดับร่างกายตนก็มีที่พ่ึง คือ แดนสุขาวดีเป็นที่หมาย 
จะเห็นได้ว่าความมีเอกลักษณ์เฉพาะของฝ่ายมหายานนี้จะคลี่คลายความเหงาได้เป็นอย่างดีส่งผลให้
ผลกระทบทางด้านสุขภาพด้านลบนั้นหายไป  
 มนุษย์เป็นสัตว์สังคมที่พร้อมจะได้รับการฝึกฝนอยู่เสมอและการพัฒนาความรู้ความสามารถ
แตกต่างจากสัตว์อ่ืน คือ หลุดพ้นตามวิถีแห่งพุทธศาสนาได้ กระนั้นการฝึกฝนจิตโดยเริ่มแรกเพ่ือสร้าง
ความเข้าใจอันดีในตนแล้ว จะย่อมเข้าใจสังคมมากยิ่งขึ้น ปัญหาไม่ว่าจะเป็นขนาดเล็ก กลาง และใหญ่                               
ก็ล้วนจากความเข้าใจที่คลาดเคลื่อนและ “ความไม่รู้” ในบริบทการปฏิสัมพันธ์ มนุษย์เข้าใจตนดีย่อมจะ
เข้าใจสังคมสิ่งแวดล้อมดียิ่งๆ ขึ้น ดังนั้น พระพุทธศาสนามหายานถือเป็นนิกายที่เอ้ือต่อสังคม วัฒนธรรม
ที่หลากหลาย พร้อมเข้าใจและปรับเปลี่ยนเพ่ือให้ศาสนิกชนและคนรอบข้างได้มีความสบายใจเข้าใจ
ตนเองและสังคมดยีิ่งๆขึ้นไป  

 
ข้อเสนอแนะ 
 1. ศึกษาเพ่ิมเติมการประยุกต์ประเด็นสุขภาพเรื่องความเหงา (Loneliness) ถึงผลกระทบ                              
ในกลุ่มท่ีจ ากัดมากยิ่งข้ึน เช่น กลุ่มวัยรุ่น ผู้สูงอายุ หรือแม้กระท่ังนักบวชในศาสนา เป็นต้น 
 2. ศึกษาเปรียบเทียบหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาในประเด็นทางปฏิบัติเพ่ิมเติม อาทิ 
ปรัชญาในพระสูตรมหายานและเถรวาทท่ีโดดเด่น   
 3. ศึกษาค าสอนประยุกต์หลักธรรมพุทธศาสนามหายานเกี่ยวกับการขจัดความเหงา ในบริบท
พ้ืนที่ที่มีความแตกต่างแต่ละประเทศ เช่น พุทธศาสนามหายานในประเทศจีน ญี่ปุ่น เวียดนาม เป็นต้น  
 
เอกสารอ้างอิง  
ประกาศคณะกรรมการสุขภาพแห่งชาติ เรื่องธรรมนูญว่าด้วยสุขภาพแห่งชาติ ฉบับที่ 2 พ.ศ. 2559 

(2559, 7 ธันวาคม). ราชกิจจานุเบกษา, เล่มที่ 133 ตอนพิเศษ 284 ง, หน้า 6. 
พระราชปริยัติกวี (สมจินต์ สมฺมาปญฺโญ). (2553). คัมภีร์มหายาน ลังกาวตารสูตร (หนังสือแปลและเรียบ

เรียง). พระนครศรีอยุธยา: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
พระวิชิต ธมฺมชิโต. (2552). พุทธกระบวนทัศน์เพ่ือสุขภาพกับการเยียวยาสังคม. (สนับสนุนโดยส านักงาน

กองทุนสนับสนุนส่งเสริมสุขภาพ). กรุงเทพฯ: แผนงานคุ้มครองผู้บริโภคด้านสุขภาพ (คคส.) 
คณะเภสัชศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

มหาวิทยาลัยมหิดล. (2562). Lonely in the Deep: เจาะลึกตลาดคนเหงา CMMU Marketing Conference. 
[ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://km.cm.mahidol.ac.th/archives/9470 [25 ธันวาคม 2562]. 

รัญชิดา ซุ้นจ้าย และคณะ. (2562). ความเหงาในนักศึกษาท่ีมีพฤติกรรมการใช้สื่อสังคมออนไลน์. วารสาร
จิตวิทยาคลินิก, 50(2): 29-44. 

เศรษฐพงษ์ จงสงวน. (2548). โพธิสัตว์ศีลฝ่ายคฤหัสถ์ในพระสูตรมหายาน.  ในเอกสารประกอบการ
สัมมนาเรื่อง “พระโพธิสัตว์ในโลกปัจจุบัน”. กรุงเทพฯ: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

เสถียร โพธินันทะ. (2541). ปรัชญามหายาน. พิมพ์ครั้งที่ 4. กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย.  
สุชีพ ปัญญานุภาพ. (2539). พระไตรปิฎกฉบับส าหรับประชาชน. กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

https://km.cm.mahidol.ac.th/archives/9470


วารสารศรสีุวรรณภูมิปริทรรศน์ ปทีี ่3 ฉบับท่ี 2 [พฤษภาคม-สิงหาคม 2568]    .119.. 

 

สุมาลี มหณรงค์ชัย. (2546). พุทธศาสนามหายาน. กรุงเทพฯ: ศยาม. 
อรัสธรรม ดีระดอม. (2527). บทบาทของพระสงฆ์มหายานในการพัฒนาสังคม: ศึกษาเฉพาะกรณีพระสงฆ์

จีนนิกายและอนัมนิกายในภาคกลางของประเทศไทย. วิทยานิพนธ์สังคมวิทยามหาบัณฑิต.                 
คณะสังคมวิทยาและมานุษยวิทยา, มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 

อภิชัย โพธิ์ประสิทธิ์ศาสต์. (2539). พระพุทธศาสนามหายาน. พิมพ์ครั้งที่ 4. กรุงเทพฯ: มหามกุฏราช
วิทยาลัย. 

Daniel Perlman and Letitia Anne Peplau. (1982). Theoretical approaches to Loneliness. Research 
article, researchGate, USA. (Uploaded on 2016).  

 


