
12:          
   

  

1 
 

2 
 

(May - August, 2025) 

หลักพละธรรมเพื่อการบริหารสูสังคมวิถีพุทธ 
THE PRINCIPLES OF PHYSICAL VIRTUE FOR MANAGEMENT  

TOWARDS A BUDDHIST SOCIETY 

พระมหาเชิดศักดิ์ สุชีโว (พันธเสน) 

Phramaha Cherdsak Suchiwo  (Phansen) 

หลักสตูรรัฐประศาสนศาสตรมหาบัณฑิต วิทยาลัยสงฆสรุินทร 

Master of Public Administration  

Surin Buddhisht College 

E-mail: Cherdsak593@gmail.com 

 

บทคัดยอ 

หลักธรรมในพุทธศาสนามีความสำคัญอยางมากในการสรางสังคมที ่มีความสงบและความ

เจริญรุงเรือง หลักพละธรรม4ประการเปนเครื่องมือสำคัญของผูบริหาร โดยเฉพาะในการบริหารตน คน 

และงาน ในสังคมที่มีการเปลี่ยนแปลงอยางตอเนื่องผูบริหารควรนำหลักพละธรรมมาประยุกตใชในการ

บริหารตน และคน ใหมีคุณธรรม จริยธรรมเสียกอน เชน สรางความเทาเทียม ความเปนธรรมของผูคนใน

สังคม และความเขาใจในสภาวะของผูอื่น การพัฒนาคุณธรรมและจิตใจของบุคคลในสังคมจะชวยสราง

สภาพแวดลอมที่ดีและเปนประโยชนตอทุกคน 

 การบริหารงานดวยหลักพละธรรมนั้นเนนการพัฒนาทักษะในการแกไขปญหา โดยการใช กำลัง

แหงปญญา กำลังแหงความเพียร กำลังแหงความสื่อสัตยสุจริต และกำลังแหงการสงเคราะหกัน ทำใหเกิด

เสถียรภาทางสังคมและสังคมจะถูกพัฒนาขึ้นอยางตอเนื่องผานการประยุกตหลักพละธรรม เพื่อการบริหาร

โดยการสงเสริมคุณธรรมและจริยธรรมในจิตใจที่ดีใหกับบุคลากรและประชากรทั้งหมด ทั้งจะเปนการพัฒนา

ศักยภาพของทรัพยากรบุคคลอยางสำคัญ 

การยึดพละธรรมเพื่อการบริหารสูสังคมวิธีพุทธ จะชวยใหสังคม สรางคานิยมโดยยืดเอาหลักธรรม

ทางพระพุทธศาสนามาใชในการบริหารงานของผูนำองคกร อันจะสามรถนำประโยชนสุข ความสงบและ

ความเจริญรุงเรืองแกประชาชนอยางยั่งยืน  

คำสำคัญ: หลักพละธรรม; การบริหาร; สังคมวิถีพุทธ 

Received : March 24, 2025 

Revised  : April 2, 2025 

Accepted: April 12, 2025 



: 13 

 

  1 
 

2 
 

(พฤษภาคม – สิงหาคม, 2568) 

Abstract 

Buddhism's ideals are critical to establishing a peaceful and prosperous society. Four 

principles of physical strength are useful skills for administrators, particularly in controlling 

oneself, others, and work. In a continually changing culture, administrators should use their 

physical strength to manage both themselves and other individuals while prioritizing 

morality and ethics, such as promoting equality, justice among people in society, and 

recognizing the conditions of others. Developing morality and the minds of individuals in 

society has the potential to create a good environment for everyone. 

Physical strength-based administration promotes the development of problem-

solving skills through the power of wisdom, power of diligence, power of faultlessness, and 

power of sympathy. It promotes morality and good ethics in the minds of all personnel and 

the population, resulting in social stability and continuous development of society through 

the application of physical strength principles to management; it is an important 

development of the potential of human resources. 

Adherence to physical dharma principles and management toward a Buddhist 

society will assist society in creating values by incorporating Buddhist concepts into the 

management of the organization's leaders.  This phenomenon could result in long-term 

advantages for everyone involved, including peace and prosperity. 

Keywords: Principles of Physical Strength; Management; Buddhist Society 

บทนำ  

ในสังคมโลกปจจุบันสภาพการบริหารทางสังคม เศรษฐกิจ และการเมืองมีการเปลี่ยนแปลงไปอยาง

รวดเร็ว จึงสงผลกระทบที่เชื่อมโยงถึงกันทั้งในการดำเนินชีวิต และมีระบบในสังคมในองคกร โดยมนุษยมี

ความเกี่ยวของกับองคกรตั้งแตเกิด และการพัฒนาที่มีจุดมุงหมายเพื่อความเจริญเติบโตทางดานเศรษฐกิจ

แบบทุนนิยม โดยมีการสนองตอความพึงพอใจของปจเจกบุคคลและกลุมบุคคล แตไดขาดการคำนึงถึงหลัก

คุณธรรมจริยธรรม ที่สงผลกระทบหลายประการตอสังคมและสิ่งแวดลอมที่สำคัญคือ ในดานสภาวะทาง

จิตใจของบุคคล ซึ่งเปนสาเหตุที่ทำใหใหเกิดปญหาทั้งในการดำเนินชีวิต เศรษฐกิจ และสังคม และยังเปนตัว

ขัดขวางการพัฒนาที่ยั่งยืน ดวยเหตุนี้ทำใหในปจจุบันมีองคกรภาครัฐและเอกชนจึงหันมามองสิ่งที่อยูภายใน

ตัวบุคคลแตละคนนั่นคือความสุข ซึ่งเปนเรื่องของจิตใจมากขึ้น (ปรมต วรรณบวร. 2560 : 26) โดยอาศัย

แนวทางหลัก พละธรรม ที่สามารถนํามาประยุกตใชกับหลักการบริหารงานในปจจุบัน โดยสันติสุขผานหลัก

พุทธศาสนา จึงถือวาเปนเครื่องมือที่ดีที่จะนํามาใชรวมกับระบบการบริหารงานที่ตองการความเปนหนึ่ง



14:          
   

  

1 
 

2 
 

(May - August, 2025) 

เดียวของสมาชิกในองคกร เพราะการนําหลักพุทธศาสนากับหลักการบริหารงานในปจจุบัน มาบูรณาการ

รวมเขาดวยนั้น ถือวามีความสอดคลองกับหลักการบริหารงานตอสังคมปจจุบันเปนอยางมาก โดยการ

บริหารตามแนวพุทธศาสนา (พระเทพดิลก, 2553) จึงเปนแนวทางที่มีสวนสําคัญในการขับเคลื่อนการ

บริหารงานในองคกร กอใหเกิดความเปนธรรมและพัฒนาไดอยางยั่งยืน โดยใชระบบตามหลักธรรมของ

พระพุทธเจามาประยุกตบริหารจัดการ ดังเชน พุทธวิธีบริหารไว 5 ประการ ไดแก การวางแผน การจัดการ

องคการ งานบุคลากร การอํานวยการ และการกํากับดูแล (พระพรหมบัณฑิต, 2549)  

ในสวนการบริหารงานดวยการนำหลักพละ 4 มาใชในองคกร ชวยทำใหการบริหารงานเกิด

ประสิทธิภาพ หลักธรรมพละ 4 เปนหลักธรรมที่แสดงคุณลักษณะของผูนำองคกรหลักธรรมพละ 4 เปนคำ

สอนที่มีความสำคัญตามที่พระบรมศาสดาไดทรงแสดงไวใน พลสูตร เพื่อใหพุทธบริษัทของพระองคไดนำไป

ประพฤติปฏิบัติใหลวงพนจากภัยทั้ง 5 และเปนหนทางนำไปสูมรรค ผล นิพพานไดสำเร็จรวมทั้งในการ

กำหนดคุณสมบัติการเปนผูนำ หรือผูบริหารที่มีความสมบูรณพรอมทั้งกำลังสติปญญา และกำลังจิตใจ โดย

ใชหลักธรรมเปนหลักในการบริหารงาน กลาวคือ ไดประยุกตหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาที่เปนพละหรือ

กำลังแหงคุณธรรม 4 ประการ เปนองคประกอบที่สำคัญของผูนำในการทำหนาที่เปนผูนำที่มีความสามารถ

บริหารงานตามหลักสากลไดอยางมีประสิทธิภาพ อาทิ มีความสามารถในการวางแผนงาน (Planning) การ

จัดองคกร (Organizing) การแตงตั ้งบุคลากร (Staffing) การอำนวยการ (Directing) และการควบคุม 

(Controlling) ไดเปนผลดีอยางยิ่ง   

บทความนี้มีจุดมุงหมายเพื่อเสนอแนวคิดการนำหลักพละธรรมทั้งสี่ซึ่งประกอบดวย ปญญาพละ  

วิริยพละ อนวัชชพละ และสังคหพละ มาใชในการบริหารตน คน และ งาน ตามสังคมวิถีพุทธ สรางคานิยม

โดยยืดเอาหลักธรรมทางพระพุทธศาสนามาใชในการบริหารงานของผูนำองคกร เพื่อใหเกิดความสมดุลและ

พัฒนา 4 ดาน คือ  1) ดานการสงเสริมและพัฒนาการเกษตรอยางยั่งยืน  2) ดานการบริหารจัดการและ

อนุรักษทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดลอม 3) ดานการพัฒนาคนและสังคมอยางยั่งยืน  4) ดานการบริหาร

จัดการบานเมืองที่ด ีอันจะสามรถนำประโยชนสุขความสงบและความเจริญรุงเรืองแกประชาชนอยางยั่งยืน  

ความหมายของหลักพละธรรม 4 

 พละ 4 เปนหลักธรรมในพระพุทธศาสนาที่นักบริหารในปจจุบันสามารถนำไปใชในการ

บริหารงานซึ่งจะทำใหสามารถ ครองตน ครองคน ครองงานได คำวา พละธรรม เปนภาษาบาลีแยกออกเปน 

2 ศัพทคือ คือ พละ 1 ธรรม 1 มีนักวิชาการใหความหมายไววา  

 พละธรรม หมายถึง ธรรรมเปนกำลัง,ธรรมอันเปนพลัง ทำใหดำเนินชีวิตดวยความมั่นใจ ไมหวั่น

ตอภัยทุกอยาง มี 4 อยางคือ  

  1. ปญญาพละ (กำลังปญญา — power of wisdom)  

 2. วิริยพละ (กำลังความเพียร — power of energy or diligence)    



: 15 

 

  1 
 

2 
 

(พฤษภาคม – สิงหาคม, 2568) 

 3. อนวัชชพละ (กำลังสุจริต หรือ กำลังความบริสุทธิ์, ตามศัพทแปลวา กำลังการกระทำที่ไมมี

โทษ คือ กายกรรม วจีกรรม มโนกรรมบริสุทธิ ์ เชนมีความประพฤติและหนาที ่การงานสุจริต ไมมี

ขอบกพรองเสียหาย พูดจริง มีเหตุผล มุงดี ไมรุกรานใหรายใคร ทำการดวยเจตนาบริสุทธิ์ — power of 

faultlessness, blamelessness or cleanliness)    

 4. สังคหพละ (กำลังการสงเคราะห คือ การยึดเหนี่ยวน้ำใจคนและประสานหมูชนไวในสามัคคี 

— power of sympathy or solidarity) (พระพรหมคุณาภรณ (ป. อ.ปยุตโต), 2559)  

 ธรรมเหลานี้เปรียบเสมือนผูบังคับบัญชากองกำลัง 4 คน ใหเกิดความสามัคคีรวมใจไมใหขาศึก

รุกรานได เมื่อเกิดรวมกันและผสมผสานกัน จำใหมีกำลังมากสามารถกำจัดกิเลสที่เหมือนศัตรูตัวฉลาดได

ดวย พละ หมายถึง สภาวะที่มีกำลัง ถาบุคคลพยายามสั่งสมอบรมยอมมีกำลังในการกำจัดกิเลส ตรงกันขาม

สามารถทำใหบรรลุถึงธรรมขั้นสูงในพระพุทธศาสนา จึงเปนหนึ่งในโพธิปกขิยธรรม 37 (พระคันธสาราภิ

วงศ, 2552)  

  องคประกอบของพละธรรม 4 ประเภท ไดแก ๑.ปญญาพละ คือ กำลังแหงความรู   

2.วิริยพละ คือ กำลังแหงความเพียรพยายาม  3. อนวัชชพละ คือ กำลังแหงความสุจริต  ๔. สังคหพละ คือ 

กำลังแหงความสามัคคีแหงความมีมนุษยสัมพันธ (พระพรหมคุณาภรณ (ป. อ.ปยุตฺโต), 2559)  โดย

นักวิชาการไดใหความหมายไวแตละอยางดังนี ้

  1. ปญญาพละ กำลังคือปญญา ปญญาพละ คือ ปญญา กิริยาที ่ร ู ช ัด ความวิจัย ความ

เลือกสรร ความวิจัยธรรม ความกำหนดหมาย ความเขาไปกำหนด ความเขาไปกำหนดเฉพาะภาวะท่ีรู ภาวะ

ที่ฉลาด ภาวะที่รูละเอียด ความรูอยางแจมแจง ความคิดคน ความใครครวญเปนเครื่องทำลายกิเลสเปน

เครื่องนำทาง ความเห็นแจง ความรูดี ปญญินทรีย เปรียบเสมือนศัสตรา ความสวางคือปญญา แสงสวางคือ

ปญญา ปญญาเหมือนดวงประทีป ปญญาเหมือนดวงแวว ความไมหลงงมงาย ความเลือกเฟนธรรม

สัมมาทิฏฐิ ไดแก ผูมีปญญาประกอบดวยปญญาเปนเครื่องพิจารณาเห็นถึงความเกิดขึ้นและความเสื่อมสิ้น

ไปเปนอริยะ ชำระกิเลสอันจะใหถึงความสิ้นทุกขโดยชอบ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  ปญญามี

ความหมายสามัญวา ความรูความเขาใจตามจริง รูสิ่งที่ทำที่ปฏิบัติ หยั่งรูหรือรูเทาทันสภาวะ หนาที่ของ

ปญญาคือการเห็นความจริง (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2553) ปญญาจะพัฒนามีกำลังเปนปญญา

พละไดตองไมหวั่นไหวในอวิชชาคือมีปญญาเปนกำลังตานทานมิใหหลงหรือความไมรูเกิดขึ้นได ใหมีความ

รอบรู เขาใจสภาพธรรมที่เราปฏิบัติอยู ปญญาพิจารณาถึงเหตุปจจัย ซึ่งเปนปญญาขั้นที่ทำใหจิตตั้งมั่นสงบ

เปนสมาธิ เมื่อปญญาพัฒนาไปโดยลำดับจนมีพลังเปนปญญาพละ สามารถรอบรูในกองแหงสังขารวา ตกอยู

ในสภาพธรรมดา ที่มีความไมเท่ียง เปนทุกข เปนอนัตตา มิใชตัวมิใชตน เพราะทนอยูในสภาพเดิมไมได เปน

เพียงสิ่งสมมติเทานั้น ไมใชสิ่งที่ควรยึดมั่นถือมั่น (พระธรรมวิสุทธิกวี, 2543) 

 



16:          
   

  

1 
 

2 
 

(May - August, 2025) 

  2. วิริยะพละ กำลังคือความเพียร วิริยะพละ คือ การปรารภความเพียรทางใจ ความ

ขะมักเขมน ความบากบั่น ความขวนขวาย ความพยายาม ความอุตสาหะ ความทนทาน ความเขมแข็ง 

ความหมั่น ความมุงม่ันอยางไมทอถอย ความไมทอดทิ้งฉันทะ ความไมทอดทิ้งธุระ ความเอาใจใสธุระ วิริยะ 

วิริอินทรีย สัมมาวายามะไดแก ผูปรารภความเพียรเพื่อละอกุศลธรรม เพื่อใหกุศลธรรมเกิดขึ้น มีความ

เขมแข็ง มีความบากบั่นมั่นคงไมทอดธุระในกุศลธรรม (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) วิริยะมี

ความหมายสามัญวา ความเพียรพยายามมีกำลังใจกาวหนาไมทอถอย มีหนาที่ยกจิตใจไว (พระพรหมคุณา

ภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2553) ความเพียรจะพัฒนามีกำลังเปนวิริยะพละได โดยการปฏิบัติตามความเพียร

ติดตอกันทุกวันไมหยุดหยอน เมื่อทำไดมาก ความเพียรจะมีพลังเพิ่มมากข้ึน (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 

2539) 3.อนวัชชพละ หมายถึง กําลังการงานที่ไมมีโทษหรือขอแหงความเสียหาย มีความซื่อสัตยสุจริต

ในหนาที่การงานไมประพฤติปฏิบัติไปในทางเสื่อมเสีย ละเวน อบายมุขทั้ง 6 อยางที่เมื่อทำการประพฤติ

ปฏิบัติที่จะทําใหอนวัชชพละ สมบูรณ (พระพรหมบัณฑิต, 2549) โดยทีม่ีความประพฤติและหนาที่การงาน

ทีสุจริตไมมีโทษ มีความสะอาดบริสุทธิ์ไมมีใครที่จะติเตียนได  (สมเจตน ผิวทองงาม, 2559)  

 4. สังคหพละ หมายถึง กําลังแหงการสงเคราะหหรือมนุษยสัมพันธ ซึ่งเปนธรรมที่สําคัญสําหรับ

นักบริหารที่มีการอาศัยคนอื่นทํางานใหเกิดผลสําเร็จ โดยผูบริหารหรือนักบริหารสามารถจะผูกใจเพื่อน

รวมงาน เพื่อใหผู ใตบังคับบัญชาไวได ตองมีสังคหวัตถุ 4 ประการ คือ (1) ทาน การแบงปน การใหซึ่ง

ประกอบไดดวย ทาน 3 แบบ ไดแก อามิสทาน คือ การใหสิ่งของ ทุนทรัพย วิทยาทานหรือธรรมทานคือ 

การใหคําแนะนำสั่งสอน บอกวิธีการทํางานใหไดผล การสนับสนุนทางดานการศึกษาการพัฒนามนุษย  

(พระพรหมบัณฑิต, 2549)  

 หลักธรรมพละ 4 เปนหลักธรรมที่แสดงคุณลักษณะของผูนำองคกร เปนคำสอนที่มีความสำคัญ

ตามที่พระบรมศาสดาไดทรงแสดงไวใน“พลสูตร” เพื่อใหพุทธบริษัทของพระองคไดนำไปประพฤติปฏิบัติให

ลวงพนจากภัยทั้ง 5 และเปนหนทางนำไปสูมรรค ผล นิพพานไดสำเร็จ ซึ่งในเวลาตอมาพระอาจารยที่ทรง

ภูมิธรรมขั้นสูง ทานไดนำหลักธรรมหมวดนี้มาเผยแผใชเปนหลักปฏิบัติใหกับบุคคลที่ทำหนาที่เปนผูนำ 

รวมทั้งในการกำหนดคุณสมบัติการเปนผูนำ หรือผูบริหารที่มีความสมบูรณพรอมทั้งกำลังสติปญญา และ

กำลังจิตใจ โดยใชหลักธรรมเปนหลักในการบริหารงาน กลาวคือ ไดประยุกตหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา

ที่เปนพละหรือกำลังแหงคุณธรรม 4 ประการ เปนองคประกอบท่ีสำคัญของผูนำในการทำหนาที่เปนผูนำที่มี

ความสามารถบริหารงานตามหลักสากลไดอยางมีประสิทธิภาพ อาทิมีความสามารถในการวางแผนงาน 

(Planning) การจัดองคกร (Organizing) การแตงตั้งบุคลากร (Staffing) การอำนวยการ (Directing) และ

การควบคุม (Controlling) ไดเปนผลดีอยางยิ่ง  

 หลักปญญาพละคือลักษณะท่ีทำใหเราสามารถคิดวิเคราะหและตัดสินใจอยางมีเหตุผล จะชวยให

เราแกไขปญหาและวางแผนในระยะยาวไดดี สวนวิริยะพละคือการมีความมุงมั่น ทำใหการงานดำเนินไปได

อยางตอเนื่อง โดยไมกลัวการเผชิญอุปสรรคอนวัชชพละเกี่ยวของกับความสามารถในการทำงานที่ถูก



: 17 

 

  1 
 

2 
 

(พฤษภาคม – สิงหาคม, 2568) 

ประมาณและตามศีลธรรม ชวยสรางความไววางใจใหแกผูมีสวนไดสวนเสีย ขณะที่สังคหพละคือการมีมนุษย

สัมพันธที ่ดี มีบทบาทสำคัญในการสรางและรักษาทีมใหแข็งแกรง เมื่อใชหลักทั้งหมดรวมกัน จะชวย

เสริมสรางความสามารถในการปรับตัวและพัฒนาใหบุคคลแกรงข้ึน ในระดับองคกรจะชวยใหเผชิญกับความ

ทาทายไดอยางมีประสิทธิภาพ เพื่อสรางความยั่งยืนและเจริญรุงเรืองในอนาคต 

การบริหารที่ดี 

 การบริหารที่ดีหมายถึงการจัดการทรัพยากรและกระบวนการในองคกรอยางมีประสิทธิภาพและ

ประสิทธิผล โดยมุงเนนใหเกิดผลลัพธที่ดีตอองคกร พนักงาน และสังคมโดยรวม การบริหารที่ดีไมไดจำกัด

เพียงแคการบรรลุเปาหมายทางธุรกิจเทานั้น แตยังรวมถึงการสรางสภาพแวดลอมที่เปนธรรมและยั่งยืน 

โดยอาศัยการบริหารตามหลักธรรมาภิบาล ในการกำหนดวิสัยทัศนที่ชัดเจนผานกระบวนการเปนระบบเพื่อ

การนำทางสูความสำเร็จ และใชทรัพยากรอยางคุมคา เปนการจัดสรรทรัพยากรบุคคล การเงิน และวัตถุดิบ

อยางเหมาะสมเพื่อประโยชนสูงสุด จึงจะเหมาะสมที่สุดตอการบริหาร (Administration) นี่จึงเปนเรื่องที่มี

ความสำคัญอยางยิ่งในการดำเนินงานขององคการเพราะเปนเครื่องมือสำคัญที่จะบงชี้ถึงใหเห็นความสำเร็จ

หรือความลมเหลว โดยความมีประสิทธิภาพหรือความไรประสิทธิภาพของหนวยงาน การบริหารงานเปน

เครื่องบงชี้ใหรูถึงความเจริญกาวหนาของสังคม ความกาวหนาของวิทยาการตาง ๆ มกีารวินิจฉัยสั่งการเปน

ตน โดยเปนเครื่องแสดงใหรับรูถึงความสามารถของนักบริหารและความเจริญเติบโตของการบริหาร

ชีวิตประจำวันของมนุษยไมวาในครอบครัวหรือองคการใดยอมเกี ่ยวของกับการบริหารอยู เสมอ ใน

ความสามารถตอการสรางประสบการณ และทักษะของผูบริหารแตละคนที่จะทำงานใหบรรลุเปาหมาย ซึ่ง

จะเปนการประยุกตเอาความรูจากหลักการหรือทฤษฎีนำไปปรับใชในการปฏิบัติงานเพื่อใหมีเหมาะสมกับ

สถานการณ และสิ่งแวดลอมแลวการบริหารมีลักษณะเปนศิลป (จันทรานี สงวนนาม, 2546)  

ระบบการบริหารงานนี้จึงตองนํามาพิจารณารวมกันโดยการบริหารงานที่มีประสิทธิภาพจึงเปนกุญแจ

สำคัญในการพัฒนาองคการใหกาวไปขางหนาอยางมั ่นคงและยั ่งยืน การใหความสำคัญกับกระบวนการ

บริหารงานในทุกขั้นตอนจะชวยใหองคการสามารถบรรลุเปาหมายและสรางความสำเร็จไดในระยะยาวและทำให

เกิดประโยชนในการบริหารงานใหเปนไปตามเปาหมายขององคการ (นิทัศน ศิริโชติรัตน, 2560) การบริหารที่ดี

จึงสงผลดีตอองคกรในทุกมิติ ทั้งดานภาพลักษณ ประสิทธิภาพ ความสามารถในการแขงขัน และความเปน

ธรรมในองคกรดวยการนำหลักธรรมพละ 4 มาประยุกตใชในการบริหารงานจะชวยเสริมสรางคุณลักษณะที่

สำคัญของการบริหารที่ดี เชน ความมุงมั่น ความรอบคอบ ความโปรงใส และการติดตามผลอยางตอเนื่อง 

ซึ่งจะนำไปสูประสิทธิภาพและประสิทธิผลในการบริหารองคกรไดเปนอยางด ี  

การยึดพละหรือกำลังแหงคุณธรรมทั้ง 4 ประการนี้ จะชวยใหผูบริหารสามารถวางแผนการจัดการใน

องคกรไดอยางมีประสิทธิภาพ โดยการมีวิสัยทัศนที่ชัดเจนและการวางแผนที่มีประสิทธิภาพ ทำใหผูบริหาร

สามารถนำองคกรไปสูทิศทางที่ถูกตองและมีประสิทธิภาพ การบริหารองคกรดวยความขยันจะชวยใหผูบริหาร

สามารถทำงานไดอยางเต็มที่ โดยการทำงานอยางเต็มที่จะสงผลใหผูบริหารสามารถพัฒนาตนเองและพัฒนา



18:          
   

  

1 
 

2 
 

(May - August, 2025) 

องคกรไปไดอยางตอเนื่อง ดวยคุณคาของซื่อสัตยสุจริตจะชวยใหผูบริหารสามารถสรางความไววางใจและเปนที่

เชื่อมั่นของผูอื ่น และสามารถสรางความโปรงใสในการดำเนินการขององคกร การบริหารองคกรดวยมนุษย

สัมพันธจะชวยใหผู บริหารสามารถเสริมสรางความเขาใจและความรวมมือในทีมงาน และสามารถสราง

บรรยากาศที่เต็มไปดวยความสุขและความกระตือรือรน โดยการมอบงานไดอยางตรงกับความสามารถของคน  

จะชวยใหผูบริหารสามารถเพิ่มประสิทธิภาพในการดำเนินการของทีมงาน และสามารถสรางความเชื่อมั่นและ

ความพึงพอใจในการทำงานของทีม เพราะการบริหารที่ยึดหลักพละหรือกำลังแหงคุณธรรมทั้ง 4 ประการเหลานี้

จะสามารถชวยใหการบริหารองคกรมีประสิทธิภาพและมีความสำเร็จไดอยางแทจริง (พระพรหมบัณฑิต, 2549) 

สังคมวิถีพุทธ 

สังคมคมวิถีพุทธ หมายถึง ขบวนการหรือกลุ มพักกิจกรรมชาวพุทธเพื ่อสังคม(Engaged 

Buddhists) ที่ไดพยายามนำหลักธรรมในพระพุทธศาสนาเขาไปมีสวนรวมในการแกปญหาสังคม เชน 

ปญหาความอยุติธรรมทางสังคม ปญหาสิ่งแวดลอม ปญหาความรุมแรง ปญหาทางเศรษฐกิจ ปญหาทาง

การเมืองเปนตน (พระมหาสมบูรณ วุฑฒิกโร : 2548) ในปญหาสังคมเหลานี้ในปจจุบันที่เกิดขึ้นทำให

รัฐบาล หรือ หนวยงานราชการ สถาบันการศึกษาหันกลับมาทบทวนแนวทางเพื่อการพัฒนาประเทศวาจะ

เดินทางไปในทิศทางใด จึงจะเหมาะสมกับสังคมวิถีพุทธ จึงไดทำการกำหนดแนวทางเพื่อใชความเปนอยู

ดั้งเดิมที่แฝงไปดวยความผูกพันกับศาสนาและวัฒนธรรมที่เคยถูกมองวาเปนความลาสมัย กลับมาเปน

แนวทางที่ตองเดินอีกครั้ง เชน โรงเรียนวิถีพุทธ โดยตอมาเปลี่ยนชื่อเปนโรงเรียนคุณธรรม ถือเปนบทบาทที่

สำคัญอีกครั้งหนึ่งที่ไดแสดงถึงความพยายามนำแนวคิดที่ดีที่เคยมีมาเพราะคำวา สังคมคมหรือชุมชนวิถี

พุทธ เปนแนวทางหนึ่งที่ทำใหทุกคนมองเห็นวานาจะเปนทางออกหนึ่งของสังคมไทยในการแกปญหาทาง

สังคมเหลานี้ ดวยวาในปจจุบันคำวาสังคม ไดถูกนำไปใชในความหมายที่กวางออกไปจากเดิม เพราะสังคม

ได เปลี่ยนแปลงไปตามกระแสของสังคมในยุคโลกาภิวัฒน โดยปรับเปลี่ยนไปอยางรวดเร็ว และมีผลกระทบ

ตอโครงสรางชุมชนเดิม ลักษณะของชุมชนปรับเปลี ่ยนไปตามลักษณะของสังคมตามลักษณะหนาที่ 

(Functional Community) มากกวาที่จะเปนสังคมลักษณะทางภูมิศาสตร(Geographical Community) 

กลาวคือ ความสัมพันธของคนในขอบเขตพื้นที่ (Area) กจ็ะเปลี่ยนไปเปนลักษณะของเครือขายของกลุมที่มี

กิจกรรมทาง สังคมตางๆ คลายคลึงกัน มีความสนใจรวมกัน มีความรูสึกเปนพวกเดียวกัน เชน สังคมมุสลิม 

สังคม จส.100 ในกรุงเทพมหานคร โดยที่เราไมสามารถบอกไดวาสังคมนี้อยูตรงไหน แตทุกคนมีความรูสึก

ถึงความเปนพวกเดียวกันสังคม ก็เกิดขึ้นได สังคมวิถีพุทธจึงได หมายถึง การที่คนจำนวนหนึ่งมีวัตถุประสงค

รวมกัน โดยมีความเอ้ืออาทรตอกัน มีความพยายามทำอะไรรวมกัน มีการเรียนรูรวมกันในการกระทำ ซึ่งได

รวมถึงการติดตอสื่อสารกัน (Communicate)ความเปนสังคมอยูที่ความรวมกัน ความเปนสังคมอาจเกิดขึ้น

ไดในสถานที่และสถานการณตางๆ กัน (ประเวศ วะสี, 2550 : 23) เชน 1.ความเปนสังคมในครอบครัว 2.

ความเปนสังคมในที่ทำงาน 3.ความเปนสังคมวิชาการ(Academic community) 4.ความเปนสังคมสงฆ (ทา

ริตา แตงเส็ง, 2563) 



: 19 

 

  1 
 

2 
 

(พฤษภาคม – สิงหาคม, 2568) 

สังคมคมวิถีพุทธ (Buddhist Community) เปนชื่อสำหรับใชเรียกขบวนการพระพุทธศาสนาแนว

ใหมที ่ เก ิดขึ ้นเพื ่อเปนการตอบสนองตอปญหาสังคมโลกยุคใหม หมายถึง ทัศนะที ่ว าส ังคมทาง

พระพุทธศาสนากับสังคมตองผูกพัน (must be engaged) โดยเปนอันหนึ่งอันเดียวกัน ไมมีการแยกเรื่อง

ศาสนากับสังคมออกจากกัน ซึ่งจะรวมทั้งความพยายามที่จะตีความพุทธธรรมใหครอบคลุมปญหาใหม ๆ ที่

เกิดขึ้นในสังคมปจจุบัน เพราะเห็นวาการสอนในจารีตที่เนนการแกปญหาของปจเจกบุคคล ไมมีความ

เพียงพอตอการตอบสนองในการแกปญหาสังคมยุคใหมที่เต็มไปดวยความสลับซับซอนได การแกปญหา

ความทุกขของปจเจกบุคคลและสังคมสามารถดำเนินควบคูกันไปได อีกความหมายหนึ่ง เพื่อเปนการ

เสริมสรางภาพลักษณสังคมและการเสริมสรางประสิทธิภาพของ สถาบันทางศาสนาเปนหนวยทางสังคมที่มี

บทบาทสำคัญในการสรางมาตรฐานการดำเนินชีวิตและการจัดระเบียบทางสังคมมาอยางยาวนานการศึกษา

นี้จะมุงเนนการพิจารณาบทบาทของขบวนการของสังคมวิถีพุทธในมิติของกรอบคิดทางสังคมวิทยาเพื่อทำ

ความเขาใจขบวนการนี้ในฐานะหนวยทางศาสนาที่แสดงออกถึงการเปลี่ยนแปลงการกระทำทางสังคม โดย

ในเชิงแนวคิดทางอุดมการณและการพัฒนาบทบาทที่เกี่ยวของกับการพัฒนาสังคมวิถีพุทธไดแสดงมิติทาง

สังคมวิทยาจะเห็นไดวาสังคมนีเ้ปนหนวยทางสังคมที่ทำหนาที่ทั้งรวบรวมและผลิตความรูใหกับสังคมมาโดย

ตลอด การสรางชุดความเชื่อและชี้แนวทางการดำเนินชีวิตเปนบทบาทที่สถาบันทางศาสนามีสวนสำคัญตอ

การเสนอองคความรูออกสูสังคมขณะเดียวกันวิธีการวิเคราะหภายใตกรอบทางสังคมวิทยายังเปดพื้นที่ ให

เกิดการถกเถียงเกี่ยวกับสถาบันทางศาสนา ที่ครอบคลุมตั้งแตการสรางวาทะกรรมเกี่ยวกับความหมายของ

ศาสนาต อว ิถ ีการดำเน ินช ีว ิตของผ ู คนและความเข าใจเก ี ่ยวก ับบทบาทของส ังคมว ิถ ีพ ุทธตอ

กระบวนการพัฒนาสังคมและการจัดระเบียบทางสังคม เพื่อใหผูคนอยูรวมกันอยางสงบสุขในสังคมสมัยใหม

การเขาสูสังคมสมัยใหมถือเปนกระบวนการที่ผลักดันใหสถาบันนี้ตองเปดกวางในการรับความรูและสราง

กิจกรรมที่เกี่ยวของกับสังคม ดวยลักษณะที่มิไดเนนไปยังการควบคุมหรือกำกับความเปนไปทางสังคมมาก

ขึ้น (ธเนศ วงศยานนาวา, 2562)  

สังคมวิถีพุทธนี้บงชี้ใหเห็นวิวัฒนาการของการแพรกระจายความคิดเกี่ยวของกับฆราวาสวิสัยหรือ

โลกวิสัย (secular) โดยไดสะทอนถึงความเฟองฟูแหงการยอมรับพื้นที่สวนตัวหรือสถานะสวนบุคคลที่พึ่งมี

ของผูคนในสังคมตางๆ และแสดงใหเห็นถึงความสมเหตุสมผลของการใหอิสรภาพตอการดำเนินชีวิตของ

ผูคน โดยไมไดนำศาสนามาเปนสวนหนึ่งของประเด็นสาธารณะ อยางไรก็ตามในพื้นที่อื่น ๆ ของสังคมโลก 

โดยเฉพาะอยางยิ่งในทวีปเอเชีย ยังมีพื้นที่ที่อิทธิพลทางสังคมวิถีพุทธไดหยั่งรากลีกลงกับวิถีวัฒนธรรมของ

ผูคน โดยรวมทั้งมีปฏิสัมพันธที่ใกลชิดกับสถาบันทางการปกครองวิถีชีวิตของผูคนกับความเชื่อทางศาสนา

ยังเปนวิถีที่ผสมผสานและสงผลกระทบถึงกันอยูเสมอมา (พระนวชาต รองพล, 2565 ) สังคมคมวิถีพุทธเปน

สิ่งที่มีความสำคัญอยางยิ่งในการสรางสังคมที่มีความเจริญรุงเรือง การปฏิบัติตามวิถีพุทธจึงเปนการที่ทุกคนควร

ทำเพื่อสรางความสงบเรียบรอยและความเจริญรุงเรืองใหกับสังคมของเรา การใหความเคารพและกระตุนใหผูอื่น

ปฏิบัติตามวิถีพุทธเปนสิ่งที่สำคัญอยางมาก ดวยหลักพละธรรม 4 ประการนี้จึงเปนแนวทางที่ดีในการชวยใหผู



20:          
   

  

1 
 

2 
 

(May - August, 2025) 

ศึกษาสามารถเกิดคุณคาที่ดีในการดำเนินชีวิต และสรางความสุขแกตัวเองและผูอื่นในสังคมไดอยางยั่งยืน 

สามารถเพิ่มพูนปญญาและความรู เพื่อสืบทอดและประยุกตใชในชีวิตประจำวัน 

นอกจากนี้การปฏิบัติตามหลักพุทธธรรมยังชวยใหผูศึกษาสามารถเกิดความสุขและสันติสุขใจ โดยการ

ออกจารณความกรุณา และไมกระทำผิดคำสั่งของสัจจะ และสามารถพัฒนาคุณคาที่ดีในการดำเนินชีวิต โดยการ

ปรับตัวใหเขากับสถานการณที่เปลี่ยนแปลงไดอยางมีความยืดหยุนในทำนองเดียวกัน การปฏิบัติตามหลักพุทธ

ธรรมยังชวยใหผูศึกษาสามารถพัฒนาคุณคาที่ดีในการดำเนินชีวิต และสามารถเพิ่มพูนปญญาและความรู เพื่อ

สืบทอดและประยุกตใชในชีวิตประจำวัน การปฏิบัติตามหลักพุทธธรรมชวยใหผูศึกษาสามารถพัฒนาตนเองใหมี

คุณคาที่ดีและสุขใจ โดยการปรับตัวใหเขากับสถานการณที่เปลี่ยนแปลงไดอยางมีความยืดหยุน และสามารถ

พัฒนาคุณคาที่ดีในการดำเนินชีวิต โดยการพัฒนาคุณธรรม เชน ปญญาพละ เปนกําลังที่สำคัญในการพัฒนา

ปญญาและความรู ซึ่งเปนพื้นฐานที่สำคัญในการเขาใจและวิเคราะหสิ่งตาง ๆ ในโลก ความสำเร็จในการพัฒนา

ปญญาพละจะชวยใหเรามีความเขาใจและมีสาระในชีวิตที่ดีขึ้น วิริยพละ เปนกําลังที่ชวยสงเสริมคุณธรรมและ

คุณคาทางจิตใจ โดยการประกอบกิจทําหนาที่การงานตาง ๆ อยางไมยอหยอนหรือทอถอย ดวยความบากบั่น

และความเพียร เปนตน อนวัชชพละ เปนกําลังที่ชวยสงเสริมความบริสุทธิ์และคุณธรรม โดยการปฏิบัติตาม

หลักการแหงความสุจริต และการพึ่งบารมีของตัวเองเพื่อใหไดผลดีในชีวิต สังคหพละเปนกําลังที่ชวยสงเสริม

ความสงเคราะหและความกรุณา โดยการสูสังคมวิธีพุทธ และการชวยเหลือผูอื่นใหไดรับความสุขและความสำเร็จ

ในชีวิต ดวยการพัฒนาและปฏิบัติตามพละทั้ง 4 ประเภทจะชวยใหชีวิตของเรามีคุณคาและความสุขอยางแทจริง 

และสรางสังคมที่ดีขึ้นอยางแนนอน จึงเปนสิ่งที่ควรใหความสำคัญและตองพยายามปฏิบัติตามอยางสุจริตและ

ตั้งใจและสามารถเพิ่มพูนปญญาและความรู เพื่อสืบทอดและประยุกตใชในชีวิตประจำวัน (พระพรหมคุณาภรณ 

(ป. อ. ปยุตฺโต), 2559) 

พละธรรมกับการบริหารสูการพัฒนาชุมชนวิถีพุทธ 4 ดาน 

การนำเอาหลักพละธรรม 4 นี้มาบริหารตน คน และงาน ทำใหผูบริหารสามารถนำองคกรหรือ

ประชาชนไปสูทิศที่ถูกตอง ดวยการทำงานอยางเต็มที่จะสงผลใหผู บริหารสามารถพัฒนาตนเองทั้งจะ

สามารถพัฒนาคนและงานอยางตอเนื่อง ดวยความซื่อสัตยสุจริตจะชวยใหผูบริหารสามารถสรางความไววางใจ

และเปนที่เชื่อมั่นของผูอื่น และสามารถสรางความโปรงใสในการดำเนินการ การบริหารดวยมนุษยสัมพันธจะ

ชวยใหผูบริหารสามารถเสริมสรางความเขาใจและความรวมมือในทีมงาน และสามารถสรางบรรยากาศที่เต็มไป

ดวยความสุขและความกระตือรือรน ดวยการมอบงานไดอยางตรงกับความสามารถของคน  จะชวยใหผูบริหาร

สามารถเพิ่มประสิทธิภาพในการดำเนินการของทีมงาน และสามารถสรางความเชื่อมั่นและความพึงพอใจในการ

ทำงานของทีม อันจะนำไปสูการพัฒนาชุมชนวิถี 4 ดาน คือ 



: 21 

 

  1 
 

2 
 

(พฤษภาคม – สิงหาคม, 2568) 

1.ดานการสงเสริมและพัฒนาการเกษตรอยางยั่งยืน เชน ชุมชนบานโพธิ์งาม ต.วัดธาตุ อ.เมือง

หนองคาย จ.หนองคาย ไดนอมนำหลักความพอเพียง มาใชในการทำการเกษตร โดยลดการพึ่งพาปุยเคมี

และยาฆาแมลง แตหันมาใชปุยอินทรียที่ผลิตเองจากเศษวัสดุในชุมชน มูลสัตว และน้ำหมักชีวภาพ มีการ 

เกื้อกูลแบงปนความรูและเมล็ดพันธุพื้นเมืองแกสมาชิกในชุมชน สงเสริมการปลูกพืชผักสวนครัวรั้วกินได

เพื่อลดรายจายและสรางความมั่นคงทางอาหาร มีการรวมกลุมจัดตั้งธนาคารเมล็ดพันธุ เพื่ออนุรักษและ

แลกเปลี่ยนพันธุพืชทองถิ่นตามหลัก การไมเบียดเบียน ตอสิ่งมีชีวิตอื่น ๆ มีการ เรียนรูและพัฒนา เทคนิค

การเกษตรแบบผสมผสานและการจัดการน้ำอยางมีประสิทธิภาพตามหลัก ปญญา 

2.ดานการบริหารจัดการและอนุรักษทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดลอม เชน ชุมชนรักษปารวมใจ

ตระหนักถึงหลัก ความเคารพตอธรรมชาติ โดยมีการจัดตั้ง กฎระเบียบชุมชน ในการใชประโยชนจากปา

ชุมชนอยางยั่งยืน เชน กำหนดเขตหามลาสัตว กำหนดปริมาณการเก็บหาของปา มีการ สามัคคี รวมกันดูแล

รักษาความสะอาดของแหลงน้ำ ลำคลอง และพื้นที่สาธารณะ มีการจัดกิจกรรม ปลูกปา ในวันสำคัญทาง

ศาสนาเพื่อ สรางสมดุล ใหกับระบบนิเวศ มีการ ใหทาน โดยการลด ละ เลิก การใชพลาสติกและสงเสริม

การใชผลิตภัณฑจากธรรมชาติ มีการ เจริญสติ ในการใชทรัพยากรอยางรูคุณคาและประหยัด 

3.ดานการพัฒนาคนและสังคมอยางยั่งยืน เชน ชุมชนสุขใจใฝธรรมสงเสริมหลัก ศีล โดยการจัด

กิจกรรมอบรมคุณธรรม จริยธรรม และการปฏิบัติธรรมอยางสม่ำเสมอ มีการ เมตตา กรุณา ดูแลชวยเหลือ

ผูดอยโอกาส ผูสูงอายุ และผูพิการในชุมชน มีการสงเสริม การศึกษา ทั้งในระบบและนอกระบบ เพื่อพัฒนา

ศักยภาพของคนในชุมชน การมี สติ ในการอยูรวมกันอยางสงบสุข แกไขปญหาดวยสันติวิธี และสงเสริม 

ความสามัคคี ผานกิจกรรมทางวัฒนธรรมและประเพณี มีการ รับฟง ความคิดเห็นของทุกฝายในการพัฒนา

ชุมชนตามหลัก ธรรมาธิปไตย 

4.ดานการบริหารจัดการบานเมืองที่ดี เชน ชุมชนเขมแข็งโปรงใสยึดมั่นในหลัก สุจริต โดยมีการ

บริหารจัดการดวยความซื่อสัตย โปรงใส ตรวจสอบได มีการ มีสวนรวม ของประชาชนในการตัดสินใจและ

ดำเนินงานพัฒนาชุมชนผานการประชาคมและการประชุมหมูบาน มีการ รับผิดชอบ ตอการกระทำของ

ตนเองและสวนรวม มีการ เอื้อเฟอเผื่อแผ งบประมาณและทรัพยากรอยางเปนธรรม มีการ ใชปญญา ใน

การวางแผนพัฒนาชุมชนอยางรอบคอบและยั่งยืน มีการเคารพกฎหมาย และกฎระเบียบของชุมชนเพื่อ

ความเปนระเบียบเรียบรอย 

  



22:          
   

  

1 
 

2 
 

(May - August, 2025) 

องคความรู 

 

 

 

 

 

 

 
 

ปญญาพละ หมายถึง การมคีวามรูมาบริหารตนเองอยางมีความรูความเขาใจ ซึ่งเปนทักษะที่สำคัญ

ในการบริหารอยางมีประสิทธิภาพของผูบริหาร ดังนั้นการพัฒนาปญญาพละจึงเปนสวนสำคัญทีผู่บริหาร จะ

ใหความสำคัญในการพัฒนาตน อันจะชวยใหสามารถคิดและแกปญหาความเดือดรอนของประชาชนได

อยาง ตรงตามความตองการ และไดรับการยอมรับจากทุกภาคสวน 

วิริยพละ หมายถึง การที่ผูบริหารมีความมุงมั่นที่จะแกปญหาใหไดผลสำเร็จ ไมยอทอตออุปสรรค

และใชความพยายามอยางตอเนื ่อง อดทนจนกวาจะหาทางออกในการแกปญหาความเดือดรอนของ

ประชาชนที ่ด ีที ่ส ุดได ดังนั ้นการพัฒนาวิร ิยพละจึงเปนสวนสำคัญที ่ผ ู บริหารจะใหความสำคัญใน 

การพัฒนาการบริหารตน 

อนวัชชพละ หมายถึง การที่ผูบริหารมีความซื่อสัตยสุจริต ทำการงานอยางระมัดระวังและมีความ

รับผิดชอบตอตนเองและผูอื่น การบริหารงานอยางมีความรับผิดชอบจึงเปนสิ่งสำคัญในการสรางสังคมที่มี

ความเปนอยูที่ดี การบริหารงานในองคกรอยางโปรงใสไมเพียงแตสรางความไววางใจและความเชื่อมั่น แต

ยังเปนปจจัยที่สำคัญที่จะทำใหองคกรมีประสิทธิภาพในการดำเนินกิจกรรมตาง ๆ อยางตอเนื่องไปไดโดยไม

มีอุปสรรค ดังนั้นการพัฒนาอนวัชชพละ จึงเปนสวนสำคัญที่ผู บริหารจะใหความสำคัญในการพัฒนา 

การบริหารงาน 

สังคหพละ หมายถึง การที่ผูบริหารมีการสรางมนุษยสัมพันธที่ดี การพัฒนาคุณธรรมและความ

เขาใจในผูอื่นจึงเปนสิ่งสำคัญในการสรางสังคมที่เขมแข็งและเปนกันเอง การบริหารคนจึงเปนสิ่งจำเปนตอ 

การเสียสละเพื่อสวนรวมในการชวยเหลือประชาชน ดังนั้น การพัฒนาสังคหพละ จึงเปนสวนสำคัญที่

ผูบริหารจะใหความสำคัญในการพัฒนาการบริหารคน 



: 23 

 

  1 
 

2 
 

(พฤษภาคม – สิงหาคม, 2568) 

สรุป  

การนำเอาหลักพละธรรม 4ประการ มาบริหารตน บริหารคน บริหารงานของผูบริหารคือผูบริหาร

มีวิสัยทัศนที่ชัดเจนและการวาวแผนอยางมีประสิทธิภาพอันจะมีผลทำใหบริหารสามารถทำงานไดอยาง

เต็มที่สงผลผูผบริหารสามารถพัฒนาตนและพัฒนาองคกรไดอยางตอเนื่อง การที่ผูบริหารมีความซื่อสัตย

สุจริตอันจะทำใหผูบริหารสามารถสรางความไววางใจเปนที่เชื่อมั่นตอผูบริหารและองคกรของผูอื่นและ

สามารถสรางคามโปรงใสในการดำเนินงานขององคกร การที่ผูบริหารมีความสัมพันธที่ดีกับบุคลากรของ

องคกรและประชาชนจะทำใหผูบริหารสามารถสรางความเขาใจและความรวมมือของประชาชนทุกภาคสวน

สรางบรรยากาศที่เติมไปดวยความสุขและความกระตือรื่อรนในการรวมแรงรวมใจกันพัฒนากอใหเกิดชุมชน 

การพัฒนา 4 ดาน คือ 1) ดานการสงเสริมและพัฒนาการเกษตรอยางยั่งยืน  2)ดานการบริหารจัดการและ

อนุรักษทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดลอม 3) ดานการพัฒนาคนและสังคมอยางยั่งยืน 4) ดานการบรหิาร

จัดการบานเมืองที่ด ีกอใหเกิดสังคมวิถีพุทธที่เข็มแข็งและยั่งยืน   

เอกสารอางอิง 

จันทรานี สงวนนาม. (2546). เอกสารประกอบการสอนบรรยายหลักส ูตรผู บร ิหารสถานศึกษา. 

กรุงเทพมหานคร: (ม.ป.ท.). 

ทาริตา แตงเส็ง และ คณะ.(2563). การพัฒนาชุมชนตามแนววิถีพุทธ. วารสารการเรียนรูสมัยใหมการ

พัฒนา, ปที่ 5 (ฉบับที่ 4) , ประจำเดือนกรกฎาคม – สิงหาคม 2563, 42. 

ธเนศ วงศยานนาวา. (2562). วาดวยเอกเทวนิยม. กรุงเทพมหานคร: สมมติ. 

นิทัศน ศิร ิโชติร ัตน. (2560). หลักการบริหารทรัพยากรมนุษยในศตวรรษที ่ 21. (พิมพครั ้งที่ 3).

กรุงเทพมหานคร:  โรงพิมพแหงจุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย. 

ปรมต วรรณการ. (2560). การสรางองคกรแหงความสุขดวยหลักพุทธธรรม. วารสารนวัตกรรมการศึกษา

และการวิจัย, ปที่ 1ฉบับที่ 1 มกราคม – เมษายน 2560,26. 

ประเวศ วะสี. (2550). วิถีมนุษยในศตวรรษที่ 21. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพสวนเงินมีมา. 

พระคันธสาราภิวงศ. (2552). โพธิปกขิยธรรม. กรุงเทพมหานคร: บริษัทบุญศิริ การพิมพ จำกัด. 

พระเทพดิลก. (2553). การบริหารจัดการองคกรทางพระพุทธศาสนา. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพมหามกุฏ

ราชวิทยาลัย. 

พระธรรมวิสุทธิกวี (พิจิตร ฐิตวณฺโณ).  (2543). การพัฒนาจิต. มหามกุฎราวิทยาลัย: นครปฐม. 

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2559). พจนานุกรมพุทธศาสน ฉบับประมวลศัพท. กรุงเทพมหานคร: 

โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

                  (2553). พุทธธรรม ฉบับปรับปรุงและขยายความ. (พิมฑครั้งที่ 53). กรุงเทพมหานคร: 

จัดพิมพโดย คณะระดมธรรม และธรรมสถาน จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย. 



24:          
   

  

1 
 

2 
 

(May - August, 2025) 

พระพรหมบัณฑิต (ประยูร ธมฺมจิตฺโต).(2549). พุทธวิธีบริหาร. กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย. 

                 .(2539). คุณธรรมสำหรับนักบริหาร. วารสารพฤติกรรมศาสตร, ปที ่ 2 (ฉบับที ่ 1) , 

พฤศจิกายน 2539, 31-32. 

พระนวชาต รองพล และพระครูใบฎีกาทวีศักดิ์ ใตศรีโคตร.(2565). พระพุทธศาสนากับการเมืองในโลก

สมัยใหม : แนวโนมการศึกษาของคณะสงฆประเทศไทยในยุค 4.0.วารสาร มจร เลย ปริทัศน, ปที่ 

3 (ฉบับที่ 3) , เดือน กันยายน – ธันวาคม 2565, 85. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพมหานคร:  โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

สมเจตน ผิวทองงาม. (2559). การแนะแนวเพื่อชีวิตที่ดีงามในคําสอนของพระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุต

โต). วารสารวชิาการมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร, ปที่ 24 (ฉบับที่ 46), กันยายน - ธันวาคม  

2559, 183. 

  


