
วารสารพระธรรมทูต



 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
วัตถุประสงค ์
 วารสารพระธรรมทูต กำหนดเผยแพร่ปีละ 2 ฉบับ (ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน, ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - 
ธันวาคม) ท้ังนี้ มีวัตถุประสงค์เพื่อส่งเสริมการศึกษาค้นคว้า และเพื่อเผยแพร่บทความวิจัยและบทความวิชาการแก่
นักวิจัย นักวิชาการ คณาจารย์ และนักศึกษาในระดับบัณฑิตศึกษา 
 เพื่อส่งเสริมการกระตุ้นให้เกิดความรู้ทางวิชาการทางด้านพระพุทธศาสนา บูรณาการกับศาสตร์สมัยใหม่ 
งานสร้างสรรค์ พุทธนวัตกรรม หรือการพัฒนาพระธรรมทูต 
 บทความท่ีส่งมาขอรับการตีพิมพ์ในวารสารพระธรรมทูต จะต้องไม่เคยตีพิมพ์หรืออยู่ระหว่างการพิจารณา
จากผู้ทรงคุณวุฒิเพื่อตีพิมพ์ในวารสารอ่ืน ผู้เขียนบทความจะต้องปฏิบัติตามหลักเกณฑ์การเสนอบทความวิชาการ
หรือบทความวิจัยเพื่อตีพิมพ์ในวารสารพระธรรมทูต อย่างเคร่งครัด รวมทั้งระบบการอ้างอิงต้องเป็นไปตาม
หลักเกณฑ์ของวารสารทัศนะและความคิดเห็นที่ปรากฏในบทความในวารสาร พระธรรมทูต ถือเป็นความ
รับผิดชอบของผู้เขียนบทความนั้น ไม่ถือเป็นทัศนะและความรับผิดชอบของกองบรรณาธิการวารสารพระธรรมทูต 
  
 The Journal of Dhammaduta published twice a year (Issue 1 :  January - June, Issue 2 : 
July - December). It’s aims to promote research and disseminate research articles and academic 
papers to researchers, scholars, professors, and graduate students. 
 The aim is to stimulate the creation of academic knowledge in the field of Buddhism, its 
integration with modern science, creative work, Buddhist innovation, or the development of the 
Dhammaduta. 
 Articles submitted for publication in the Journal of Dhammaduta should not have been 
previously published or under consideration for publication elsewhere. Authors of the articles 
must adhere to the criteria for submitting academic articles or research papers for publication in 
the Journal of Dhammaduta rigorously. Additionally, the citation system must follow the journal's 
standards and the opinions expressed in the articles in the Journal of Dhammaduta are the 

    วารสารพระธรรมทูต 
    Journal of Dhammaduta 
    ปีที่ 1 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2564) 
    Vol. 1 No. 1 (January – June 2021) 
     
    



(2) 
 

responsibility of the authors and do not necessarily reflect the views and responsibilities of the 
journal's editorial board. 
 

• เจ้าของ 

วิทยาลัยพระธรรมทูต 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
อาคารเรียนรวม ห้อง D300 79 หมู่ท่ี 1 ตำบลลำไทร 
อำเภอวังน้อย จังหวัดพระนครศรีอยุธยา 13170 
โทร 035248000, 099-648-4372, 092-690-9757 
dhammaduta@mcu.ac.th 
https://so14.tci-
thaijo.org/index.php/Dhammaduta 

• Owner 
Dhammaduta College, 
Mahachulalongkornrajavidyalya University 
Zone D, D300, 3rd floor, Academic Building, 
79 M.1 Lamsai , Wangnoi, Phra Nakhon Si 
Ayutthaya, 13170, Thailand. 
Tel.  +66 35 248 000 
099-648-4372, 092-690-9757 
dhammaduta@mcu.ac.th 
https://so14.tci-
thaijo.org/index.php/Dhammaduta 

• ที่ปรึกษา 

อธิการบดี 
รองอธิการบดีฝ่ายวิชาการ 
รองอธิการบดีฝ่ายกิจการต่างประเทศ 

• Advisor 
The Rector 
Vice-Rector for Academic Affairs 
Vice-Rector for Foreign Affairs 

• บรรณาธิการบริหาร 
พระมหาประยูร โชติวโร,ดร. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

• Executive Editor 
Dr.Phramaha Prayoon Jotivaro 
Mahachulalongkornrajavidyalya University 

• กองบรรณาธิการ 
พระมหาไพฑูรย์ ปนฺตนนฺโท,ดร. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
พระครูใบฎีกาแสงเฮือง นรินฺโท,ดร. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
พระมหาวิเชียร สุธีโร 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
พระมหาศักด์ิชาย โกวิโท 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

• Editorial 
Dr.Phramaha Paitoon Pantanando 
Mahachulalongkornrajavidyalya University 
Dr.Phrakhrubaidika Seng Hurng Narindo 
Mahachulalongkornrajavidyalya University 
Phramaha Wichian Sudhiro 
Mahachulalongkornrajavidyalya University 
Phramaha Sakchai Kovido 
Mahachulalongkornrajavidyalya University 



(3) 
 

พระมหาโกศล ธีรปญฺโญ 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
พระมหาทองเก็บ ญาณพโล,ดร. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
พระครูธรรมธรวรเดชา อคฺคเตโช,ดร. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
ผศ.ดร.บุญมี พรรษา 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Phramaha Kosol Dhirapanyo 
Mahachulalongkornrajavidyalya University 
Dr.Phramaha Thongkeb Yanapalo 
Mahachulalongkornrajavidyalya University 
Dr.Phrakruthammathon Waradecha Agghatejo 

Mahachulalongkornrajavidyalya University 

Asst.Prof.Dr.Boonmee Phansa 
Mahachulalongkornrajavidyalya University 

• ฝ่ายประสานงานและจัดการ 
พระมหากฤษณ กิตฺติภทฺโท (เบ้าทอง) 
มือถือ: 099-6484372 Line ID: bigkoos 
อีเมล์: kritsana.bao@mcu.ac.th 
พระมหาชัยพร อมรปญฺโญ 
มือถือ: 092-690-9757 Line ID: chaiyaporn8722 
อีเมล์: chaiyaporn.rit@mcu.ac.th 

• Coordination and Management 
Phramaha Kritsana Kittibhaddo (Baotong) 
Tel. 099-6484372 Line ID: bigkoos 
Email: kritsana.bao@mcu.ac.th 
Phramaha Chaiyaporn Amarapanyo 
Tel. 092-690-9757 Line ID: chaiyaporn8722 
Email: chaiyaporn.rit@mcu.ac.th 

• ฝ่ายกฎหมาย (Law Department) 
นายอเนก นกอินทรีย์: Mr. Anek Nokinsi 

 

• ออกแบบปก (Cover designed) 
พระมหากฤษณ กิตฺติภทฺโท (เบ้าทอง): Phramaha Kritsana Kittibhaddo (Baotong) 
พระครูใบฎีกาธนพล วรสีหพโล (วรสิงห์): Phrakrubaidika Thanaphon Varasihabalo (Worasing) 
นายลิขิต บุญละคร: Mr. Likhit Boonlakorn 

• จัดรูปเล่ม (Content designed) 
พระมหาวิเชียร สุธีโร (สิงห์คิบุตร), ผู้ช่วยบรรณาธิการ: Phramaha Wichian Sudhiro (Singkibutra) 
พระมหาศักดิ์ชาย โกวิโท, ผู้ช่วยบรรณาธิการ: Phramaha Sakchai Kovido 
พระมหากฤษณ กิตฺติภทฺโท (เบ้าทอง), ผู้ประสานงานวารสาร: Phramaha Kritsana Kittibhaddo (Baotong) 
พระมหาชัยพร อมรปญฺโญ, ผู้ประสานงานวารสาร: Phramaha Chaiyaporn Amarapanyo 

  กำหนดออกเผยแพร่ 
        ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 
        ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 

 

  



(4) 
 

                                                 บทบรรณาธิการ 
 

 วารสารพระธรรมทูต มีวัตถุประสงค์เพื่อสนับสนุนและส่งเสริมให้คณาจารย์ บุคลากร นักศึกษา และ
ผู้สนใจท้ังภายในและภายนอกมหาวิทยาลัย ส่งและเผยแพร่บทความวิจัยมาตรฐาน บทความวิชาการ บทวิจารณ์
หนังสือ บทความปริทัศน์ และบทความพิเศษสู่สาธารณชน อีกท้ังเป็นการยกระดับผลงานวิชาการให้เป็นท่ียอมรับ
ในระดับชาติและนานาชาติ วารสารพระธรรมทูต หวังให้เป็นตลาดแห่งองค์ความรู้เพื่อการค้นคว้า ถ่ายทอด และ
แลกเปล่ียนความรู้ในด้านต่างๆ 
 ท้ังนี้ วารสารพระธรรมทูตเปิดรับบทความด้านมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ไม่ว่าจะเป็น พุทธศาสนา 
ปรัชญา สังคมวิทยา นิติศาสตร์ รัฐศาสตร์ มานุษยวิทยา ประวัติศาสตร์ ภูมิศาสตร์ ศิลปวัฒนธรรม การพัฒนา
ชุมชน การศึกษา จิตวิทยา การพัฒนาพระธรรมทูตและสหวิทยาการประยุกต์ใน มนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์. 
 ปีที่ 1 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2564) เป็นฉบับที่ผ่านการพิจารณาจากกองบรรณาธิการและ
ผู้ทรงคุณวุฒิ จัดว่าเป็นผลงานท่ีผ่านการพัฒนาองค์ความรู้อย่างต่อเนื่องในเชิงวิชาการ ซ่ึงสอดคล้องกับวิสัยทัศน์ท่ี
มุ่งพัฒนามหาวิทยาลัย เป็นศูนย์กลางการศึกษาพระพุทธศาสนาระดับนานาชาติ โดยจัดการศึกษาและพัฒนาองค์
ความรู้บูรณาการกับศาสตร์สมัยใหม่ให้นําไปสู่การพัฒนาจิตใจและสังคมอย่างยั่งยืนซ่ึงวารสารพระธรรมทูต ได้รับ
ความไว้วางใจ และความเช่ือถือของนักวิชาการ ดังจะเห็นได้จากบทความท่ีนํามาเผยแพร่เป็นบทความวิจัย และ
บทความวิชาการที่มาจากหลากหลายสถาบันหรือหน่วยงานที่ได้เข้าร่วมตีพิมพ์เผยแพร่บทความ ซึ่งเป็นการ
เอ้ือเฟื้อแบ่งปันชุดองค์ความรู้เชิงวิชาการ เพื่อจะร่วมกันพัฒนาชีวิตองค์กร ชุม และสังคมให้เจริญน่าอยู่อาศัยอย่าง
อารชนยิ่งๆ ขึ้นไป 
 กองบรรณาธิการวารสารพระธรรมทูต ขอขอบพระคุณผู้บริหาร คณาจารย์นักวิชาการตลอดจนนิสิต
นักศึกษาจากมหาวิทยาลัยต่างๆ ท่ีให้ความสนใจส่งบทความวิชาการเข้ามาร่วมตีพิมพ์เผยแพร่ในครั้งนี้ และกอง
บรรณาธิการหวังเป็นอย่างยิ่งว่าเนื้อหาในวารสารฉบับนี้จะเป็นประโยชน์ต่อสมาชิกผู้ติดตามอ่านทุกท่านหากผู้อ่าน
จะมีข้อเสนอแนะในการปรับปรุงวารสารนี้ให้สมบูรณ์ยิ่งขึ้นกองบรรณาธิการขอน้อมรับไว้ด้วยความยินดียิ่ง 
 

 
 
 

(พระมหาประยูร โชติวโร,ดร.) 
บรรณาธิการ 

 



(5) 
 

สารบัญ 

 
เร่ือง หน้า 
บทบรรณาธิการ (4) 
บทความวิจัย: Research Articles  
แนวทางการพัฒนาปัญญาในพุทธศาสนาเถรวาทต่อการดำเนิน ชีวิตประจำวัน: 
The Guideline for Development of Wisdom in Theravada Buddhism to Daily Life 
       พระอุดมวรญาณ 
       Phraudomwarayan 

 
1-9 

บทความวิชาการ: Academic Articles  
Shantideva’s Close Placement of Mindfulness and Mehm Tim Mon’s Three 
Characteristics............................................................................................................................  
       Phurpa Dorji 

 
10-18 

การจัดการรายกรณีเพื่อพิทักษ์สิทธิผู้ใช้บริการในสวัสดิการสังคมไทย  : (Case Management 
for Advocate in Social Welfare of Thailand)……………………………………………………………... 
       พระมหาชาติชาย ปญฺญาวชิโร 
       Phramaha Chatchai Panyavajiro 

 
19-23 

การมีชีวิตที่ดีในยุคโควิด 19 ในมุมมองศาสนาพุทธเถรวาท: A Comparison Living Well in 
the Age of COVID-19 in Theravada Buddhism…………………………………………………………… 
       พระจีรศักดิ์ ติกฺขวีโร 
       PhraJeerasak tikakviro 

 
25-32 

การสร้างแรงจูงใจให้เกิดเมตตาในสังคมไทยตามหลักพุทธธรรม : Creating Motivation for 
Compassion in Thai Society According to Buddhist Principles...................................... 
       พระครูปริยัติพัชรธรรม 
       Phrakhru Pariyattiphatcharadhamma 

 
33-40 

 



แนวทางการพัฒนาปัญญาในพุทธศาสนาเถรวาทต่อการดำเนิน ชีวิตประจำวนั 
The Guideline for Development of Wisdom 

In Theravada Buddhism to Daily Life 
 

พระอุดมวรญาณ1* 
Phraudomwarayan1* 

หลักสูตรพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย1  
Department of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University1   

Corresponding Author, E-mail: dhammaduta@mcu.ac.th  

 

บทคัดย่อ  

 บทความนี้ มีวัตถุประสงค์ 3 ประการ ได้แก่  1) เพื่อศึกษาปัญญาในพระพุทธศาสนา เถรวาท 2) เพื่อ
ศึกษาแนวทางการพัฒนาปัญญาตามปัญญา 3 ในพระพุทธศาสนาเถรวาท และ 3) เพื่อวิเคราะห์และเสนอแนว
ทางการพัฒนาปัญญาในพระพุทธศาสนาเถรวาท ต่อการดำเนินชีวิตประจำวัน  ผลการวิจัยพบว่า มนุษย์ทุกคน
นั้นจำเป็นท่ีสุด เพื่อฝึกหัดปฏิบัติเรียนรู้ส่ิงใหม่ๆ อยู่เสมอ  เพราะนั้นคือการพัฒนาปัญญาของตนเอง ปัญญาใน
พระพุทธศาสนาถือว่าเป็นเครื่องมือในการดำเนินชีวิต เป็นแผนท่ีในการวางแผนและบริหารจัดการเก่ียวกับทุก
เรื่องของชีวิต บ่อเกิดของปัญญามี 3 ทางคือ  สุตมยปัญญา ปัญญาท่ีเกิดจากการฟัง  จินตามย ปัญญา ปัญญา
ท่ีเกิดจากการคิด  ภาวนามยปัญญา ปัญญาท่ีเกิดจากการอบรมธรรมท่ีเป็นเครื่องเจริญ  ธรรมท่ีก่อให้เกิดความ
เจริญงอกงามแก่ปัญญา  ผลท่ีได้รับจากการปฏิบัติก่อให้เกิดความรอบรู้ 2 ระดับ ได้แก่ โลกิยปัญญา เป็น
ปัญญาในทางโลก เป็นวิสัยของโลก และโลกุตตรปัญญา อาศัยโลกียปัญญาเป็นพื้นฐาน ในการฝึกฝน เพื่อให้มี
ความเจริญมากขึ้น  การพัฒนาปัญญาของมนุษย์นั้น มีเป้าหมายเพื่อให้เกิดประโยชน์ท่ีแท้จริงขั้นสูงสุด คือ 
ประโยชน์ตามจุดมุ่งหมายของพระพุทธศาสนาท่ีจะกำจัดกิเลส  และให้รู้เท่าทันความจริง ท้ังหลายให้รู้ถึงความ
ท่ีส่ิงท้ังหลายเป็น อนิจจัง ทุกขัง และอนัตตา เพื่อให้รู้จักโลกและชีวิต  ตามความเป็นจริง จนกระท่ังสามารถ
วางจิตใจต่อชีวิตและโลกได้อย่างถูกต้อง เป็นจิตท่ีสงบ โล่ง โปร่ง ผ่องใส เบา เป็นอิสระ ปราศจากกิเลส ไม่ยึด
ติดวัตถุใดๆ ในโลกท่ีจะทำให้จิตหว่ันไหวได้ เนื่องจากปัญญาเข้าถึงความจริงได้ การดำเนินชีวิตประจำวันจึง
เป็นอยู่ด้วยปัญญา และรู้เท่าทันตามความเป็นจริงตามเหตุปัจจัย 
 

คำสำคัญ : แนวทางการพัฒนา; ปัญญาในพระพุทธศาสนา; การดำเนินชีวิตประจำวัน 
 

Abstract 
 This thesis titled has 3 objectives as follows: 1) to study of the Wisdom in Buddhism; 
2)  to study the Guideline for Development of Wisdom in Theravada Buddhism and 3 ) to 



2 วารสารพระธรรมทูต ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม - มิถุนายน 2564) 
 

study An Analytical and The Guideline for Development of Wisdom in Theravada Buddhism 
to Daily Life. It was qualitative research. The tools used in the research were in-depth 
interview forms. The findings of this research were as the followings: All human beings are 
essential. To practice, practice, always learn new things. Because that is the development of 
their own intelligence. Wisdom in Buddhism is a tool for living life. It is a map for planning 
and managing all aspects of life. There are three sources of wisdom: Sutamaya-panya, 
wisdom born of listening, wisdom born of thinking, wisdom born of training, wisdom born of 
training. Dharma that is a growth engine Dharma that leads to the growth of wisdom. The 
results obtained from the practice resulted in two levels of enlightenment: loki-wisdom, 
which was worldly wisdom. is the vision of the world and worldly wisdom Relying on 
worldly wisdom as a basis for training in order to be more prosperous.The development of 
human intelligence The goal is to maximize the real benefits. is beneficial according to the 
aims of Buddhism to get rid of passion and to be aware of the truths, to know that all things 
are vanity, impermanence, and selflessness. to know the world and life as it really is until he 
can put his mind on life and the world correctly. It is a mind that is calm, clear, clear, bright, 
light, free, free from defilements. not attached to any object in a world that can make the 
mind tremble because wisdom can reach the truth Therefore, the daily life is wise. and 
know according to the facts according to the factors. 
 

Keywords : The Guideline for Development; Wisdom in Theravada Buddhism; Daily Life 
 

บทนำ 
 การดำรงชีวิตของมนุษย์ในโลกนี้ เป็นท่ีเข้าใจกันดีว่า มีองค์ประกอบต่างๆ มากมาย  ท้ังนี้อาจเป็น

เพราะแต่ละช่วงวัยของชีวิต หรือในแต่ละกิจกรรมของการทำหน้าท่ีของชีวิต ย่อมประสบพบเจอปัญหาและ

อุปสรรคนานัปการ ปัญหาและอุปสรรคเหล่านั้นถือว่าเป็นส่ิงกีดขวาง ทำให้การดำเนินชีวิตไม่ราบรื่น พบกับ

ความยากลำบากในชีวิต บางคนก็สามารถแก้ปัญหาได้ แต่ก็ยังมีอีกหลายคนท่ีไม่อาจแก้ปัญหาชีวิตได้ 

เนื่องจากว่าตนเองยังไม่รู้แนวทางในการแก้ไข และขาดทักษะในการใช้ปัญญานั้นเอง ถึงแม้ว่ามนุษย์ทุกคนจะมี

พื้นฐานความรู้ และมีปัญญาในเชิงเหตุผลท่ีติดตัวมาแล้วก็ตาม แต่ในเรื่องการใช้ปัญญาบริหารชีวิตนี้ มีหลาย 

คนตัดสินใจผิดในการแก้ไปไขปัญหาท่ีเกิดขึ้น ก็เพราะขาดทักษะในการพัฒนาปัญญา  โดยท่ัวไปส่วนใหญ่แล้ว

มักใช้อารมณ์เป็นตัวตัดสิน ไม่ใช้ปัญญาเป็นเครื่องมือเพื่อแก้ไขปัญหาต่างๆ ในชีวิต จึงทำให้เป็นปัญหาชีวิตของ

มนุษย์มาทุกยุคทุกสมัย และตราบใดท่ียังไม่เข้าใจความเป็นจริงของชีวิต และพร้อมท่ีจะพัฒนาปัญญาในพระ

พุทธ ศาสนาด้วยแล้ว ยิ่งเป็นการสะสมปัญหาชีวิตไว้อย่างไม่รู้จบ  



Journal of Dhammaduta Vol. 1 No. 1 (January – June 2021) 3 
 

  หลักคำสอนในทางพระพุทธศาสนาเน้นให้คนใช้เหตุผลในการดำเนินชีวิต ไม่ส่งเสริมให้ใช้ศรัทธาและ

อารมณ์อย่างเดียว  ในกรณีดังกล่าวถ้าหากเมื่อปัญญามีความสำคัญเช่นนี้ จึงอาจกล่าวได้ว่าเป็นเรื่องท่ีสำคัญ 

เมื่อพิจารณาถึงเรื่องของปัญญาแล้วในทางพระพุทธศาสนา  ยังมีความเก่ียวข้องกับการบรรลุธรรมอีกด้วย แต่

ส่ิงท่ีผู้วิจัยต้องการกล่าวถึงอีกมิติหนึ่งของ  ปัญญาในพระพุทธศาสนา ก็คือปัญญาท่ีมีความจำเป็นในการ

ดำรงชีวิตประจำวัน  เพราะถ้ามีความเข้าใจเรื่องปัญญาอย่างถูกต้องแล้ว ก็จะทำให้ตนเองเข้าใจชีวิต และ

เข้าใจปัญหาต่างๆ ท่ีเกิดขึ้น  ในขณะเดียวกันก็พร้อมท่ีจะเข้าไปเรียนรู้ปัญหานั้นด้วยปัญญาท่ีตนเองมี  ส่วน

ปัญญาในพระพุทธศาสนาจัดเป็นความรู้อยู่ในลำดับสูงสุดเสมอ เพราะเป็นเครื่องมือขั้นสุดท้ายท่ีจะให้ประจักษ์

แจ้งความจริง (สุชีพ ปุญญานุภาพ, 2541 : 265) ในพระพุทธศาสนาก็ยังได้จัดปัญญาไว้มากมายหลายประเภท 

ได้แก่ ปัญญา 2 คือ โลกิยปัญญา (ปัญญาขั้นโลกีย์) และโลกุตรปัญญา (ปัญญาขั้นโลกุตระ) (อภิ.วิ. (ไทย) 

35/803/441).  ปัญญา 3 คือ จินตามยปัญญา (ปัญญาเกิดจากการคิด) สุตมยปัญญา (ปัญญาเกิดจากการฟัง) 

ภาวนามยปัญญา (ปัญญาเกิดจากการอบรมคือปฏิบัติ) (อภิ.วิ. (ไทย) 35/803/445).  ปัญญา 4 คือ ความรู้ใน

ทุกข์ ความรู้ในเหตุให้เกิดทุกข์ ความรู้ในการดับทุกข์ ความรู้ในข้อปฏิบัติให้ถึงความดับทุกข์ เป็นต้น  

  การพัฒนาปัญญาในพระพุทธศาสนาเถรวาทนั้น จำเป็นต้องผ่านการศึกษาหรือสิกขา ซ่ึงเป็น

กระบวนการพัฒนาศักยภาพของมนุษย์ท่ีมีความสำคัญ เรียกว่าไตรสิกขา ซ่ึงประกอบไปด้วย อธิศีลสิกขา อธิ

จิตสิกขา และอธิปัญญาสิกขา ในการพัฒนาปัญญาให้รู้แจ้งเห็นจริงตามสัจธรรม กล่าวคือปัจจัยภายในโยนิโส

มนสิการนั้น เป็นหลักแนวคิดท่ีมีแยบคายเพื่อให้เห็นความระเอียดในเรื่องท่ีพิจารณา ด้วยการนำความรู้ส่ิงท่ีมา

จากศึกษาด้วยวิธีต่างๆ เช่น การ สังเกต การอ่าน และส่ิงท่ีฟังมา แล้วนำมาวิเคราะห์ วิจารณ์ ประมวล 

พิจารณา แยกแยะสืบ สาวถึงเหตุและผลนั้นว่าเกิดขึ้นได้อย่างไร และ ดับลงอย่างไร ในทางพระพุทธศาสนาถือ

ว่า ปัญญาเป็นคุณธรรมท่ีสำคัญมาก เพราะปัญญาช่วยในเรื่องการใช้ชีวิตอยู่ร่วมกันในสังคมอย่างสันติ ช่วยเป็น

แสงสว่างส่องนำทางให้พบกับความสำเร็จ แต่ท่ีสำคัญปัญญาเป็นเครื่องมือท่ีจะนำพาไปสู่ความพ้นทุกข์  ใน

คัมภีร์พระไตรปิฎกได้กล่าวถึงความหมายของปัญญาไว้ในท่ีต่างๆ  ดังนี้  ปัญญา คือ ความรู้ท่ัว กิริยาท่ีรู้ชัด 

ความวิจัย ความเลือกเฟ้น ความสอดส่องธรรม ความกำหนดหมาย ความเข้าไปกำหนด ความเข้าไปกำหนด

เฉพาะ ภาวะท่ีรู้ ภาวะท่ีฉลาด ภาวะท่ีรู้ละเอียด ความรู้อย่างแจ่มแจ้งความคิดค้น ความใคร่ครวญ ปัญญาดุจ

แผ่นดินปัญญา เครื่องเผาทำลายกิเลส ปัญญาเครื่องนำทางปัญญาเครื่องเห็นแจ้ง ความรู้ดี ปัญญาดุจประจักษ์

ปัญญา ปัญญินทรีย์ ปัญญาพละ ปัญญาดุจศัตรา ปัญญาดุจปราสาท ความสว่างคือปัญญา ปัญญาดุจดวง

ประทีป ปัญญาดุจดวงแก้ว ความไม่หลงงมงาย ความเลือกเฟ้นธรรม เป็นต้น (ขุ.ม. (ไทย) 29/10/54.)  

  ดังนั้น   ผู้วิจัยมีความสนใจต้องการท่ีจะศึกษาวิเคราะห์ เรื่องกระบวนการพัฒนาปัญญาใน
พระพุทธศาสนาเถรวาท เพื่อสร้างความเข้าใจในเรื่องดังกล่าว และนำไปประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวันได้อย่าง
ถูกต้องตามหลักการในพระพุทธศาสนาเถรวาท  ให้ได้แนวทางการนำกระบวนการพัฒนาปัญญาของ
พระพุทธศาสนาไปเป็นคู่มือช่วยแก้ปัญหาในการดำเนินชีวิตประจำวันได้  ท่ีสำคัญท่ีสุด เพื่อเป็นการป้องกัน



4 วารสารพระธรรมทูต ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม - มิถุนายน 2564) 
 

ปัญหาต่างๆ ในชีวิตประจำวันอันจะเกิดขึ้นตามมาภายหลังได้  เพื่อเป็นการวางแนวทางให้ถูกต้องในการ
แก้ปัญหาชีวิตตามกระบวนการพัฒนาปัญญาในพระพุทธศาสนาต่อไป 

วัตถุประสงค์การวิจัย 
 1. เพื่อศึกษาปัญญาในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
 2. เพื่อศึกษาแนวทางการพัฒนาปัญญาตามปัญญา 3 ในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
 3. เพื่อศึกษาวิเคราะห์และแนวทางการพัฒนาปัญญาในพระพุทธศาสนาเถรวาทต่อการดำเนิน
ชีวิตประจำวัน 

ระเบียบวิธีวิจัย 
 การศึกษาวิจัยนี้เป็นการวิจัยคุณภาพ (Qualitative Research) ผู้วิจัยได้กำหนด ขั้นตอน และวิธีการ
ดำเนินการวิจัยเป็นออกเป็น 3 ขั้นตอน ดังต่อไปนี ้
  1. ขั้นกำหนดกรอบในการวิจัย  
  การกำหนดกรอบปัญหาในการวิจัย  โดยให้เนื้อหาอยู่ในประเด็นเก่ียวกับเรื่องปัญญา ใน
พระพุทธศาสนาเถรวาท กระบวนการพัฒนาปัญญาในพระพุทธศาสนาเถรวาท และอยู่ในรูปของการวิเคราะห์
แนวทางกระบวนการพัฒนาปัญญาในพระพุทธศาสนาเถรวาทต่อการดำเนินชีวิตประจำวัน  
  2. ขั้นศึกษาคน้คว้าและรวบรวมข้อมูล  
  ขั้นตอนการศึกษาค้นคว้าเอกสารและรวบรวมข้อมูล  ในขั้นตอนนี้ผู้วิจัยจะค้นคว้าเก่ียวกับศึกษาเรื่อง
ปัญญาในพระพุทธศาสนาเถรวาท กระบวนการพัฒนาปัญญาในพระพุทธศาสนาเถรวาท และอยู่ในรูปของการ
วิเคราะห์แนวทางกระบวนการพัฒนาปัญญาในพระพุทธศาสนาเถรวาทต่อการดำเนินชีวิตประจำวัน ด้วย
การศึกษาค้นคว้าข้อมูลขั้นปฐมภูมิ ได้แก่ พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปิฏก พ.ศ. 2500 
พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. 2539  โดยจะเน้นไปท่ีสังยุตตนิกาย และ
ศึกษาจากคัมภีร์ปฏิสัมภิทามรรค พุทธวงศ์ จริยาปิฎก สำหรับการศึกษาค้นคว้าข้อมูลท่ีเป็นขั้นทุติยภูมินั้น 
ผู้วิจัยจะศึกษาจากหนังสือ ตำราวิชาการ งานวิจัย งานวิทยานิพนธ์ท่ีเก่ียวข้อง  
  3. ขั้นการสัมภาษณ ์ 
  ขั้นตอนในการสัมภาษณ์ ผู้วิจัยได้กำหนดแบบสัมภาษณ์ออกเป็น  2 ประเภท คือ แบบสัมภาษณ์เชิง
ลึก และแบบสัมภาษณ์เชิงกลุ่มอย่างเป็นทางการ ซ่ึงกลุ่มผู้ให้ข้อมูลสำคัญ ได้แก่ 1) พระสงฆ์ 5 รูป 2) 
นักวิชาการด้านพระพุทธศาสนา 5 คน  3) พุทธศาสนิกชนท่ัวไป 10 คน  รวมท้ังหมด 20 รูป  
  4. ขั้นการเก็บข้อมูลและการวิเคราะห์ข้อมูล  
  1) จัดเรียงลำดับและแยกแยะข้อมูลท่ีได้มาท้ังหมดให้เป็นหมวดหมู่ตามเรื่องการทำวิจัย  
  2) วิเคราะห์ข้อมูลท่ีได้มาตามจุดประสงค์ของการวิจัย  
  3) นำเสนอผลการศึกษาแบบพรรณนาเชิงวิเคราะห์  
  4) การเรียบเรียงข้อมูล นำข้อมูลท่ีได้จากการค้นคว้าเอกสาร เพื่อวิเคราะห์เชิงสังเคราะห์เนื้อหา 
อธิบายความให้เห็นข้อเท็จจริง เพื่อตอบโจทย์เนื้อหาตามวัตถุประสงค์ท่ีตั้ง ไว้ จากนั้นนำข้อมูลท่ีได้จากการ



Journal of Dhammaduta Vol. 1 No. 1 (January – June 2021) 5 
 

วิเคราะห์มาเรียบเรียงเขียนเป็นบทความแบบพรรณนาเชิงโวหาร ตามโครงสร้างเนื้อหา และนำข้อมลูท้ังหมด
มาสรุปผลการวิจัย อภิปรายผลการวิจัย และพิมพ์เผยแพร่นี้ต่อไป 

ผลการวิจัย 
 การวิจัยเรื่อง แนวทางการพัฒนาปัญญาในพุทธศาสนาเถรวาทต่อการดำเนินชีวิตประจำวัน  สรุป
ผลการวิจัย ดังนี้  
  1. นิยามความหมายของปัญญา คำว่า “ปัญญา” มีความสำคัญต่อมนุษย์ เพราะเป็นส่ิงท่ีขาดไม่ได้ ถือ
เป็นเครื่องมือในการจัดการท่ีมีความจำเป็นต่อการดำเนินชีวิตของมนุษย์ในหลายด้าน ไม่ว่าจะเป็นการศึกษา 
การเรียนรู้ การใช้ชีวิต หากมนุษย์ดำเนินชีวิตอย่างขาดปัญญา จะทำให้พบกับปัญหาและความทุกข์มากมาย    
  ดังนั้น มนุษย์จึงต้องอาศัยปัญญาเป็นเครื่องมือในการดำเนินชีวิต โดยมี “ลักษณะสำคัญของ
กระบวนการดำเนินชีวิตด้วยการพัฒนาศักยภาพการดำเนินชีวิตให้สามารถอยู่รอดอย่างดีงาม มีความสุข” 
(พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2550:50) มีความเข้าใจในเหตุผล ดี ช่ัว รู้คิด รู้วินิจฉัย และรู้ท่ีจะจัดการ 
อันใดเป็นประโยชน์ มิใช่ประโยชน์ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) , 2551:174) การเรียนรู้ เป็น
ความหมายหนึ่งของการศึกษา ท่ีจะฝึกตัวเอง พัฒนาชีวิตตนเอง ให้มีความสามารถท่ีจะเป็นอยู่ได้อย่างดี ซ่ึง
ชีวิตของมนุษย์นั้น โดยปกติจะสัมพันธ์กับโลกใน 3 ด้าน (พระธรรมปิฏก (ป.อ.ปยุตโต), 2546:348) คือ ด้าน
พฤติกรรม หมายถึง ความสัมพันธ์กับผู้คน เพื่อนมนุษย์สรรพสัตว์ ด้วยตา หู จมูก ล้ิน กาย และใจ ด้านจิตใจ 
หมายถึง ความสัมพันธ์ในการแสดงออกทางกายและวาจาของตนเองและผู้อ่ืน และสุดท้ายทางด้านปัญญา เป็น
การแสดงออกทางด้านความเห็น ความเข้าใจ การพิจารณาในเหตุผล ซ่ึงจะเห็นได้ว่า ความสัมพันธ์ท้ัง 3 ด้านนี้ 
มีผลต่อเราทุกคนในการดำเนินชีวิต หากขาดปัญญาเสียแล้ว การเป็นอยู่ท่ีต้องสัมพันธ์กับส่ิงแวดล้อมท่ีมี
องค์ประกอบ 3 ด้าน ก็อาจจะนำมาซ่ึงความทุกข์ ไม่สามารถควบคุมสติสัมปชัญญะและอารมณ์ได้ “ปัญญาจะ
เป็นตัวช้ีนำบอกทาง ให้แสงสว่าง ขยายขอบเขต ปรับแก้จิตใจและพฤติกรรมและปลดปล่อย ให้หลุดพ้นจาก
ปัญหาหรือทุกข์” ทำให้เป็นอิสระได้  
  2. ประเภทของปัญญาในพระพุทธศาสนา ในพระพุทธศาสนาจำแนกประเภทของปัญญาไว้หลายอย่าง 
มีปัญญา 2 ประเภท ปัญญา 3 ประเภท ปัญญา 4 ประเภท และปัญญา 6 ประเภท เป็นต้น ดังรายละเอียด
ต่อไปนี้ คือ  
  การจำแนกปัญญาเป็น 2 ประเภท ปัญญาสามารถจำแนกได้ 2 ประเภท ซ่ึงมีหมวดหมู่ดังต่อไปนี้ คือ 
(1) โลกิยปัญญากับโลกุตตรปัญญา  (2) ปัญญาท่ีเกิดจากการกำหนดนามหรือรูป  (3) ปัญญาท่ีจำแนกตาม
เวทนาท่ีเกิดร่วมกัน และ (4) ปัญญาขณะบรรลุธรรมท่ีจำแนกว่าเป็นขั้นแรกของการบรรลุหรือไม่ โดย
รายละเอียดจะได้นำเสนอเป็นลำดับต่อไปนี้  
  (1) โลกิยปัญญากับโลกุตตรปัญญา ปัญญาสามารถจำแนกเป็นโลกิยปัญญา กับโลกุตตรปัญญา โดย
ท่ีโลกิยปัญญา เป็นปัญญาท่ีเก่ียวกับทางโลกซ่ึงรวมถึงปัญญาในการดำรงชีพ ตลอดจนปัญญาท่ีเกิดจากความดี
งามและปัญญาท่ีเกิดจากการปฏิบัติภาวนา  แต่ไม่รวมไปถึงปัญญาในขณะบรรลุธรรมท่ีเรียกจิตขณะบรรลุนั้น



6 วารสารพระธรรมทูต ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม - มิถุนายน 2564) 
 

ว่า มรรคจิต และผลจิต  ส่วนโลกุตตรปัญญา เป็นปัญญาในขณะบรรลุธรรมดังกล่าว ปัญญาท้ัง 2 ประเภทนี้มี
ช่ือเรียกอ่ืนอีกหลายช่ือเป็นคู่กัน แต่ยังคงมีความหมายเช่นเดียวกันกับคู่ของโลกิยปัญญากับโลกุตตรปัญญา  
  ตัวอย่างท่ีแสดงให้เห็นถึงปัญญาประเภทแรก เช่น ปุสสะและภัลลิกะได้เดินทางขายค้าไปท่ัว และ
ระหว่างการเดินทาง ครั้งหนึ่งได้มาพบพระพุทธเจ้าและได้เป็นพุทธศาสนิกคู่แรกในพระพุทธ ศาสนา ในการ
ค้าขายนั้น ปุสสะและภัลลิกะย่อมต้องใช้ปัญญาในการทำการค้าขาย  มิฉะนั้น การค้าขายนั้นจะไม่สามารถ
ประสบความสำเร็จและดำเนินอยู่ได้  ปัญญาดังกล่าว จัดเป็นปัญญาประเภทแรก ท่ีเรียกว่า โลกิยปัญญา สาสว
ปัญญา หรือปริยาปันนปัญญา เป็นต้น ตัวอย่างท่ีแสดงให้เห็นถึงปัญญาประเภทหลัง เช่น เมื่อครั้งพระปัญจ
วัคคีย์ได้บรรลุอรหัตผลพร้อมกันในวันแรม 5 ค่ำ เดือน 8 ปัญญาในขณะบรรลุธรรมของพระปัญจวัคคีย์แต่ละ
ท่านสามารถจัดเป็นปัญญาประเภทหลังท่ีเรียกว่า โลกุตตรปัญญา อนาสวปัญญา หรือ อาสววิปปยุตตอนาสว
ปัญญา เป็นต้น  
  (2) ปัญญาท่ีเกิดจากการกำหนดนามหรือรูป เมื่อนำปัญญามาจำแนกด้วยลักษณะการเกิดของปัญญา
ว่า เกิดมาจากการกำหนดรู้นามหรือรูป จะสามารถจำแนกได้ 2 ประการ ซ่ึงมีหมวดหมู่ดังต่อไปนี้ ได้แก่  (1) 
นามววัฏฐาปนปัญญา หมายถึง ปัญญาท่ีเกิดขึ้นจากการกำหนดรู้ในนาม คือ เวทนา สัญญา สังขารและ
วิญญาณ  (2) รูปววัฏฐาปนปัญญา หมายถึง ปัญญาท่ีเกิดขึ้นจากการกำหนดรู้ในรูป ซ่ึงรวมไปถึงการกำหนดรู้
ร่างกายว่า อยู่ในอริยบทใด ยืน เดิน นั่ง หรือนอน  ตัวอย่างท่ีแสดงถึงนามววัฏฐาปนปัญญา เช่น ปริพาชกที 
ฆนขะมาเฝ้าพระพุทธเจ้าด้วยคำกล่าวท่ีว่า “ข้าพเจ้ามีความเห็นว่า ส่ิงท้ังปวงไม่ควรแก่ข้าพเจ้า ข้าพเจ้าไม่ชอบ
ความเป็นนั้นด้วย” ซ่ึงพระพุทธเจ้าประสงค์ช้ีให้เขาเห็นว่า เขามีความเห็นผิด ทรงแสดงโทษของความยึดมั่น
และทรงแสดงต่อไปถึงอุบายวิธีท่ีเป็นเหตุให้ไม่ถือมั่น ท้ังรูปและนาม และทรงให้พิจารณาในเวทนา (ความรู้สึก) 
ม ี3 อย่าง คือ สุข ทุกข์ และ อุเบกขา ทรงสอนว่า เวทนาท้ัง 3 นี้ ไม่เท่ียง มีปัจจัยปรุงแต่ง อาศัยปัจจัยเกิดขึ้น 
มีความส้ินไป เส่ือมไป และดับไป เป็นธรรมดา ปริพาชกทีฆนขะหลานพระสารีบุตรฟังธรรมแล้วได้บรรลุโสดา
ปัตติผล ในขณะท่ีพระสารีบุตรพิจารณาเนื้อความพระธรรมนั้น ได้บรรลุสำเร็จเป็นพระอรหันต์ขณะเดียวกัน 
(ม.ม. (ไทย) 13/205/243.)   
  (3) ปัญญาท่ีจำแนกตามเวทนาท่ีเกิดร่วมกัน เมื่อนำปัญญามาจำแนกด้วยเวทนา ท่ีเกิดร่วมกัน จะ
สามารถจำแนกได้ 2 ประเภท ได้แก่ (1) โสมนัสสสหคตปัญญา คือ ปัญญาท่ีเกิดร่วมกับความสุขใจ (2) อุเปก
ขาสหคตปัญญา คือ ปัญญาท่ีเกิดร่วมกับความรู้สึกเฉยๆ ตัวอย่างเช่น พระวักกลิ คิดฆ่าตัวตาย ซ่ึงพระพุทธเจ้า
ทรงติดตามดูการกระทำตลอดเวลา เมื่อเห็นว่าจะฆ่าตัวตายจริงๆ พระองค์จึงตรัสเรียกช่ือ “วักกลิ” ทำให้พระ
วักกลิเกิดความดีใจว่า พระพุทธเจ้าตรัสเรียก ความน้อยใจแต่แรกหายไป เกิดปิติมาแทนท่ี และหลังจากท่ีได้ฟัง
พระธรรมคำส่ังสอนของพระพุทธเจ้า พระวักกลิได้เกิดความปราโมทย์ และความอบอุ่นใจมีกำลังเจริญ
วิปัสสนาจนเกิดความรู้แจ้งบรรลุอรหัตผล   
  จากตัวอย่างนี้ แม้จะยากท่ีจะระบุว่า การบรรลุธรรมของพระวักกลินี้ เป็นปัญญาท่ีเกิดพร้อมกับ
ความสุขใจหรือความรู้สึกเฉยๆ แต่ก่อนหน้าท่ีจะบรรลุธรรม คือ ขณะหลังจากท่ีได้ฟังพระธรรมคำส่ังสอนของ
พระพุทธเจ้า พระวักกลิได้เกิดความปราโมทย์ และความอบอุ่นใจมีกำลังเจริญวิปัสสนานั้น  ผู้วิจัยเห็นว่า 
ในขณะดังกล่าว พระวักกลิมีปัญญาเกิดขึ้นในระดับหนึ่งแล้ว  มิฉะนั้นการมุ่งท่ีจะเจริญวิปัสสนาย่อมไม่สามารถ



Journal of Dhammaduta Vol. 1 No. 1 (January – June 2021) 7 
 

มีได้ นอกจากนี้ความปราโมทย์ท่ีปรากฏขึ้นในขณะนั้น ย่อมมีความสุขใจเกิดร่วมอยู่ด้วย ดังนั้นในขณะดังกล่าว
มีปัญญาเกิดขึ้นร่วมกับความสุขใจ ซ่ึงปัญญานี้เรียกว่า “โสมนัสสสหคตปัญญา”  
  (4) ปัญญาขณะบรรลุธรรมท่ีจำแนกว่าเป็นขั้นแรกของการบรรลุหรือไม่ เมื่อนำปัญญาในขณะบรรลุ
ธรรมมาจำแนกว่า เป็นขั้นแรกของการบรรลุหรือเป็นขั้นถัดๆ ไป จะได้ 2 ประเภท ซ่ึงมีหมวดหมู่ ดังต่อไปนี้ 
ได้แก่  (1) ทัสสนภูมิปัญญา คือ ปัญญาในขณะบรรลุธรรมครั้งแรก คือ ซ่ึงขณะนั้นเป็นปัญญาท่ีเข้าถึงนิพพาน
เป็นครั้งแรก  (2) ภาวนาภูมิปัญญา คือ ปัญญาในขณะบรรลุธรรมครั้งถัดๆ มา อีก 3 ขั้นท่ีเหลือ ดังคำอธิบาย
ของพระพุทธโฆสเถระท่ีว่า “ปัญญาเป็น 2 อย่าง โดยเป็นทัสสนภูมิและภาวนาภูมิ อย่างนี้ คือ ปัญญาในปฐม
มรรค เป็นทัสสนภูมิปัญญา และปัญญาในมรรค 3 ท่ีเหลือเป็นภาวนาภูมิปัญญา” ตัวอย่างเช่น การบรรลุธรรม
ของพระสารีบุตร เมื่อครั้งฟังธรรมจากพระอัสสชิแล้วบรรลุธรรมเป็นพระโสดาบัน  และเมื่อครั้งฟังการสนทนา
ระหว่างพระพุทธเจ้ากับลุงท่ีถ้ำสุกรขาตาแล้วบรรลุธรรมโดยลำดับ จนเป็นพระอรหันต์ในท่ีสุด  จากตัวอย่างนี้ 
ขณะบรรลุธรรมเป็นโสดาบันของพระสารีบุตร ปัญญาในขณะนั้น จัดเป็นทัสสนภูมิปัญญา ส่วนในขณะบรรลุ
ธรรมขั้นอ่ืนตามลำดับและเป็นพระอรหันต์ในท่ีสุดนั้น ปัญญาในขณะบรรลุธรรมท้ังสามขั้น ซ่ึงรวมถึงขั้น
สุดท้ายท่ีทำให้เป็นพระอรหันต์ จัดเป็นภาวนาภูมิปัญญา 

อภิปรายผล 
 จากการศึกษาเรื่อง “แนวทางการพัฒนาปัญญาในพุทธศาสนาเถรวาทต่อการดำเนินชีวิตประจำวัน” 
มีประเด็นท่ีสามารถอภิปรายผลได้ดังนี้  
  จากหลักการของพระพุทธศาสนาแล้ว การพัฒนาขั้นแรกในระดับโลกิยปัญญา ด้วยการสร้าง
สัมมาทิฏฐิ เพราะสัมมาทิฏฐิเป็นปัญญาอันดับแรก ท่ีต้องพัฒนาให้เกิดขึ้น โดยอาศัยปัจจัยภายนอกและปัจจัย
ภายใน ได้แก่ ปรโตโฆสะและโยนิโสมนสิการ สัมมาทิฏฐิแบ่งออกเป็น 2 ระดับ ได้แก่ โลกิยสัมมาทิฏฐิ คือ มี
ความเล่ือมใสพระรัตนตรัย เช่ือว่า ทานมีผล กรรมมีผล เช่ือในคุณมารดาบิดา เป็นต้น และผ่อนคลายจาก
ความยึดมั่นในรูปนามในท่ีสุด โดยมีกัลยาณมิตรเป็นผู้โน้มน้าวช้ีแนะและส่ังสอน เพื่อยังศรัทธาให้ตั้งมั่น
ประกอบกับปัญญาท่ีติดตัวมา ทำให้เกิดธรรม 4 ประการ ได้แก่ ความพร้อมแห่งศรัทธา ศีล ทาน และโลกิย
ปัญญาในท่ีสุด ทำให้ปรับเปล่ียนพฤติกรรมและทัศนคติ ทำให้การดำเนินชีวิตในส่วนท่ียังสัมพันธ์ต่อโ ลก มี
ความสุขขึ้น หรือกล่าวได้ว่ามีความทุกข์น้อยลง และยังไม่สามารถละกิเลสได้ การพัฒนาในระดับโลกุตตร
ปัญญา เป็นการเตรียมพร้อมของโลกิยปัญญา ต้องมีความมุ่งมั่นในการฝึกตน เพื่อพัฒนาไปสู่เป้าหมายสูงสุด 
โดยพัฒนาตามแนวของอริยมรรค และไตรสิกขา วิธีการเช่นเดียวกับการพัฒนาโลกิยปัญญา แต่แตกต่างกันตรง
ความเข้มงวด สำรวมระวังมากกว่า โดยเฉพาะเรื่องของศีลท่ีเป็นปัจจัยสำคัญต่อการพัฒนาปัญญา ทำให้บุคคล
นั้นเกิดความระมัดระวังในพฤติกรรม ท้ังทางกาย วาจา ใจ ไม่ล่วงละเมิดท้ังแก่ตนเองและผู้อ่ืน ไม่คิดเบียน 
เบียนทำร้าย ทำลายท้ังต่อตนเองและผู้อ่ืน ผู้มีศีลย่อมเป็นผู้ไม่ร้อนใจ เป็นผู้มีความบันเทิงใจ จิตมีความสงบตั้ง
มั่นเป็นสมาธิ การทำสมาธิมีท้ังการทำสมถภาวนา เพื่อให้จิตมีความสงบตั้งมั่น และวิปัสสนาเพื่อให้เกิดปัญญา
เห็นแจ้ง ในขณะท่ีดำเนินชีวิตอยู่นี้ บุคคลหมั่นประพฤติปฏิบัติตน ท้ังในหลักของอริยมรรคมีองค์ 8 และ
ไตรสิกขาประกอบกัน เพื่อเป็นปัจจัยเก้ือหนุนซ่ึงกันและกัน ท้ังภายนอกและภายใน เพื่อทำความเจริญไปสู่โล



8 วารสารพระธรรมทูต ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม - มิถุนายน 2564) 
 

กุตรปัญญา  การพัฒนาปัญญาไปสู่โลกุตรปัญญาท่ีพระพุทธองค์ได้ตรัสแนวทางไว้  ได้แก่ การเจริญสติปัฏฐาน 
4  โดยการเจริญสติทำความรู้ตัวตลอดเวลา หมั่นเดินจงกรม นั่งสมาธิให้ต่อเนื่อง  ปัญญาของบุคคลท่ัวไปท่ี
พัฒนาอยู่ในหลักของไตรสิกขาและอริยมรรคมีองค์ 8 ยังต้องอาศัยปัญญาในทางโลกหรือโลกียะปัญญาฝึกฝน
ขึ้นมา ซ่ึงต้องใช้ความเพียรและความเสียสละอย่างมาก เพื่อไปให้ถึงโลกุตระปัญญา  ท้ังนี้พระพุทธองค์ได้
เปิดทางไว้แล้วท้ังส้ิน ได้แสดงให้เห็นว่าด้วยศักยภาพของมนุษย์ ย่อมพัฒนาได้ไม่จำกัดกาลและเวลา  
  ดังนั้น การพัฒนาปัญญาในพระพุทธศาสนาเถรวาท ตามคำสอนของพระพุทธศาสนาแล้ว จะเน้นและ
ให้ความสำคัญโดยมีจุดประสงค์เพื่อให้เกิดปัญญาขึ้นก่อนเป็นอันดับแรก เพราะพระพุทธเจ้าและพระอริยสาวก
ท้ังหลายเริ่มต้นการสละความสุขทางโลกบวชเป็นพระภิกษุ นั่นหมายความว่าชีวิตต้องเริ่มด้วยปัญญาก่อน 
ดังนั้นพระพุทธองค์จึงทรงแบ่งปัญญาออกเป็น 2 ระดับ เพื่อให้ ผู้ท่ียังไม่มีปัญญาหรือผู้ท่ีมีปัญญาน้อยมี
จุดเริ่มต้น โดยเฉพาะอริยมรรคมีองค์ 8 ฝ่ายปัญญา อันได้แก่ สัมมาทิฏฐิและสัมมาสังกัปปะ มรรคท้ัง 2 องค์นี้
ถูกแยกไว้ชัดเจน นั่นก็คือ บุคคลท้ังหลายต้องมีความเห็นและความคิดท่ีถูกต้องเสียก่อน ต้องเพียรสร้างปัญญา
ในทางโลกให้เกิดขึ้นก่อน แล้วจึงพัฒนาต่อไปได้ เพราะกระบวนการแห่งความคิดเริ่มจากใจ หรือ “จิต” ท้ังส้ิน 
ดังท่ีอ้างแล้วว่า ใจเป็นใหญ่ใจเป็นประธานทุกอย่าง สำเร็จได้ด้วยใจ จึงเป็นส่ิงยืนยันถึงขั้นตอนการพัฒนา
ปัญญาดังกล่าว 
 องค์ความรู้จากการวิจัย  
 มนุษย์ทุกคนนั้นจำเป็นท่ีสุด เพื่อฝึกหัดปฏิบัติเรียนรู้ส่ิงใหม่ๆ อยู่เสมอ  เพราะนั้นคือ การพัฒนา
ปัญญาของตนเอง ปัญญาในพระพุทธศาสนาถือว่าเป็นเครื่องมือในการดำเนินชีวิต เป็นแผนท่ีในการวางแผน
และบริหารจัดการเก่ียวกับทุกเรื่องของชีวิต บ่อเกิดของปัญญามี 3 ทาง คือ สุตมยปัญญา ปัญญาท่ีเกิดจากการ
ฟัง  จินตามยปัญญา ปัญญาท่ีเกิดจากการคิด  ภาวนามยปัญญา ปัญญาท่ีเกิดจากการอบรม  ธรรมท่ีเป็น
เครื่องเจริญ ธรรมท่ีก่อให้เกิดความเจริญงอกงามแก่ปัญญา ผลท่ีได้รับจากการปฏิบัติก่อให้เกิดความรอบรู้ 2 
ระดับ ได้แก่ โลกิยปัญญา เป็นปัญญาในทางโลก เป็นวิสัยของโลก และโลกุตตรปัญญา อาศัยโลกียปัญญาเป็น 
พื้นฐานในการฝึกฝน เพื่อให้มีความเจริญมากขึ้น 

เอกสารอ้างอิง 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2535). พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปิฏกํ 2500.   
  กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,  
______. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์ 
  มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,  
______. (2535). อรรถกถาภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาอฏฺฐกถา. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลง 
  กรณราชวิทยาลัย  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2550). “หัวใจพระพุทธศาสนา”. วารสารพุทธจักร. ปีท่ี 61  
  ฉบับท่ี 4 (เมษายน)  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2551). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ 



Journal of Dhammaduta Vol. 1 No. 1 (January – June 2021) 9 
 

  ครั้งท่ี 16, กรุงเทพฯ: บริษัท เอส. อาร์ พริ้นติ้ง แมส โปรดักส์ จำกัด,  
______ . (2551). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ครั้งท่ี 11, กรุงเทพฯ: บริษัท  
  เอส. อาร์. พริ้นติ้งแมสโปรดักส์ จำกัด,  
พระธรรมปิฏก (ป.อ.ปยุตโต). (2546). พุทธธรรมฉบับปรับปรุงและขยายความ. พิมพ์ครั้งท่ี 11,  
  กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,  
สุชีพ ปุญญานุภาพ. (2541). คุณลักษณะพิเศษแห่งพระพุทธศาสนา. พิมพ์ครั้งท่ี 2, กรุงเทพฯ:  
  มหามกุฏราชวิทยาลัย, 



Shantideva’s Close Placement of Mindfulness and Mehm Tim Mon’s 
Three Characteristics 

 
Phurpa Dorji 

International Buddhist Studies Collage, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 
Corresponding Author, E-mail: odc@mcu.ac.th*  

 

Abstract  

 “ Shantideva’s Close Placement of Mindfulness and Mehm Tim Mon’s Three 
Characteristics” 
 Shantideva’s practice of Close Placement of Mindfulness is incompatible with suffering. 
The phrase “better solution” means that the position is more rational. “The suffering” refers 
to any of the three kinds of sufferings: suffering of suffering, suffering of change, and pervasive 
suffering. Mehm Tim Mon’s practice of three characteristics refer to impermanence, non -self, 
and suffering. Mehm Tim Mon’s practice of the three characteristics is just compatible with 
suffering. The thesis of this paper is that Shantideva’s practice of Close Placement of 
Mindfulness is a better solution for suffering rather than Mehm Tim Mon’s practice of three 
characteristics. 
 

Keywords: Close Placement of Mindfulness; Three Characteristics 

 

Introduction 
 Shantideva’s practice of Close Placement of Mindfulness refers to two kinds of 
emptiness (Sunyata) practices: the practices of emptiness of the person and Phenomena. (a) 
The practice of emptiness of person means observing the identity of person in five aggregates 
by chariot logic.  Shantideva says; (Shantideva, 2009 : 139) 

“Teeth, hair and nails are not the self, the self is not bone nor blood; it is 
neither mucus nor is it phlegm; nor is it lymph or pus. The self is not fat nor 
sweat; the lungs and liver also are not the self; neither are any of the other 
inner organs; nor is the self-excrement or urine. Flesh and skin are not the 

self; warmth and energy‐winds are not the self; neither are bodily cavities the 
self; and at no time are the six types of consciousness the self. The reason for 



Journal of Dhammaduta Vol. 1 No. 1 (January – June 2021) 11 
 

this is because all six psycho‐physical categories are impermanent, multiple 
and not autonomous.”  

 (b) emptiness practice of phenomena refers to four kinds of emptiness practices: the 
practice of emptiness of body, feeling, mind, and dharma. (1) The practice of emptiness of 
body means observing the identity of body in five aggregates, such as:  

“The body is neither feet nor calves; thighs and the waist are not the body; 
the abdomen and back are not the body; and neither are the chest and 
shoulders the body. The ribs and the hands are not the body; armpits and the 
nape of the neck are not the body; all inner organs are not the body; neither 
the head nor neck are the body. Therefore, what truly existent body is there 
among these parts.” (Shantideva, 2009 : 142) 

(2) The practice of emptiness of feelings means observing the identity of feelings in five 
aggregates like this:  

“If feelings of pain truly existed, then since they would never end, why would 
they not affect feelings of great joy and happiness, making it impossible for 
them to ever arise? Conversely, i f happiness had true existence, why do those 
suffering greatly from grief and sickness not find any joy in delicious foods and 
the like? They should, if happiness had true independent existence, but they 
clearly do not. Therefore no (truly existent) experiencer of feelings exists and 
thus no truly existent feelings exist either. So how can this identityless collection 
of aggregates be benefitted by pleasurable feelings and harmed by painful 
ones? It cannot because beneficial and harmful feelings do not truly exist.” 
(Shantideva, 2009 : 144) 

(3) The practice of emptiness of mind/consciousness means observing the identity of 
mind/consciousness in five aggregates, such as:  

“A (truly existent) mental consciousness does not abide in the sense faculties 

such as the eyes, it does not abide in the objects such as visual‐forms, and it 
does not abide in between the two. Neither does a (truly existent) mind exist 
either inside or outside the body, and it is not to be found elsewhere. This (mind) 
is neither the body nor truly other than it; it is not mixed with it nor entirely 
separate from it; the mind is not in the slightest bit truly existent. Therefore, all 
sentient beings have from the very beginning been in the natural Nirvana (i.e., 
their minds have always been devoid of true existence).” (Shantideva, 2009 : 146) 



12 วารสารพระธรรมทูต ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม - มิถุนายน 2564) 
 

(3) The practice of emptiness of dharma means that the practice which is observing the 
identity of dharma in things (conditional thing) and non-things (unconditional thing) like this:  

“What would be the need of a cause for a thing that (truly) existed? (If it truly 
existed), it would already exist. And what would be the need of a cause for it, if 
it didn’t exist at all? (If it didn’t exist), it would not be the effect of anything. 

Although a cause cannot make a non‐existent arise into a non‐thing, it can change 

it into a thing. Even by means of a hundred million causes a non‐thing cannot be 
transformed into anything else because it is permanent. If it were able to change, 

it would have to do so either while retaining its non‐thingness or through 
discarding it. In the former instance how could it become a thing as long as its 

condition remained unseparated, from being a non‐thing? And in the second 

instance what is there that could (first) separate itself from the state of a non‐
thing and then (proceed) to become a thing? This is an impossibility. Furthermore, 

if the condition of a non‐thing is not discarded, it will be impossible for a thing to 
exist at the same time. In which case when could a thing ever come to exist? Also 

(a further consideration should be made) in the case of a non‐thing becoming a 

thing upon having first discarded the condition of a non‐thing. Without actually 

becoming a thing, a non‐thing cannot be separated from the state of a non thing, 
and if it has not become separate from this state, it is impossible f o r t h e state 
of an existent thing to arise. Similarly, a (truly existent) thing does not become a 

non‐thing upon cessation because it would absurdly follow that something with 

one nature would become twofold, i.e., both a thing and a non‐thing. In this way 
there is no cessation or production of (truly existent) things.” (Shantideva, 2009 : 

153-154) 
Through those observations of emptiness of person and phenomena, all things and non-things 
are never having a (truly existent) birth nor a (truly existent) cessation. They are pacified (of 
true existence) from the very beginning, and by nature in the state beyond sorrow. Although 
sentient beings and feelings of sufferings appear, they are not truly existent, just like a dream. 
And since they are found to have no essence upon analysis, they are also like a plantain tree. 
Therefore, Shantideva’s practice of Close Placement of Mindfulness incompatible with 
suffering. 

2. The phrase “better solution” means that the position is more rational 



Journal of Dhammaduta Vol. 1 No. 1 (January – June 2021) 13 
 

 The phrase “better solution” means that the position of emptiness is more rational 
than the practice of three characteristics. Because the practice of emptiness can avoid suffering 
in a direct way rather than the practice of three characteristics.  

Let us see the practice of three characteristics of Mehm Tim Mon. (Mehm Tin Mon, 
2015 : 292-295) The methods of practice of these characteristics are just concentrating on the 
impermanent, suffering, and not-self nature of the ultimate mentality and materiality, 
reflecting repeatedly anicca, anicca, anicca, dukkha, dukkha, dukkha, and antta, antta, antta. 
As a result, the practice of three characteristics cannot renounce suffering as an emptiness 
practice. For example, one cannot avoid suffering from a headache by repeating “headache,” 
“headache,” and “headache.” As well, one cannot escape from suffering by reflecting 
repeatedly anicca, anicca, anicca, dukkha, dukkha, dukkha, and antta, antta, antta. Because 
everyone knows anicca, dukkha, and antta but still they are suffering from anicca, dukkha, 
and antta. It seems medicine does not become medicine.  

Thus, if one wants to recover from a headache, one must find out the cause of the 
disease and take medicine. As well, if one does not like the sufferings, one must observe the 
nature of sufferings rather than suffering itself by chariot logic and so on as above. If one can 
see the nature (sunyata) of suffering, at the same time, the sufferings also disappear. For 
instance, the suffering of a dream disappears while one knows that it is a suffering of dream.  As 
well, The Thirty-seven Practices of Bodhisattvas, says; (Ngulchu Thokme, 2006 : 9) 

“All forms of suffering are like a child’s death in a dream. Holding illusory 
appearances to be truly makes you weary. Therefore, when you meet with 
disagreeable circumstances, See them as illusory. This is the practice of 
Bodhisattvas.”  

From the point of view of the emptiness, there is no such things as suffering because that is 
stultified by delusion. Therefore, Shantideva says; (Shantideva, 2009 : 138) 

“Those who wish to put an end to all suffering should meditate on emptiness. 
When one understands emptiness, compassion should arise for those who 
experience suffering as a result of being confused about emptiness. Then, 
while remaining in cyclic existence, to accomplish inconceivable benefit for 
others by means of liberating them from the two extremes of desiring the 
happiness of cyclic existence and fearing suffering, is the fruit of meditating on 
emptiness.”  



14 วารสารพระธรรมทูต ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม - มิถุนายน 2564) 
 

On the other hand, Mehm Tim Mon believes that there is consciousness, mental factors, 
materiality, and nibbana in the ultimate state, (Mehm Tin Mon, 2015 : 21-25) because of this 
concept no one can renounce the suffering completely. Because Nagarjuna says; (Nagarjuna, 
2005 : 5) 

“As long as aggregates are conceived, so long thereby does not the 
conception of I exist. Further, when the conception of I exists, there are action, 
and from it there also is birth.”      

But Shantideva never believe like that in ultimate state and he asserted such as, (Shantideva, 

2009 : 134-135) once neither a thing nor a no‐thing (its emptiness) remains before the mind 
then as there is no other alternative, such as something being both a thing and a no-thing, or 

being neither a thing nor a no‐thing, finally the mind that apprehends (truly existent) objects 
will cease and be totally pacified.  
Therefore, the phrase “better solution” means that the position is more rational. 

3. “The suffering” refers to any of the three kinds of sufferings: suffering of 
suffering, suffering of change, and pervasive suffering 
 The suffering ‘Dukkha’ refers to any of the three kinds of sufferings: suffering of 
suffering (Dukkha-dukkha), suffering of change, (Viparinama-dukkha), and suffering of pervasive 
(Sankhara-dukkha).   

The suffering of suffering refers to feeling of suffering. Which means that we can 
experience suffering of suffering when, before one suffering is over, we are subjected to 
another. We get leprosy, and then we break out in boils, too; and then as well as breaking 
out in boils we get injured. Our father dies and then our mother dies soon afterwards. We are 
pursued by enemies and, on top of that, a loved one dies; and so forth. No matter where we 
are reborn in samsara, all our time is spent in one suffering on top of another, without any 
chance of a moment’s happiness.as well. The Letter to a Friend says:  

“Samsara is like this: there are no good rebirths among the gods, Humans, 
hell beings, hungry ghosts, and animals. Understand that birth is the vessel of 
many sufferings.” (Nagarjuna, 2006 : 14) 

The suffering of change refers to the feeling of pleasure.  That we feel when a state of 
happiness suddenly changes into suffering. One moment we feel fine, satisfied and full after 
a good meal, and then suddenly we are wracked by violent spasms because of parasites in 
our stomach. One moment we are happy, and the next moment an enemy plunder our wealth 



Journal of Dhammaduta Vol. 1 No. 1 (January – June 2021) 15 
 

or our livestock; or a fire burns down our home; or we are suddenly stricken by sickness or 
evil influences; or we receive some terrible news and immediately we are plunged into 
suffering. For indeed, whatever apparent comfort, happiness or prestige is to be found here in 
sarnsara, it lacks the tiniest scrap of constancy or stability, and in the long run can never resist 
the round of suffering. The Letter to a Friend says;  

“One who achieves the pleasure and happiness of Brahmahood, free from 
the desire world, will again become the fuel of Avici and suffer continuously.” 
(Nagarjuna, 13) 

The pervasive suffering refers to neutral feeling. In this case, the ordinary people will not 
feel the all-pervasive suffering as, for example, when one is stricken with a serious plague and 
a small pain in the ears and so forth is not noticeable. But the saintly beings the noble ones 
beyond samsara such as the stream enterers, and so forth will see the all-pervasive suffering 
as suffering, as, for example, when one is nearly recovered from a plague and the small pain 
of an ear infection is experienced as suffering. Treasury of Abhidharma says;  

“When one hair from the palm of the hand goes to the eye, there will be 
discomfort and suffering. The childish, like the palm of the hand, are not aware 
of the hair of all-pervasive suffering. The saintly are like the eye, and will feel 
the all-pervasive suffering”. (Vasubandhu, 2005 : 163) 

Therefore, the suffering ‘Dukkha’ refers to any of the three kinds of sufferings: suffering of 
suffering (Dukkha-dukkha), suffering of change, (Viparinama-dukkha), and suffering of pervasive 
(Sankhara-dukkha). 

4. Mehm Tim Mon’s Practice of Three Characteristics refer to Impermanence, 
Suffering, and Not-self 
 The Buddhad Abhidhamma says, (Mehm Tin Mon, 2015 : 292) there are three 
characteristic marks of mental and corporeal phenomena, i.e., of the five aggregates of 
existence. They form the objects of insight-meditation. These are:  Anicca-lakkhana – the 
characteristic mark of impermanence, Dukkha-lakkhana – the characteristic mark of suffering, 
and Anatta-lakkhana – the characteristic marks of not-self. These three characteristics are 
distinctive specialty thus no one can change it, even buddha himself states like this in 
Anguttara Nikàya; 

“Whether Perfect Ones (Buddhas) appear in the world or whether Perfect 
Ones do not appear in the world, it still remains a firm condition, and 



16 วารสารพระธรรมทูต ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม - มิถุนายน 2564) 
 

immutable fact and fixed law, that all formations are impermanent, that all 
formations are subject to suffering, that everything is without a self”. 
(Anguttara Nikàya, Book IV, Sutta 134.) 

Impermanence means incessant arising and dissolving of ultimate mind and matter is 
impermanence, i.e., human life embodies this flux in the aging process and the cycle of 
repeated birth and death so nothing lasts, and everything decays.  

Suffering refers to incessant arising and dissolving of ultimate mind and matter itself 
is suffering, that follows each rebirth, aging, illness, dying, dissatisfaction from getting what a 
being wishes to avoid or not getting the desired, and so on.  
Not-self means since the mind and body are made up of five aggregates and all these 
aggregates are incessantly forming and perishing, leaving no single entity itself, i.e., there is no 
unchanging, permanent self or soul in nama-rupa or living beings and no abiding essence in 
anything or phenomena. In sum, not self means not permanent entity. Therefore, Mehm Tim 
Mon’s Practice of Three Characteristics refer to Impermanence, Suffering, and Not-self. 

5. Mehm Tim Mon’s practice of the three characteristics is just compatible 
with suffering 
 Mehm Tim Mon’s practice of the three characteristics refer to practice on three 
characteristic marks of mental and material phenomena: impermanence practice, suffering 
practice, and not-self practice. (a) In impermanence practice, while one is practicing 
impermanence, that one is observing the incessant arising and dissolving of nama and rupa in 
the five aggregates through reflects repeatedly ‘anicca, anicca, anicca…’ all the time. While 
deeply observing the incessant arising and dissolving of nama and rupa, one can see that 
mentality and materiality are rapidly fading and have no form or sign at all. At the same time, 
he has the concept of the impermanent nature of nama and rupa in the five aggregates of 
existence. 

(b) In suffering practice, while practicing with suffering, one observes the 
unsatisfactory or suffering nature of nama and rupa in the five aggregates and concentrates 
on that by reflecting repeatedly ‘dukkha, dukkha, dukkha...’ all the time. He gradually loses 
desire for and attachment to the nama and rupa. In other words, he has the concept of the 
suffering nature of nama and rupa in the five aggregates. 
  (b) In not-self practice, while one is seeking the unchanging or permanent self in 
ultimate nama and rupa, one cannot see the self because, in the ultimate state, mind and 



Journal of Dhammaduta Vol. 1 No. 1 (January – June 2021) 17 
 

matter are incessantly arising and dissolving. So, while the one is observing and concentrating 
on the incessant arising and dissolving of nama and rupa through  
reflecting repeatedly ‘anatta, anatta, anatta…’, he can see the mentality and materiality are 
void of self. At that time, one has the concept of the not-self nature of nama and rupa in the 
five aggregates of existence.  
 
The phrase "just compatible with suffering" means impermanence practice, suffering practice, 
and not-self practice are just focusing on impermanence, suffering and not-self rather than 
themselves, thus these are just compatible with suffering. Let us see. If one does not know 
the nature of impermanence, impermanence itself also becomes a cause and condition of 
suffering, as most people suffer from aging and death. Like that, suffering becomes suffering if 
one does not know the nature of suffering. In the same way, not-self also becomes a cause 
and condition of suffering, because, according to Mehm Tim Mon’s point of view, not-self also 
refers to a not permanent entity. Therefore, Mehm Tim Mon’s practice of the three 
characteristics is just compatible with suffering. 

Conclusion 
 In sum, I have shown that Shantideva’s practice of Close Placement of Mindfulness is 
a better solution for suffering rather than Mehm Tim Mon’s practice of three characteristics. 
My argument for this conclusion is:   
 ( 1 )  Shantideva’s practice of Close Placement of Mindfulness is incompatible with 
suffering. 
 (2) The phrase “better solution” means that the position is more rational.  
 (3) “The suffering” refers to any of the three kinds of sufferings: suffering of suffering, 
suffering of change, and pervasive suffering.  
 (4) Mehm Tim Mon’s practice of three characteristics refer to impermanence, non-self, 
and suffering.  
 ( 5 )  Mehm Tim Mon’s practice of the three characteristics is just compatible with 
suffering. 
 Therefore, Shantideva’s practice of Close Placement of Mindfulness is a better solution 
for suffering rather than Mehm Tim Mon’s practice of three characteristics.  

References 
Anguttara Nikàya. Book IV. Sutta 134. 



18 วารสารพระธรรมทูต ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม - มิถุนายน 2564) 
 

Mehm Tin Mon. (2015). The Essence of Buddha Abhidhamma. (Yangon: Published U Wisara 
Housing Estate Dagon Township). 

Ngulchu Thokme. (2006). Rgal Sras Lag Len: The Thirty-seven Practices of Bodhisattvas. 
(Phuentsholing: KMT Press). 

Nagarjuna. (2005). Rinchen Thrangwa: The precious garland Ratnavali. (Phuentsholing: KMT 
Press). 

Nagarjuna. (2006). Letter to Friend (pdf). Alexander Berzin. trans.. March. 

Vasubandhu. (2005). Abhidharmakośakārikā. (Phuentsholing: KMT Press). 
Shantideva. (2009). Bodhisattvacharyavatara. (Delhi: ABC Offset Printers). 



การจัดการรายกรณีเพื่อพิทักษ์สิทธิผู้ใช้บริการในสวัสดิการสังคมไทย* 
(Case Management for Advocate in Social Welfare of Thailand) 

 
พระมหาชาติชาย ปญฺญาวชิโร1 

Phramaha Chatchai Panyavajiro1 
คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  

Faculty of Social Science, Mahachulalongkornrajavidyalaya University   
Corresponding Author, E-mail: nionirup@gmail.com1  

 

บทคัดย่อ  

รูปแบบและกระบวนการเชิงระบบในการทำงานสวัสดิการสังคมกับปัจเจกและครอบครัว
ประกอบด้วยการสร้างสัมพันธภาพ การสืบค้นความต้องการ การเข้าแทรกแซงช่วยเหลือ การติดตาม
ประเมินผลและการส้ินสุดหรือส่งต่อ แม้ว่าจะมีแนวทางท่ีได้เสนอกรอบโครงสร้างในการทำงานกับผู้ใช้บริการ
ดังกล่าวแล้วก็ตามหรือมีแผนการเปล่ียนแปลงอย่างดีก็ไม่ได้หมายความว่ามันจะได้ผลอย่างท่ีต้องการเสมอไป 
เพราะการทำงานกับระบบผู้ใช้บริการอาจประสบกับภาวะวิกฤตหรือการเดินถอยหลังอย่างท่ีไม่ได้คาดคิดมา
ก่อน และความกดดันจากภายนอกท่ีต้องการนักสังคมสงเคราะห์ท่ีมีความไวต่อสถานการณ์ สร้างสรรค์และ
อดทน นักสังคมสงเคราะห์ต้องมีความมุ่งมั่นท่ีจะต่อสู้กับปัญหาและมีแผนในการเข้าแทรกแซงช่วยเหลือเพื่อนำ
ทรัพยากรท่ีมีอยู่อย่างจำกัดไปสู่กลุ่มเป้าหมายได้อย่างทันต่อสถานการณ์ โดยปกติกระบวนการทำงานจะต้องมี
ความยืดหยุ่นไปตามสถานการณ์หรือขั้นตอนต่าง ๆ ท่ีได้วางไว้ก่อนการปฏิบัติงาน 
 

คำสำคัญ : รูปแบบและกระบวนการเชิงระบบ; ปัจเจกและครอบครัว; การสร้างสัมพันธภาพ; การสืบค้น
ความต้องการ; การเข้าแทรกแซงช่วยเหลือ; การติดตามประเมินผล; การส้ินสุดหรือส่งต่อ 
 

Abstract 
 A systematic model and process to social welfare practice with individuals and 
families involves engagement, assessment, intervention, evaluation, and termination. 
Although such an approach provides a structure for working with individuals and families, 
facilitating a planned change is not always straightforward, simple, or without complications. 
Working with client systems whose lives may be steeped in crises, unexpected twists and 
turns, and external pressure requires social workers to be flexible, creative, and patient. 

 
* Received February 2, 2021; Revised April 13, 2021; Accepted April 15, 2021 



20 วารสารพระธรรมทูต ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม - มิถุนายน 2564) 
 

Social workers must be willing to renegotiate or delay plans for interventions and to 
mobilize or develop new resources and supports in order to respond to unanticipated 
circumstances. Typically, the change process is a fluid one that may require returning to 
previous steps. 
 

Keywords (18 pt.): A systematic model and process; individuals and families; 
engagement; assessment; intervention; evaluation; termination 

 

บทนำ 
การทำงานสวัสดิการสังคมปัจจุบันมีการปรับเปล่ียนรูปแบบการทำงานไปค่อนข้างมาก ส่วนหนึ่ง

มาจากรูปแบบปัญหาท่ีเปล่ียนแปลงไปจากอดีตและท้ังระบบการเมือง เศรษฐกิจ สังคม และวัฒนธรรมก็
เปล่ียนแปลงไปมากเช่นเดียวกัน ดังนั้น การทำงานกับมนุษย์ของวงการสังคมสงเคราะห์ท้ังของไทย และ
ต่างประเทศจึงต้องปรับประยุกต์ท้ังรูปแบบ วิธีการ และกระบวนการทำงานเพื่อให้สอดรับกับการเปล่ียนแปลง
นั้น ท้ังนี้ก็เพื่อตอบโจทย์ของสังคมในเรื่องของการป้องกัน แก้ไข ฟื้นฟูและพัฒนาท้ังตัวผู้ใช้บริการและนัก
สังคมสงเคราะห์วิชาชีพเอง เพื่อให้เห็นภาพท่ีชัดเจน ผู้เขียนจึงจะเสนอตัวอย่างรูปแบบและกระบวนการ
ทำงานดังกล่าว เพื่อประกอบการทำงานของนักสังคมสงเคราะห์ผู้กำลังทำงานกับมนุษย์ได้มีเครื่องมือในการ
ทำงานท่ีทันสมัยและเป็นไปตามสถานการณ์ท่ีเกิดขึ้นในปัจจุบัน 

การรับแจ้งเบื้องต้น (Intake Process) 

ศูนย์พัฒนาการจัดสวัสดิการสังคมผู้สูงอายุวาสนะเวศม์จังหวัดพระนครศรีอยุธยาซ่ึงดูแลเก่ียวกับ
การพัฒนาการจัดสวัสดิการสังคมผู้สูงอายุในเขตพื้นท่ี 8 จังหวัดทางตอนเหนือมี จังหวัดพระนครศรีอยุธยา 
จังหวัดลพบุรี และจังหวัดชัยนาท เป็นต้น ได้รับการประสานงานจากสำนักงานพัฒนาสังคมและความมั่นคง
ของมนุษย์ชัยนาท ซ่ึงได้รับการประสานงานจากองค์การบริหารงานส่วนตำบลสะพานหินว่าคุณสิน (นาม
สมมติ) อายุ 76 ปี ทหารปลดประจำการ ร่างกายพิการท่อนล่าง ไม่มีครอบครัวดูแล ไม่มีญาติมิตรท่ีจะให้การ
ดูแลท้ังเรื่องสุขภาพ ท่ีอยู่อาศัยและปัจจัยในการดำรงชีพ นักสังคมสงเคราะห์และเจ้าหน้าท่ีของศูนย์พัฒนาการ
จัดสวัสดิการสังคมผู้สูงอายุวาสนะเวศม์ ซ่ึงต่อไปนี้จะถูกเรียกย่อ ๆ ว่า “ศูนย์วาสนะเวศม์” แทน จึงได้
ประสานไปท่ีองค์การบริหารส่วนตำบลท้องท่ีรับผิดชอบเพื่อลงพื้นท่ีและตรวจสอบข้อเท็จจริงเบื้องต้นเพื่อ
ประเมินการช่วยเหลือลุงสิน ซ่ึงต่อไปนี้จะถูกเรียกว่า “ผู้ใช้บริการ” (Client) แทน 

การแสวงหาข้อเทจ็จริง (Fact Finding) 

ศูนย์วาสนะเวศม์ร่วมกับสำนักงานพัฒนาสังคมและความมั่นคงของมนุษย์จังหวัดชัยนาท คุณจิตร 
(นามสมมติ) ตำแหน่งอาสาสมัครพัฒนาสังคมและความมั่นคงของมนุษย์ตำบลสะพานหิน องค์การบริหารส่วน
ตำบลสะพานหิน โรงพยาบาลหนองมะโมง โรงพยาบาลประจำตำบล และเจ้าหน้าฝ่ายปกครองประจำชุมชน 



Journal of Dhammaduta Vol. 1 No. 1 (January – June 2021) 21 
 

ลงพื้นท่ีตรวจสองข้อเท็จจริงและให้ความช่วยเหลือเบ้ืองต้นโดยกระบวนการเย่ียมบ้าน ได้พบผู้ใช้บริการอายุ 
76 ปี เพศชาย ร่างกายไม่ค่อยแข็งแรงเพราะท่อนล่างพิการ อาศัยอยู่ในเพิงเล็ก ๆ สำหรับอยู่ได้คนเดียว พร้อม
กับจักรยานยนต์คู่ใจโทรม ๆ 1 คัน ท่ีได้รับการแจ้งว่าประสบความเดือดร้อนด้านปัจจัยยังชีพและท่ีอยู่อาศัย
ถาวรและแข็งแรง และผู้ใหญ่บ้านดำ (นามสมมติ) ฝ่ายปกครอง อาสาสมัคร นักสังคมสงเคราะห์จึงได้ทำการ
สอบถามข้อเท็จจริงเพื่อประเมินเรื่องกายจิตสังคมเบ้ืองต้น (Bio-Psycho-Social Assessment) ดังนี้ 

ด้านร่างกาย นักสังคมสงเคราะห์ได้สัมภาษณ์พบว่า ผู้ใช้บริการมีส่วนสูงประมาณ 163 เซนติเมตร 
น้ำหนักตัว 75 กิโลกรัม ค่อนข้างท้วม ผมส้ัน สีผิวดำแดง นัยน์ตาสีน้ำตาล ร่างกายดูเหมือนปกติ แต่ถ้าให้ลุก
เดินจะสังเกตเห็นได้ชัดเจนว่าเป็นผู้พิการร่างกายท่อนล่าง เดินเหินค่อนข้างลำบาก ต้องใช้ไม้เท้ าช่วยในการ
เดินไปมา สอบถามและสืบค้นจากบัตรผู้พิการพบว่า เกิดจากระเบิดในการเข้าร่วมรบสงครามอินโดจีน รวมท้ัง
แรงระเบิดได้ตัดเฉือนอวัยวะเพศบางส่วนขาดหายไปด้วย ดังนั้นจึงทำให้ได้รับความลำบากในการขับถ่ายหนัก 
ขับถ่ายเบาพอสมควร และท่ีสำคัญได้รับการบอกกล่าวจากผู้ใช้ บริการว่า ไม่สามารถมีครอบครัวได้แล้ว
เนื่องจากอวัยวะดังกล่าวขาดหายไป 

ด้านจิตใจ นักสังคมสงเคราะห์ได้สัมภาษณ์ผู้ใช้บริการและฝ่ายปกครองหมู่บ้านพบว่า ผู้ใช้บริการ
ไม่มีประสบการณ์การเป็นโรคทางจิตแต่อย่างใด ไม่เคยใช้สารเสพติดร้ายแรงท่ีจะส่งผลต่อระบบประสาทและ
สภาพจิต ไม่มีประวัติการรักษาผู้ป่วยทางจิต แต่จากการสังเกตพฤติกรรมบางอย่าง เช่น การพูด การแสดงออก 
ของนักสังคมสงเคราะห์ ผู้ใช้บริการดูเป็นคนค่อนข้างโผงผาง พูดจาตรงไปตรงมา ทำให้ท้ังนักสังคมสงเคราะห์
และเจ้าหน้าท่ีท่ีร่วมลงพื้นท่ีต้องพูดให้ผู้ใช้บริการได้ผ่อนคลาย แต่ถือว่าการแสดงออกเช่นนี้เป็นบุคลิกส่วนตัว
ของผู้ใช้บริการนั่นเอง 

ด้านความสัมพันธ์ในครอบครัว นักสังคมสงเคราะห์ได้สัมภาษณ์พบว่า ผู้ใช้บริการอาศัยอยู่เพิงท่ี
ทางสำนักงานพัฒนาสังคมและความมั่นคงของมนุษย์จังหวัดสร้างให้เพียงลำพัง ซ่ึงเมื่อก่อนสมัยเป็นวัยหนุ่ม
และยังแข็งแรงอาศัยอยู่กับนางรื่น (นามสมมติ) ผู้เป็นมารดาและพี่ชาย 2 คน พี่สาว 1 คน ส่วนบิดาได้เสียชีวิต
ไปตั้งแต่ผู้ใช้บริการยังเล็ก ๆ ดังนั้น จึงอาศัยอยู่กันเพียงมารดาทำหน้าท่ีเป็นหัวหน้าครอบครัวส่งเสียลูก ๆ ให้
ได้เรียนหนังสือตามอัตภาพ เนื่องจากขาดบิดาไป และมารดาไม่มีสามีใหม่ ผู้ใช้บริการได้รับการศึกษาจาก
โรงเรียนวัดเนื่องจากเป็นผู้ชายสามารถอาศัยอยู่ในวัดได้ เรียนหนังสือด้วย รับใช้พระในวัดด้วย ผู้ใช้บริการมี
ความสนิทสนมกับมารดามาก มีความรักความเอ้ืออาทรในมารดาเป็นพิเศษ เพราะมารดาทำหน้าท่ีท้ังบิดาและ
มารดาไปพร้อม ๆ กัน ส่วนความสัมพันธ์กับพี่ ๆ คนอ่ืนเป็นไปด้วยดี ต่อเมื่อเติบใหญ่ พี่ ๆ คนอ่ืนได้แยกย้ายไป
มีครอบครัวใหม่ของตนเองในจังหวัดใกล้เคียง จึงไม่ค่อยได้ติดต่อสัมพันธ์กันเท่าท่ีควร ผู้ใช้บริการจึงอาศัยอยู่
กับมารดาเพียงลำพัง สุดท้ายจึงทำให้ขาดการติดต่อกันเนื่องจากการคมนาคมและการติดต่อส่ือสารกันด้านอ่ืน 
เช่น โทรศัพท์เคล่ือนท่ีหรือส่ือโซเชียลมีเดียยังไม่เกิดขึ้นในขณะนั้น จะมีก็เพียงโทรศัพท์บ้าน แต่พี่ ๆ ท่ีได้แยก
ย้ายไปก็ไม่มีโทรศัพท์บ้านอีกด้วย จึงได้ขาดการติดต่อกันในท่ีสุด ต่อมาอีกไม่นานมารดาก็มาเสียชีวิตไป จึงทำ
ให้ ผู้ ใ ช้บริการไม่ เหลือใครท่ี เป็นญาติสนิทในพื้น ท่ีตรงนี้  ดั งนั้น  ผู้ ใช้บริการจึ งได้เข้ ามาทำงานใน
กรุงเทพมหานคร และมีผู้ใหญ่ใจดีได้สนับสนุนให้เข้ารับราชการทหารในท่ีสุด 



22 วารสารพระธรรมทูต ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม - มิถุนายน 2564) 
 

ด้านความสัมพันธ์กับสังคม  นักสังคมสงเคราะห์ได้สัมภาษณ์ผู้ใช้บริการพบว่า ผู้ใช้บริการมี
ความสัมพันธ์ท่ีเป็นปัญหากับชุมชน เพราะห่างเหินจากชุมชนไปนาน โดยเฉพาะอย่างยิ่งกับองค์การบริหาร
ส่วนตำบลและฝ่ายปกครองหมู่บ้าน เนื่องจากผู้ใช้บริการหลังจากปลดประจำการจากทหารแล้ว ได้กลับมาอยู่ท่ี
ชุมชน แต่ไร้ญาติขาดมิตรไม่มีท้ังท่ีอยู่อาศัยและผู้ท่ีจะคอยช่วยเหลือ ผู้ใช้บริการจึงได้แจ้งฝ่ายปกครองและ
องค์การบริหารส่วนตำบลว่าต้องการเพิงท่ีอยู่อาศัยช่ัวคราวเอาไว้กันแดดกันฝน แต่สุดท้ายก็ยังไม่ได้รับการ
อนุมัติเนื่องจากปัญหาเรื่องงบประมาณ ดังนั้น ผู้ใช้บริการจึงได้ทำเรื่องแจ้งไปยังสำนักงานพัฒนาสังคมและ
ความมั่นคงของมนุษย์จังหวัด ทางสำนักงานพัฒนาสังคมและความมั่นคงของมนุษย์จังหวัดจึงได้ส่งเจ้าหน้าท่ีมา
ติดตั้งให้ นอกจากเรื่องท่ีอยู่อาศัยแล้ว ผู้ใช้บริการยังมีปัญหาเรื่องเงินเบ้ียยังชีพผู้สูงอายุและเบี้ยคนพิการอีก
ด้วย เนื่องจากผู้ใช้บริการมีร่างกายไม่สมบูรณ์ จึงให้เจ้าหน้าท่ีฝ่ายปกครองและองค์การบริหารส่วนตำบล
ดำเนินเรื่องเงินให้ แต่หลาย ๆ ครั้งก็มีเรื่องความล่าช้าและความไม่โปร่งใสบางประการ จึงทำให้ผู้ใช้บริการมี
ปากเสียงกับเจ้าหน้าท่ีดังกล่าวบ่อยครั้ง แต่สถานท่ีท่ีผู้ใช้บริการสามารถพึ่งพาอาศัยเป็นประจำในเรื่องปัจจัย 4 
เช่น อาหาร คือ วัดประจำชุมชน จึงมีอยู่ช่วงหนึ่งท่ีผู้ใช้บริการได้เดินเข้าสู่ร่มกาสาวพัตรดังแผนภูมิท่ี 1-2 ท่ี
แสดงความสัมพันธ์กับบุคคลต่าง ๆ ท้ังท่ีอยู่ในครอบครัว ชุมชน และสังคม (Hartman, A., 1978: 465 – 476) 
ดังนี้ 



 
การประเมินสภาวะครอบครัว (Family Assessment) 

ผู้ใช้บริการอาศัยอยู่เพียงลำพัง เนื่องจากบิดามารดาได้เสียชีวิตไปแล้ว พี่ชายและพี่สาวก็ได้แยก
ย้ายไปมีครอบครัวใหม่ รวมถึงในชุมชนและชุมชนใกล้เคียงก็ไม่มีญาติท่ีสามารถพึ่งพาอาศัยได้ ผู้ใช้บริการมี
ร่างกายพิการประกอบอาชีพค่อนข้างลำบาก ท่ีสามารถดำรงอยู่ได้ก็ด้วยความช่วยเหลือเรื่องปัจจัยดำรงชีพจาก
เพื่อนบ้านและวัดประจำชุมชนตามความจำเป็นเท่านั้น นอกจากนั้นก็มีเบ้ียยังชีพผู้สูงอายุและเบี้ยคนพิการ
บางส่วน ซ่ึงไม่เพียงพอต่อการดำรงชีพอย่างมีคุณภาพได้ 

การประเมินความเสี่ยง (Risk Assessment) 
การประเมินความเสี่ยงของผู้ใช้บริการ 
1. ผู้ใช้บริการอาศัยอยู่เพียงลำพังในเพิงช่ัวคราว มีเพียงเพื่อนบ้านและวัดประจำชุมชนช่วยเหลือ

เรื่องอาหารและเครื่องดื่มท่ีจำเป็นในบางครั้งบางคราวเท่านั้น ถ้าหากเกิดเจ็บป่วยหรือขาดอาหารและเครื่องดื่ม
หรือปัจจัยยังชีพท่ีจำเป็นอาจจะเป็นอันตรายต่อร่างกายและชีวิตได้ 

2. ผู้ใช้บริการมีโรคประจำตัวคือเบาหวานและความดันและโรคคนสูงอายุอ่ืน ๆ เช่น โรควูบ ไม่มี
ใครดูแลใกล้ชิด ถ้าหากเกิดโรคกำเริบข้ึนมาอาจจะเป็นอันตรายต่อชีวิตได้ หรือถ้าหากยาหมดกะทันหัน เกิด
โรคความดันขึ้นมาอาจจะเป็นอันตรายได้เช่นเดียวกัน 

3. ผู้ใช้บริการหลังจากปลดจากราชการแล้วก็ไม่มีรายได้อ่ืนนอกจากเบี้ยยังชีพผู้สูงอายุกับเบี้ยคน
พิการ ประกอบอาชีพไม่ได้ จึงมีความเส่ียงพอสมควรหากเกิดโรคหรือภาระอ่ืนใดท่ีจำเป็นต้องใช้เงินเป็นจำนวน
มากในการดูแลรักษาหรือในการจับจ่ายค่าอาหารหรือเครื่องดื่มท่ีจำเป็น 



20 วารสารพระธรรมทูต ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม - มิถุนายน 2564) 
 

4. ผู้ใช้บริการอาศัยอยู่ในเพิงช่ัวคราวซ่ึงไม่มีความแข็งแรงพอท่ีจะป้องกันลมแดดพายุหนัก ๆ ได้ 
จึงอาจจะเป็นอันตรายได้ถ้าหากเกิดพายุหนัก หรือในระยะยาวก็จะพุพังไปในท่ีสุด และสัตว์มีพิษสามารถเข้า
ไปอยู่อาศัยได้ง่ายเนื่องจากตั้งอยู่ติดพื้นดินเป็นพิเศษอันอาจจะทำอันตรายต่อร่างกายได้ 

5. เพิงท่ีอยู่อาศัยอาศัยพื้นท่ีของเพื่อนบ้าน ซ่ึงในอนาคตถ้าหากเพื่อนบ้านต้องการท่ีจะนำพื้นท่ีตรง
นี้ไปใช้ประโยชน์อย่างอ่ืน ก็อาจจะทำให้ผู้ใช้บริการไม่มีพื้นท่ีอาศัย ซ่ึงอาจจะส่งผลต่อการดำรงชีพในระยะยาว
ได้ 

การประเมินความเสี่ยงการส่งต่อผู้ใช้บริการ 
1. การส่งต่อผู้ใช้บริการเข้าศูนย์วาสนะเวศม์ ทีมสหวิชาชีพได้ประชุมปรึกษากัน โดยนักสังคม

สงเคราะห์ประจำศูนย์วาสนะเวศม์เป็นบุคคลท่ีจะประเมินความเส่ียงว่าจะรับเข้าหรือไม่ เพราะผู้ใช้บริการไม่มี
ความพร้อมท้ังทางร่างกายและสภาพสังคมท่ีอาศัยอยู่ ไม่มีญาติท่ีพอจะพึ่งพาได้ ถึงแม้จะเหลือญาติพี่น้องคือ
บรรดาหลาน ๆ ท่ีเป็นลูกของพี่ชายและพี่สาว แต่ขาดการติดต่อกันตั้งแต่พี่ชายพี่สาวได้แยกย้ายไปมีครอบครัว
ใหม่แล้ว ดังนั้น การใช้ชีวิตในปัจจุบันจึงเป็นเพียงการอาศัยเพื่อนบ้านและวัดในส่วนของปัจจัย 4 ในการดำรง
ชีพเท่านั้น 

2. ในส่วนของชุมชนท่ีผู้ใช้บริการอาศัยอยู่ ถึงแม้จะมีอาสาสมัคร ผู้ใหญ่บ้าน กำนัน และองค์การ
บริหารส่วนตำบลท่ีดูแลเรื่องสวัสดิการท้ังอาหาร เครื่องดื่ม หรือท่ีอยู่อาศัยและยารักษาโรค แต่เป็นการ
ช่วยเหลือเพียงบางส่วนเท่านั้น ไม่สามารถดูแลในทุก ๆ เรื่อง ทุก ๆ ครั้งได้ ดังนั้น การท่ีจะปล่อยให้ผู้ใช้บริการ
อาศัยอยู่ในชุมชนต่อไป จึงเป็นการเส่ียงอย่างมากต่อการดำรงชีพในช่วงบั้นปลายชีวิต เพราะร่างกายก็พิการ 
ญาติพี่น้องก็ไม่มี ปัจจัย 4 ก็มีไม่เพียงพอในการดำรงชีพในระยะยาว ถึงแม้ว่าชุมชนจะยังมีความเก้ือกูลกันอยู่
ในระดับหนึ่ง แต่เพื่อนบ้านและวัดประจำชุมชนก็มีภาระอย่างอ่ืนท่ีมีความจำเป็นท่ีจะต้องบริหารจัดการ
เช่นเดียวกัน จึงอาจจะดูแลผู้ใช้บริการได้ไม่เต็มท่ีเท่าท่ีผู้ใช้บริการต้องการได้ ดังนั้น ทีมสหวิชาชีพจึงได้ประเมิน
ความเส่ียงในเรื่องการจะให้อาศัยอยู่ในชุมชนต่อไปหรือไม่โดยนักสังคมสงเคราะห์ประจำศูนย์วาสนะเวศม์ว่า 
เห็นสมควรรับเข้าหรือส่งต่อมายังศูนย์วาสนะเวศม์จังหวัดอยุธยาในท่ีสุด เพราะท่ีนี่สามารถให้บริการปัจจัย 4 
ได้ในระดับมาตรฐานระดับหนึ่ง แต่สิทธิท่ีผู้ใช้บริการจะเสียไปเมื่อเข้ามาอยู่ในท่ีนี้แล้วคือ จะไม่ได้รับเบี้ยยังชีพ
ผู้สูงอายุและเบ้ียคนพิการ 

การประเมินความต้องการ (Needs Assessment) 
การประเมินความต้องการของผู้ใช้บริการ 
1. การรับเข้ามาอาศัยอยู่ในศูนย์วาสนะเวศม์ เริ่มแรกผู้ใช้บริการต้องได้รับการอบรมเก่ียวกับ

กฎระเบียบข้อบังคับหรือข้อปฏิบัติในการเข้ามาอยู่ในสถานท่ีราชการ 
2. ผู้ใช้บริการจะต้องได้รับการบริการในเรื่องปัจจัย 4 ได้แก่ อาหาร เครื่องนุ่งห่ม ท่ีพักอาศัยท่ี

มาตรฐาน และยารักษาโรคท่ีจำเป็น 
3. ผู้ใช้บริการมีโรคประจำตัวคือเบาหวานและความดันและโรคคนสูงอายุอ่ืน ๆ จะต้องได้รับการ

ตรวจรักษาเป็นประจำจากแพทย์ผู้เช่ียวชาญ 



Journal of Dhammaduta Vol. 1 No. 1 (January – June 2021) 21 
 

4. ผู้ใช้บริการจะต้องได้รับการดูแลเอาใจใส่เท่าท่ีจำเป็นจากเจ้าหน้าท่ีประจำศูนย์หรือมีพี่เล้ียงดูแล
ท้ังกลางวันและกลางคืน 

5. ผู้ใช้บริการจะต้องได้รับการฝึกทักษะในการอยู่ร่วมกับคนสูงอายุอ่ืน ๆ ท้ังหญิงและชาย ซ่ึง
อาจจะมีช่วงว่างระหว่างเพศหรือวัยได้ และการอยู่ร่วมกับเจ้าหน้าท่ี ผู้บริหารและผู้ท่ีเก่ียวข้องกับศูนย์ ซ่ึง
ส่วนมากจะอยู่ในวัยหนุ่มสาว อยู่ในรุ่นราวคราวเดียวกับลูก ๆ ของผู้ใช้บริการ 

6. ผู้ใช้บริการจะต้องได้รับการส่งต่อไปในท่ีอ่ืน เช่น ศูนย์ อ่ืน  ๆ หรือกลับสู่ชุมชน ถ้าหาก
ผู้ใช้บริการร้องขอและไม่มีความเส่ียงต่อการดำรงชีพในบั้นปลาย 

การประเมินความต้องการในการส่งต่อผู้ใช้บริการ 
ผู้ใช้บริการมีความต้องการท่ีจะเข้าไปอาศัยอยู่ในศูนย์วาสนะเวศม์เพราะมีระบบการบริการท่ีดีกว่า

ท่ีได้รับในชุมชนท่ีตนเองอาศัยอยู่ หรืออย่างน้อยก็มีอาหารบริโภคและมีท่ีพักท่ีหลับนอนเป็นกิจจะลักษณะ อัน
จะบรรเทาความกังวลในเรื่องท่ีกำลังประสบอยู่นี้ได้ และทางศูนย์ก็มีศักยภาพ มีเจ้าหน้าดูแลท่ีพร้อมสมบูรณ์
ตามมาตรฐานของกระทรวงการพัฒนาสังคมและความมั่นคงของมนุษย์ ในศูนย์มีสถานพยาบาลรักษาในยาม
เจ็บป่วย ถ้าเจ็บป่วยหนักนักสังคมสงเคราะห์ก็สามารถประสานเข้าไปรักษาท่ีโรงพยาบาลสมเด็จพระสังฆราชท่ี
อยู่ใกล้เคียงกันได้ หรือสามารถส่งต่อเข้าไปรักษาท่ีโรงพยาบาลประจำจังหวัดได้ นอกจากนี้ภายในศูนย์ยังมี
ระบบบริการเพื่อฟื้นฟูสุขภาพ มีระบบการบริการการออกกำลังกายในทุก ๆ เช้า มีระบบสันทนาการในเกือบ
ทุกสัปดาห์เพื่อเป็นการผ่อนคลายทางอารมณ์ของผู้สูงอายุภายในศูนย์ รวมท้ังมีระบบบริการด้านจิตวิญญาณ
ด้วยการจัดให้มีพระสงฆ์มาบรรยายธรรมตามแต่โอกาสเอ้ืออำนวย มีศาลาสำหรับสวดมนต์ภาวนาสำหรับ
ผู้สูงอายุท่ีมีความต้องการพักผ่อนหย่อนใจจากอารมณ์อันไม่พึงปรารถนาภายนอก และในทุก ๆ เดือนภายใน
ศูนย์จะมีผู้มาบริจาคจตุปัจจัยท่ีจำเป็นเพื่อใช้ในการดำรงชีพ เช่น เส้ือผ้า ยารักษาโรค สบู่ ยาสีฟัน ผ้าเช็ดตัว 
เป็นต้น และท่ีสำคัญผู้บริจาคท่ีมีกำลังทรัพย์พอสมควรก็ได้มอบปัจจัยสำหรับจับจ่ายใช้สอยตามอัธยาศัยอีก
ส่วนหนึ่ง ซ่ึงระบบบริการต่าง ๆ ดังกล่าว ทีมสหวิชาชีพโดยนักสังคมสงเคราะห์ประจำศูนย์ได้ประเมินแล้วว่า
จะเป็นประโยชน์สูงสุดแก่ผู้ใช้บริการและอาจจะถือว่าเป็นสถานท่ีพำนักแหล่งสุดท้ายของชีวิตสำหรับ
ผู้ใช้บริการและสามารถทำให้ผู้ใช้บริการไม่มีความกังวลใด ๆ ในเรื่องปัจจัย 4 ในท่ีสุด 

การกำหนดเป้าหมายและแผนการบริการสวัสดิการสังคม (Care Plan/Planning) 
นักสังคมสงเคราะห์ได้นำมติท่ีประชุมสหวิชาชีพอันประกอบด้วยแพทย์ พยาบาล นักจิตวิทยาและ

นักพัฒนาสังคมบ้านวาสนะเวศม์ เพื่อวางแผนให้การช่วยเหลือแก่ผู้ใช้บริการโดยคำนึงถึงความจำเป็นเร่งด่วน
และแผนการฟื้นฟูสุขภาพกาย สุขภาพจิต การป้องกันและแก้ไขปัญหาในระยะส้ันและยาว รวมถึงการพัฒนา
ศักยภาพท้ังด้านร่างกาย จิตใจ อารมณ์ สังคมและอาชีพ ดังนี้ 

1. ทำเรื่องส่งตัวจากสำนักงานพัฒนาสังคมและความมั่นคงของมนุษย์จังหวัดชัยนาทเพื่อรับตัวเข้า
มาอยู่ศูนย์วาสนะเวศม์ 

2. ทำเรื่องส่งตัวเพื่อตรวจสุขภาพและตรวจโรคประจำตัวในโรงพยาบาลสมเด็จพระสังฆราชจังหวัด
พระนครศรีอยุธยา 



22 วารสารพระธรรมทูต ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม - มิถุนายน 2564) 
 

3. ศูนย์วาสนะเวศม์รับผู้ใช้บริการเข้าพักอาศัยรวมท้ังส่งเสริมสนับสนุนในเรื่องปัจจัย 4 ในการ
ดำรงชีพ เครื่องอุปโภคบริโภค ตลอดช่วงท่ีอาศัยอยู่ภายในศูนย์ 

4. ประสานกับโรงพยาบาลสมเด็จพระสังฆราชเพื่อเข้ารับการตรวจสุขภาพและโรคประจำตัวเป็น
ระยะ ๆ เก่ียวกับโรคเบาหวานและความดัน 

5. จัดฝึกอบรมเรื่องกฎระเบียบข้อบังคับภายในศูนย์และการฝึกอบรมเพื่อการอยู่ร่วมกันอย่างสันติ
สุขสำหรับผู้เข้ามาใหม่ 

6. การให้ผู้ใช้บริการกระทำกิจวัตรประจำวันด้วยตนเองร่วมกับผู้ใช้บริการรายอ่ืน เช่น การดูแล
ความสะอาดของท่ีพักอาศัย การอาบน้ำล้างหน้าแปรงฟัน การรับประทานอาหารร่วมกัน หรือกิจกรรมอ่ืนใด 
เช่น การออกกำลังกายช่วงเช้า การทำกิจกรรมเพื่อผ่อนคลายร่วมกับคนอ่ืน ๆ ภายในทีม เวลาในการเข้าท่ี
หลับนอน มารยาทในการใช้ท่ีหลับนอน เป็นต้น 

7. การจัดบริการการให้คำปรึกษาเรื่องการดูแลสุขภาพด้วยตนเองเบื้องต้นจากคณะแพทย์จาก
โรงพยาบาลภายในจังหวัด 

8. การจัดบริการด้วยโครงการต่าง ๆ เช่น โครงการธรรมะบำบัด ด้วยการฝึกปฏิบัติสติปัฏฐาน 4 
หรือทำวัตรสวดมนต์ โครงการผู้สูงวัยใส่ใจลูกหลาน โครงการส่งเสริมสุขภาวะให้ผู้สูงอายุมีความสุขและมี
คุณค่า (Happy Home) เป็นต้น 

การดำเนินงาน (Implementation) 
เมื่อแผนได้จัดวางเป็นท่ีเสร็จเรียบร้อยแล้ว นักสังคมสงเคราะห์จึงได้ดำเนินการตามแผนท่ีวางไว้

ตามข้ันตอนต่าง ๆ ดังต่อไปนี้ 
1. นักสังคมสงเคราะห์ประสานโรงพยาบาลสมเด็จพระสังฆราชเพื่อตรวจสุขภาพเบื้องต้นและโรค

ประจำตัวคือเบาหวานและความดัน การตรวจเก่ียวกับสภาวะพิการ 
2. นักสังคมสงเคราะห์นำส่งผู้ใช้บริการเข้าสู่โรงพยาบาลสมเด็จพระสังฆราชเพื่อตรวจโรคและ

ผลกระทบจากสภาวะพิการร่างกายท่อนล่าง ผลตรวจสุขภาพอยู่ในภาวะปกติ 
3. นักสังคมสงเคราะห์ให้ผู้ใช้บริการกรอกประวัติเบื้องต้นเพื่อใช้เป็นหลักฐานสำคัญในการติดต่อ

กับผู้ท่ีเก่ียวข้องกับผู้ใช้บริการ (ถ้าหากจะมี) หรือในการส่งต่อในอนาคต 
4. นักสังคมสงเคราะห์รับผู้ใช้บริการเข้าพักอาศัยอยู่ในศูนย์วาสนะเวศม์เพื่อให้บริการด้านปัจจัย 4 

ตลอดจนเครื่องอุปโภคบริโภคท่ีสำคัญและจำเป็นต่อการดำเนินชีวิตของผู้สูงอายุ 
5. นักสังคมสงเคราะห์และเจ้าหน้าท่ีประจำศูนย์ให้บริการด้านการฝึกอบรมกฎระเบียบข้อบังคับ

สำหรับการเข้าพักอาศัยอยู่ภายในศูนย์ ท้ังนี้เพื่อการอยู่ร่วมกันอย่างผาสุกกับผู้สูงอายุคนอ่ืน ๆ เพื่อไม่ให้เกิด
ความเหล่ือมล้ำระหว่างกันและระหว่างผู้บริหารและเจ้าหน้าท่ีปฏิบัติงานในส่วนต่าง ๆ ของศูนย์ 

6. นักสังคมสงเคราะห์ร่วมกับฝ่ายศาสนาและหน่วยราชการในท้องท่ี เช่น องค์การบริหารส่วน
ตำบลบ่อโพง โรงพยาบาลสมเด็จพระสังฆราช จัดบริการท่ีจำเป็นต่อการใช้ชีวิตภายในศูนย์ท้ังบริการด้าน
ร่างกาย อารมณ์ สังคม และจิตวิญญาณ เช่น จุดออกกำลังกาย สถานท่ีฝึกอบรมด้านวิชาชีพ สถานท่ีสำหรับ



Journal of Dhammaduta Vol. 1 No. 1 (January – June 2021) 23 
 

สวดมนต์ไหว้พระเพื่อผ่อนคลายอารมณ์กังวล สถานท่ีสำหรับการฝึกเจริญสติปัฏฐาน 4 (กาย เวทนา จิต ธรรม) 
เพื่อให้เป็นไปตามสิทธิของผู้สูงอายุท่ีจะพึงได้รับจากหน่วยงานของรัฐหรือเอกชนท่ีบัญญัติไว้ในพระราชบัญญัติ
ผู้สูงอายุ พ.ศ. 2546 แก้ไขเพิ่มเติม ฉบับท่ี 2 พ.ศ. 2553 มาตรา 11 (1) – (13) (The Act on the Elderly, 
B.E. 2546 (2003 A.D.) 

การติดตามผลการดำเนินงาน/ผลที่เกิดขึ้น/ผลกระทบ (Output/Outcome/Impact) 
เพื่อให้เป็นไปตามหลักการสากลและมาตรฐานการให้บริการทางวิชาชีพสังคมสงเคราะห์และ

สวัสดิการสังคม นักสังคมสงเคราะห์และทีมสหวิชาชีพจึงได้ติดตามประเมินผลตามข้ันตอนต่าง ๆ ดังนี้ 
1. การติดตามในการทำเรื่องส่งตัวผู้ใช้บริการไปรักษาต่อท่ีโรงพยาบาลสมเด็จพระสังฆราชและ

โรงพยาบาลพระนครศรีอยุธยา ทำให้ผู้ใช้บริการได้รับการตรวจรักษาจากแพทย์ท่ีมีความเช่ียวชาญเฉพาะด้าน
และสามารถให้การรักษาได้อย่างทันท่วงที 

2. การติดตามเรื่องการรักษาโรคเบาหวาน ความดันและภาวะพิการ  หลังการเข้าพักอาศัยอยู่
ภายในศูนย์เรียบร้อยแล้ว นักสังคมสงเคราะห์และทีมแพทย์พยาบาลได้ส่งตัวผู้ใช้บริการเข้ารับการตรวจรักษา
ตามช่วงเวลาท่ีกำหนดและเฝ้าติดตามอย่างใกล้ชิด ท้ังนี้ภายในศูนย์ยังมีจุดบริการพยาบาลเบ้ืองต้นท่ีทำให้
ผู้ใช้บริการได้รับการรักษาอย่างทันท่วงที ซ่ึงผู้ใช้บริการเมื่อได้รับการตรวจรักษาจากแพทย์วิชาชีพสุขภาพก็อยู่
ในสภาวะปกติดี  

3. นักสังคมสงเคราะห์และนักพัฒนาสังคมภายในศูนย์ได้ติดตามและประเมินผลการจัดท่ีอยู่อาศัย
เครื่องอุปโภคบริโภคและปัจจัยในการดำรงชีพว่าเป็นไปตามมาตรฐานและเป็นไปตามสิทธิท่ีผู้สู งอายุจะได้รับ
หรือไม่ เพื่อให้ผู้ใช้บริการได้ใช้ชีวิตท่ีเหลืออยู่อย่างมีความสุข 

4. นักสังคมสงเคราะห์ได้ติดตามสภาวะด้านร่างกายท่ีพิการของผู้ใช้บริการ ถ้าหากมีอาการผิดปกติ
ก็จะนำส่งโรงพยาบาลสมเด็จพระสังฆราชและโรงพยาบาลประจำจังหวัดเพื่อทำการตรวจรักษาต่อไป 

5. ผู้ใช้บริการเมื่อเข้ามาอาศัยอยู่ภายในศูนย์ช่วงแรก มีภาวะซึมเศร้า เข้ากับคนอ่ืน ๆ ไม่ค่อยได้ 
นักสังคมสงเคราะห์จึงได้ประสานไปยังนักสังคมสงเคราะห์ฝ่ายจิต แพทย์ฝ่ายจิต รวมถึงพระสงฆ์ทางฝ่าย
ศาสนาเพื่อจัดบริการด้านคำปรึกษา การใช้ชีวิต ทำให้ผู้ใช้บริการมีสุขภาพจิตท่ีดีขึ้น และขณะนี้ก็อยู่ในสภาวะ
ปกติ เข้ากับคนอ่ืนได้ดี ถึงแม้จะเป็นคนท่ีมีบุคลิกพูดจาโผงผางไม่เกรงใจใครก็ตาม 

6. นอกจากนี้นักสังคมสงเคราะห์และเจ้าหน้าท่ีประจำศูนย์ยังได้ติดตามและส่งเสริมให้ผู้ใช้บริการ
ได้รับสิทธิท่ีพึงมีพึงได้ต่าง ๆ ตามท่ีกฎหมายกำหนดและตามขนบธรรมเนียมประเพณีท่ีดีของไทย หรือการได้
กลับคืนสู่ชุมชนของตน ถ้าหากในอนาคตไม่ต้องการอยู่อาศัยภายในศูนย์แล้ว เพราะตระหนักรู้ว่าท่ี ๆ ท่ีดีท่ีสุด
สำหรับผู้ใช้บริการก็คือชุมชนบ้านเกิดและการโอบอุ้มโดยชุมชนนั่นเอง 

7. นักสังคมสงเคราะห์ได้ติดตามผลท่ีเกิดจากการปฏิบั ติจิตภาวนาหรือสติปัฏฐาน 4 ตลอด
ระยะเวลา 3 เดือน ทุกอาทิตย์ ๆ ละ 3 วัน ๆ ละ 1 ช่ัวโมง และสามารถสังเกตเห็นพฤติกรรมของผู้ใช้บริการท่ี
เปล่ียนแปลงไปในทางท่ีดีขึ้น จากท่ีเป็นคนขี้โมโห พูดจาโผงผางไม่เกรงใจใคร มีอาการท่ีสงบเสงี่ยม พูดจา



24 วารสารพระธรรมทูต ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม - มิถุนายน 2564) 
 

ราบเรียบ มีสติและมีความสุขท่ีสังเกตเห็นได้จากสีหน้า ท่าทาง การพูดจา การเข้ากับผู้สูงอายุรายอ่ืนได้ดี (ดัง
รายละเอียดในรายงานเล่มสมบูรณ์) 

8. และท่ีสำคัญท่ีสุดคือ การท่ีท้ังนักสังคมสงเคราะห์และผู้ใช้บริการต่างได้สะท้อนตัวตนและการ
ประเมินตนเองผ่านกิจกรรมท่ีได้ทำร่วมกันคือการเจริญสติปัฏฐาน 4 ผู้ให้บริการมีความสุขและมีความยินดีเป็น
อย่างยิ่งท่ีจะสรรหาบริการท่ีดีท่ีสุดเพื่อผู้ใช้บริการ และผู้ใช้บริการได้สะท้อนการให้บริการว่า มีความสุขและมี
จิตใจสงบขึ้นกว่าเดิมมากหลังจากได้ผ่านการเจริญสติปัฏฐาน แต่ส่ิงท่ีผู้ใช้บริการได้สะท้อนให้ผู้ให้บริการ
รับทราบคือ ในเรื่องของปัจจัยในการดำรงชีพในศูนย์ เช่น อาหาร เครื่องอุปโภคบริโภค อยากให้มีเพิ่มขึ้น 
เพราะท่ีมีอยู่ยังไม่เพียงพอเท่าท่ีควร นอกจากนี้ ยังอยากให้ผู้บริหาร เจ้าหน้าท่ีเอาใจใส่ดูแล มีท่าทีท่ีเป็นมิตร 
และให้คำปรึกษาท่ีเอ้ือต่อการตัดสินใจเลือกใช้บริการท่ีมีอยู่ตามสิทธิต่อไป 

สรุป 
รูปแบบและกระบวนการทำงานสังคมสงเคราะห์ประกอบด้วยการรับเรื่องเบ้ืองต้นเพื่อสอบถาม

ข้อมูลท่ีจำเป็นพื้นฐานและการสร้างสัมพันธภาพทางวิชาชีพสำหรับวางแผนในการช่วยเหลือต่อไป ต่อแต่นั้นจะ
เป็นการสืบค้นข้อมูลท้ังการสืบค้นเอกสารและการลงพื้นท่ีหรือการเย่ียมบ้านเพื่อการมองปัญหาได้อย่างชัดเจน
และสร้างสัมพันธภาพท่ีดีกับผู้ใช้บริการและประเมินความต้องการของผู้ใช้บริการ เมื่อได้ข้อมูลท่ีชัดเจนและ
อ่ิมตัวนักสังคมสงเคราะห์จะได้ทำการวางแผนร่วมกับผู้ใช้บริการ เมื่อแผนเป็นท่ีชัดเจนและน่าพอใจแล้วก็จะ
นำแผนดังกล่าวไปสู่ภาคปฏิบัติ ท้ังนี้แผนนี้สามารถปรับปรุงหรือปรับเปล่ียนได้ตลอดเวลาตามความเหมาะสม
กับสถานการณ์ท่ีเกิดขึ้น ถ้าผลท่ีเกิดขึ้นออกมาดีก็จะดำเนินการต่อไป ถ้าไม่ดีจะมีการปรับปรุงแก้ไข และถ้า
ปัญหาเกินความสามารถของนักสังคมสงเคราะห์ก็จะมีการยุติเรื่องและส่งต่อไปยังหน่วยงานท่ีพร้อมสำหรับการ
ช่วยเหลือผู้ใช้บริการต่อไป 
 

เอกสารอ้างอิง 
Hartman, A. (1978). Diagrammatic assessment of family relationships. Social Casework, 59. 
Marla Berg-Weger. (2016). Social Work and Social Welfare: An invitation (4th ed.). New York:  
 Routledge. 
Ministry of Social Development and Human Security. Department of Older Persons. (n.y.).  
 The Act on the Elderly. B.E. 2546 (2003 A.D.). No place: No press. 



การมีชีวิตที่ดีในยุคโควิด 19 ในมุมมองศาสนาพุทธเถรวาท* 
A Comparison Living Well in the Age of COVID-19 in Theravada Buddhism 

 
พระจีรศักด์ิ ติกฺขวีโร1 

PhraJeerasak tikakviro1 
หลักสูตรพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  

Department of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University   
Corresponding Author, E-mail: 6401101005@gmail.com1  

 

บทคัดย่อ  

บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาแนวคิดเรื่องหลักธรรมในพระพุทธศาสนาเถรวาท ในการใช้
ชีวิตต่อการเผชิญโรคโควิด-19 และผลกระทบจากโรคโควิด-19 ด้วยการศึกษาจากเอกสารและงานวิจัย ผล
การศึกษาพบว่า แนวคิดเรื่องหลักธรรรมในพระพุทธศาสนาเถรวาทนั้นมีหลากหลาย ดังในพระสุตตันตปิฎกว่า 
ศรัทธาเป็นทรัพย์ เครื่องปล้ืมใจอันประเสริฐท่ีสุดของบุรุษในโลกนี้  ธรรมท่ีบุคคลประพฤติดีแล้วย่อมนำ
ความสุขมาให้ สัจจะแลเป็นรสยังประโยชน์ให้สำเร็จกว่ารสท้ังหลาย นักปราชญ์ท้ังหลายกล่าวชีวิตของบุคคลผู้
เป็นอยู่ด้วยปัญญาว่าประเสริฐท่ีสุด ฯ บุคคลย่อมข้ามโอฆะได้ด้วยศรัทธา ย่อมข้ามอรรณพได้ด้วยความไม่
ประมาท ย่อมล่วงทุกข์ได้ด้วยความเพียร ย่อมบริสุทธ์ิได้ด้วยปัญญา ฯ ในทางพระพุทธศาสนานั้นย่อมเข้าใจถึง
ความเป็นไปของโลกท่ีวางสติไว้ในการรับรู้ โลกเป็นส่ิงท่ีรับรู้ทางสัมผัส ความเข้าใจในธรรมชาติของสรรพส่ิง
เป็นส่ิงท่ีสำคัญ การใช้สติเป็นตัวกำหนดส่ิงท่ีเกิดขึ้นและใช้ปัญญาพิจารณาไตร่ตรองเป็นการช่วยรักษาเยียวยา
เมื่อเกิดโรคนั้นเอง 

ในขณะท่ีการเผชิญหน้ากับเช้ือโรคโควิด-19 ความไม่ประมาทและความเข้าใจในสัจจะของโลก
ในทางพระพุทธศาสนาย่อมทำให้รอดพ้นจากเช้ือโควิด-19 การพิจารณาไตร่ตรองข่าวสารท้ังหมดด้วยปัญญา มี
สติพร้อมท้ังการรักษาท่ีถูกต้อง การรักษาสุขภาพร่างกายให้แข็งแรง รักษาใจให้เป็นปรกติไม่ตื่นตระหนกพร้อม
ท่ีจะเผชิญหน้ากับปัญหา ย่อมข้ามผ่านสถานการณ์โควิด-19 ได้ 
 

คำสำคัญ : คุณภาพชีวิต; โรคโควิด 19; พระพุทธศาสนาเถรวาท 
 

Abstract 
This article aims to study the concept of morality in Buddhist scriptures in the 

context of living through the COVID-19 pandemic and its impact. Through the examination of 

 
* Received March 2, 2021; Revised April 22, 2021; Accepted April 22, 2021 



26 วารสารพระธรรมทูต ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม - มิถุนายน 2564) 
 

documents and research, it was found that the moral concepts in Buddhist scriptures are 
diverse. In the Dhammapada, it is stated that faith is the most precious treasure, bringing the 
highest joy to humans. Good conduct leads to happiness, and truthfulness is more beneficial 
than falsehood. Wise individuals recognize that a virtuous life is the most precious. They can 
overcome obstacles through faith, avoid wrongdoing through mindfulness, endure suffering 
with patience, and achieve purity through wisdom. In Buddhism, understanding the 
impermanence of the world and using mindfulness to perceive it are crucial. The world is 
something to be sensed, and understanding the nature of all things is essential. Using 
consciousness to determine what happens and using wisdom to evaluate are ways to heal 
when one faces illness. 

While facing the COVID-19 virus, practicing mindfulness and understanding the 
truth of the world according to Buddhist teachings can help protect against it. Considering 
information with wisdom, having mindfulness, maintaining physical health, and keeping a 
calm heart ready to face challenges can help navigate through the COVID-19 situation. 
 

Keywords (18 pt.): Quality of Life; Covid-19 Decease; Theravada Buddhism 
 

บทนำ 
ศาสนาเป็นส่ิงท่ีเกิดขึ้นมาจากความต้องการของมนุษย์ ในเริ่มแรกนั้นศาสนาถูกกำหนดขึ้นมาเพื่อ

ขจัดความกลัวส่ิงต่าง ๆ ท่ีอยู่รอบตัวของมนุษย์ เช่น ปรากฏการต่าง ๆ ทางธรรมชาติโดยอ้างว่าเป็นการกระทำ
ของผู้ท่ีมีฤทธ์ิมากกว่าตน (ปรีชา ช้างขวัญยืน, สมภาร พรมทา, 2552 : 31-32) เมื่อมนุษย์มีความเข้าใจใน
ธรรมชาติมากขึ้นศาสนาจึงเกิดเป็นศาสนาท่ีมีเหตุผลมีแบบแผนและกลายเป็นแนวทางในการดำเนินชีวิต ความ
เช่ือความศรัทธากิจกรรมและพิธีกรรมต่าง ๆ ของแต่ละศาสนาก็กลายมาเป็นวัฒนธรรมประเพณีท่ีทำสืบต่อกัน
มาเป็นระยะเวลาอันยาวนาน 

ศาสนาทุกศาสนาเป็นท่ีพึ่งพาทางจิตใจของมนุษย์ มีหลักธรรมคำสอนท่ีมุ่งหมายให้คนเป็นคนดี มี
พิธีกรรมและเครื่องหมายเป็นสัญลักษณ์ท่ีบ่งบองความเป็นศาสนานั้น ๆ บุคคลไม่ว่าจะอยู่ในฐานะหรือบทบาท
ใดก็ตามจะต้องยึดหลักธรรมในการดำเนินชีวิต เพราะธรรมหรือคำส่ังสอนจะช่วยในการแก้ใขปัญหาและ
อุปสรรคต่าง ๆ ได้ อีกท้ังยังทำให้ทุกคนอยู่ร่วมกันอย่างสงบสุข การดำเนินชีวิตของมนุษย์ท่ีต้องเผชิญปัญหา
ต่าง ๆ รอบตัว พบว่าจะมีการนำหลักธรรมไปใช้ในการแก้ปัญหาคือความไม่ประมาทควบคู่กับการฝึกสติ เป็น
หลักธรรมในการเผชิญกับภัยพิบัติต่าง ๆ เช่น วาตภัย, อุทกภัย, ความแห้งแล้ง, แผ่นดินไหว,แผ่นดินถล่ม, ไฟ
ป่า, สึนามิและโรคระบาด  



Journal of Dhammaduta Vol. 1 No. 1 (January – June 2021) 27 
 

องค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้านั้นทรงได้ประกาศหลักธรรมไว้มากมาย หากแต่ว่าบุคคลรู้จักนำ
หลักธรรมนั้น ๆ มาปฏิบัติ มิใช่แต่เพียงการท่องจำ (ขุ.ป. (ไทย) 23/1/5) เท่านั้นหลักธรรมท้ังหมดล้วนแต่
ตั้งอยู่บนความไม่ประมาท ความไม่ประมาทนั้นจะทำให้บุคคลมีความเพียรพยายาม (ขุ.ขุ. (ไทย) 17/12/15-
17) ศึกษาและปฏิบัติธรรมอ่ืน ๆ อยู่อย่างสม่ำเสมอ ความไม่ประมาทคือ การมีสติ  (องฺ.สตฺตก. (ไทย) 
15/187/309-310) ระลึกอยู่ได้ว่าปัจจุบันตนเองกระทำอยู่ ทำแล้วจะเกิดผลอย่างไรเป็นส่ิงท่ีกระควรทำหรือไม่ 
รวมท้ังความรอบคอบ ระมัดระวังในส่ิงท่ีกระทำอยู่เสมอ ซ่ึงปัจจุบันการระบาดของโควิด-19 ความไม่ประมาท
ต่อการเป็นอยู่ย่อมสำคัญ การระมัดระวัง การรักษาร่างกายและจิตใจเมื่อเกิดโรค ความไม่ตระหนกต่อข่าวลือ 
การฝึกสติหรือการเจริญสติ คือการท่ีเราอยู่กับปัจจุบันขณะให้ได้มากท่ีสุด ไม่ฟุ้งซ่าน ไม่คิดเรื่องอ่ืน โดยจดจ่อ
อยู่กับส่ิงท่ีอยู่ตรงหน้า ไม่พะวงกับอนาตค ไม่หมกมุ่นกับอดีต อยู่กับปัจจุบัน การรับรู้และเข้าใจในเรื่องของโรค
ระบาด การปฏิบัติตนและอยู่กับปัจจุบันในยุคท่ีมีโรคระบาดได้ 

บทความนี้จึงเป็นการนำเสนอให้เห็นอิทธิพลของคำสอนของพระพุทธศาสนาเก่ียวกับการใช้ชีวิตอย่างไรให้มี
ความสุขในยุคท่ีมีการระบาดของโควิด -19 การปฏิบัติตัว การอยู่รวมกันของคนในสังคมท่ีวุ่นวาย การนำ
หลักธรรมทางพระพุทธศาสนามาประยุกต์ใช้ในเรื่องของความไม่ประมาทและมีสติคอยกำกับเมื่อเกิดเหตุการณ์
ของการระบาดของโรค ตลอดจนสามารถแก้ใขปัญหาต่าง ๆ คงปฏิเสธไม่ได้ว่าในการดำเนินชีวิตประจำวันเรา
ต้องเก่ียวข้องสัมพันธ์กับบุคคลอ่ืนมากมาย เมื่อเรายังความไม่ประมาทไว้แล้ว การรักษาตนเอง มีสติคอยกำกับ
เพื่อการมีชีวิตท่ีดีในยุคโควิด-19 อย่างไร 

แนวคิดเรื่องคุณภาพชีวิตที่ดี 
“ภิกษุท้ังหลาย อายุของมนุษย์ ท้ังหลายนี้น้อยนัก จำต้องไปสู่สัมปรายภพควรทำกุศล ควร

ประพฤติพรหมจรรย์ สัตว์ผู้เกิดมาแล้วจะไม่ตายไม่มี ภิกษุท้ังหลาย คนท่ีมีชีวิตอยู่ได้นานก็อยู่ได้เพียง 100 ปี 
หรือจะอยู่เกินไปบ้างก็มีน้อย” (สํ.ส. (ไทย) 7/145/184) ชีวิตนี้น้อยนัก มนุษย์ย่อมตายภายใน 100 ปี แม้หาก
ผู้ใดจะมีชีวิตอยู่เกินไปกว่านั้น ผู้นั้นก็จะตายเพราะชราแน่แท้ (ขุ.ม. (ไทย) 21/39-40/142-147) 

ในทัศนะพระพุทธศาสนาเถรวาท ให้ความหมายของคำว่า ชีวิตเป็นส่วนประกอบของนามรูป (อภิ.
วิ.35/36/19) หรือวิวัฒนาการมาจากนามรูป แต่นามรูปก็มีขึ้นโดยอาศัยเหตุปัจจัย พระพุทธศาสนาจึงมี
อิทธิพลต่อวิถีชีวิตความเป็นอยู่ วัฒนธรรม ความคิด และการประพฤติปฏิบัติดีของคนไทย โลกคือชุมชนท่ี
ตั้งอยู่ด้วยสันติสุขก็เพราะอาศัยศีล (ที.ปา.11/286/247. วิสุทธิ.1/13. ขุ.ขุ.25/1/1.) ภาวนา 4 (องฺปญฺจก. 
22/79/121)  ควบคู่ไปกับการอาศัยสังคหธรรม คือธรรมเครื่องยึดเหนี่ยวใจให้รักกัน ประกอบด้วย การให้การ
เจรจาถ้อยคำท่ีน่ารัก การประพฤติประโยชน์ ความเป็นผู้มีตนเสมอในธรรมท้ังหลายตามสมควรในท่ีนั้นๆ ท้ัง
อดีต อนาคต และปัจจุบันและได้นำมาเป็นแนวทางในการอยู่ร่วมกันในสังคม เพราะความสุขเป็นส่วนหนึ่งของ
ชีวิตท่ีดี หลักธรรม 4 ประการท่ีผู้ครองเรือนควรมี 

1) อัตถิสุข หมายถึง ความสุขอันเกิดจากการมีทรัพย์ โดยเฉพาะความภาคภูมิใจในทรัพย์ ท่ีหามา
ได้ด้วยแรงกาย สติ ปัญญาความสามารถของตนเอง 



28 วารสารพระธรรมทูต ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม - มิถุนายน 2564) 
 

2) โภคสุข หมายถึง สุขอันเกิดจากการใช้จ่ายทรัพย์ให้เกิดประโยชน์แก่ตนเอง หรือประโยชน์
ส่วนรวม 

3) อนณสุข หมายถึง สุขจากการไม่เป็นหนี้ 
4) อนวัชชสุข หมายถึง สุขเกิดจากความประพฤติไม่มีโทษ คือความภูมิใจเอิบอ่ิมใจว่าตนมีความ

ประพฤติสุจริต ไม่ บกพร่องเสียหาย ใครๆ ติเตียน ไม่ได้ท้ังทางกายวาจาใจสำคัญท่ีส่งผลให้เกิดความสันติสุข
ในประเทศ สามารถดำเนินชีวิตอยู่ได้อย่างมีความสุข (องฺ.จตุกฺก.อ. 2/62/354) 

พุทธทาสภิกขุ ได้กล่าวว่า “ความรักผู้อ่ืนคือหัวใจของทุกศาสนา”  ศาสนานั้นจะสอนให้มนุษย์มี
ความรักต่อกันถ้าศาสนาใดๆ ไม่สอนเรื่องความรักแล้วก็ไม่เรียกว่าศาสนาการทำการศึกษาเปรียบเทียบระหว่าง
ศาสนาด้วยเจตนาดีต่อกันย่อมนำไปสู่ความเข้าใจอันดีต่อกันและกัน และนำไปสู่การมีความนึกคิดและการ
กระทำท่ีไม่กระทบกระท่ังกันย่อมนำไปสู่การรวมกันเป็นหน่วยแห่งสันติสุขหน่วยเอกของโลก (พุทธทาสภิกขุ, 
2549 : คำนำ) 

พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตโต) ได้เขียนเรื่องเก่ียวกับคำสอนและหลักปฏิบัติ ทางพระพุทธศาสนา 
ส่วนท่ีเก่ียวข้องกับความสุขไว้ในหนังสือพุทธธรรม ตอนท่ี 4 ชีวิตควรให้เป็นอย่างไร บทท่ี 15 ความสุข ในการ
ปฏิบัติธรรมทางพระพุทธศาสนา อาจกล่าวได้ว่า พุทธจริยธรรมเริ่มตั้งต้นในการทำความดีหรือกรรมดีท่ัว ๆ ไป 
ท่ีเรียกว่าบุญ ก็มีพุทธพจน์ตรัสว่า “บุญเป็นช่ือ ของความสุข ในการบำเพ็ญเพียรทางจิตหรือเจริญภาวนา 
ความสุขเป็นปัจจัยสำคัญท่ีทำให้ เกิดสมาธิ จุดหมายสูงสุดของพระพุทธศาสนาคือนิพพาน” และนิพพานก็เป็น
ความสุข และเป็นบรมสุขสูงสุดด้วย (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตโต), 2539 : 67-68) 

คูณ โทขันธ์ ได้กล่าวว่า พื้นฐานชีวิตท่ีดีงามทำให้สังคมเป็นสังคมท่ีดีงามด้วยสอนให้คนรู้จัก
แก้ปัญหาทำให้สามารถช่วยแก้ปัญหาให้สังคมด้วยเป็นแหล่งความรู้และการศึกษาของสังคมทำให้สังคมมี
ขนบธรรมเนียมประเพณีท่ีดีงามบทบาทของศาสนา 

พระมหาศุภวัฒน์ ชุติมนฺโต (สุขดำ) ได้ศึกษาเปรียบเทียบแนวความคิดเรื่องพฤติกรรมของมนุษย์
ในทรรศนะของพุทธปรัชญาเถรวาทกับซิกมันด์ฟรอยด์ สรุปพฤติกรรมต่าง ๆ ของมนุษย์สามารถแสดงออกได้
ท้ังทางบวกและทางลบ สามารถเกิดขึ้นได้ทุกท่ี ทุกเวลา และทุกสถานการณ์ การแสดงออกทางกายและทาง
วาจาก็เป็นเพราะมีจิตใจเป็นผู้กำกับให้แสดงพฤติกรรมเหล่านั้น พระพุทธเจ้าตรัสให้ใช้ หลักทิฏฐธัมมิกัตถะ 4 
ประการ คือ ความขยันหมั่นเพียร การรู้จักใช้ปัญญาจัดดำเนินกิจการ เรียกว่า อารักขสัมปทา รู้จักเสวนาคบหา
คนดีท่ีเก้ือกูลแก่การงานความดีงามและความก้าวหน้าของชีวิต เรียกว่า กัลยาณมิตตา รู้จักเล้ียงชีวิตแต่พอดีให้
มีความสุขได้ โดยไม่สุลุ่ยสุราย ฟุ่มเฟือย สามารถประหยัดทรัพย์ไว้ให้เพิ่มพูนขึ้นได้ เรียกว่า สมชีวิตา  (พระ
มหาศุภวัฒน์ ชิติมนฺโต (สุขดำ), 2548 : 7) 

จากแนวคิดทำให้พบว่า การมีชีวิตท่ีดีกับการนำหลักธรรมไปใช้ในการดำเนินชีวิต เพื่อเป็นเครื่อง
ยึดเหนี่ยวจิตใจของศาสนิก เพื่อให้ทุกคนมีศีล มีธรรม และศาสนาก็สอนให้คนเป็นคนดี สามารถเอาตัวรอดจาก
สถานการณ์ต่าง ๆ ได้โดยใช้หลักธรรมนำไปประยุกต์กับตนเอง เป็นแนวทางในการประพฤติปฏิบัติใน
ชีวิตประจำวัน และในระดับท่ีสูงขึ้นไปในทางพระพุทธศาสนา 
  



Journal of Dhammaduta Vol. 1 No. 1 (January – June 2021) 29 
 

วิเคราะห์อิทธิพลเกี่ยวกับโรคระบาดกับการมีชีวิตที่ดีในยุคโควิด 19 (ไวรัส) 

จากสถานการณ์การแพร่ระบาดเช้ือไวรัสโควิด 19 ท่ีเกิดขึ้น ส่งผลกระทบหลายด้าน ท้ังด้านจิตใจ 
สังคม เศรษฐกิจ เรื่องงาน รวมไปถึงเรื่องปากท้องและเงินทอง ในทุกเหตุการณ์ท่ีเรามองว่าเป็นวิกฤติ ย่อมมี
โอกาสซ่อนอยู่เสมอ เพราะอาจจะทำให้เรามีพลังใจสู้กับวิกฤตการณ์ครั้งนี้ และเป็นจุดเปล่ียนเพื่อให้เราได้ปรับ
ทัศนคติในมุมใหม่ เข้าใจโลกปัจจุบันมากขึ้น รวมถึงเพื่อเตรียมตัวตั้งรับเมื่อสถานการณ์เช่นนี้กลับมาใหม่อีก
ครั้ง 

ในสถานการณ์เช่นนี้ ทำให้เรามีโอกาสใส่ใจ ดูแลตัวเองมากขึ้น ท้ังทางด้านสุขภาพกาย และจิตใจ  
ใช้เวลาออกกำลังกาย หรือหางานอดิเรกต่าง ๆ ทำ เช่น การอ่านหนังสือ ดูหนัง ฟังเพลง เป็นต้น เพื่อรักษา
สุขภาพร่างกาย ให้แข็งแรงอยู่เสมอ รวมถึงสังเกตตัวเองว่ามีอาการป่วยหรือไม่ หากมีควรรีบพบแพทย์โดยด่วน
เพื่อลดการแพร่ระบาดเช้ือไวรัสโควิด 19 รวมถึงภาวะเครียด ซึมเศร้าท่ีอาจจะแฝงมาโดยท่ีเราไม่รู้ตัว การ
วางแผนรับมือกับปัญหาดังกล่าวท้ังในระยะส้ันและระยะยาวจึงมีความสำคัญอย่างยิ่ง โดยเฉพาะจะทวี
ความสำคัญอย่างยิ่ง ประชาชนในสังคมไทย ให้มีอยู่ มีกิน เพื่อการมีชีวิตรอดปลอดภัยภายใต้สภาวะวิกฤติครั้ง
นี้ ด้วยการนำหลักธรรมมาประยุกต์ใช้โดยการป้องกันและระมัดระวังตัวเอง ด้วยหลักธรรมท่ีมาสนับสนุน 
ความไม่ประมาทและมีสติ 

หลักคำสอนเรื่องความไม่ประมาท มีมาในพระไตรปิฎก อันบุคคลย่อมยังความไม่ประมาทท้ังท่ีมา
จากภายนอกและภายใน ความสำรวมระวังอยู่กับสถานการณ์ในปัจจุบันนั้นนับว่าเป็นผู้ไม่ประมาท  เนื่องจาก
ในยุคของการระบาดของโควิด 19 การเข้าใจโรคโควิด 19 นั้นมาจากข้อมูลหลายฝ่าย ท้ังข้อมูลจากหน่วยงาน
รัฐและเอกชนนำไปสู่การเข้าใจว่า เมื่อต้องเผชิญหน้ากับวิกฤติดังกล่าวควรจะดำเนินการอย่างไร ธรรมคือความ
ไม่ประมาท เป็นคำสอนท่ีปรากฏในพระพุทธศาสนา โดยมุ่งเน้นไปท่ีกระบวนการคิดและการดำเนินชีวิตท่ีมี
รูปแบบการใช้ ดังนี้ คือการกล่าวถึงหลักความไม่ประมาทเป็นฐานเชิงข้อมูลความรู้ท่ีตั้งอยู่บนพื้นฐานท่ีมาของ
ความคิด ความเช่ือและการตัดสินต่อความรู้นั้น ซ่ึงในทางพระพุทธศาสนาในแง่ความคิดท่ีอยู่ภายใน อันเป็น
วิธีการพิจารณาถึงการตรวจสอบความเช่ือและส่ิงมีอยู่ภายนอก บัณฑิตผู้มีปัญญา รักษาความไม่ประมาทไว้ 
เหมือนคนรักษาทรัพย์อันประเสริฐ  และข้อความว่า “บัณฑิตบรรเทาความประมาท ด้วยความไม่ประมาทขึ้น
สู่ปัญญาดุจปราสาทไม่เศร้าโศก พิจารณาเห็นหมู่สัตว์ผู้มีความเศร้าโศก เมื่อนั้น บัณฑิตผู้เป็นนักปราชญ์ ย่อม
เห็นคนพาลได้ เหมือนคนท่ียืนอยู่บนภูเขาเห็นคนท่ีภาคพื้นได้”   

การใช้ชีวิตภายใต้สถานการณท่ีมีการแพร่ระบาดของไวรัสโควิด-19ในประเทศไทยท่ีจะปรับเปล่ียน
วิถีชีวิตของคนไทยท่ีแตกต่างไปจากอดีต ท้ังด้านการงาน ด้านการเรียน และด้านธุรกิจ เป็นส่ิงท่ีจะทำให้มีการ
ทวนกระแสโลกาภิวัตน์ จะมีความเข้มข้นมากขึ้น และทำให้ห่วงโซ่อุปทานโลกเปล่ียนแปลงอย่างรวดเร็ว อีกท้ัง
ปัญหาเชิงโครงสร้างโดยเฉพาะด้านสาธารณสุข จะได้รับการแก้ไขให้ท่ัวถึงและเสมอภาคมากขึ้น และสังคมจะ
ก้าวเข้าสู่ระบบดิจิทัลอย่างเต็มรูปแบบ เพื่อให้ทันพฤติกรรมของผู้บริโภคท่ีเปล่ียนแปลงไป สอดคล้องกับ 
Shaikh (2020) ท่ีได้กล่าวว่า หลังวิกฤตไวรัสโควิด-19ระบาดแล้ว ครั้งนี้จะไม่ใช่โรคระบาดครั้งใหญ่ท่ีสุด และ



30 วารสารพระธรรมทูต ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม - มิถุนายน 2564) 
 

จะไม่ใช่ครั้งสุดท้ายท่ีคนท่ัวโลกจะพบเจอ แต่ทว่า นับจากนี้ไป จะมีโรคระบาดเพิ่มมากขึ้น บ่อยครั้งมากขึ้นอีก
เรื่อย ๆ และจะมีการแพร่กระจายของเช้ือไวรัสอีกจำนวนมาก และเมื่อเกิดภาวะวิกฤตไวรัสระบาดซ้ำขึ้นอีก
ครั้ง การปฏิสัมพันธ์ของมนุษย์กับมนุษย์ และมนุษย์กับโลกก็จะเปล่ียนแปลงไปจากเดิม และสอดคล้องกับ 
Davis (2020) ท่ีได้กล่าวไว้ว่า จะก่อให้เกิดรูปแบบการจ้างงานท่ีเปล่ียนแปลงไปของบริษัทท่ีจะปรับตัวให้เข้า
กับการดำเนินกิจการท่ีจะเปล่ียนแปลงการทำงานไปจากอดีต 

1. ด้านการงาน การทำงานอยู่ท่ีบ้านไม่ได้ลดผลิตภาพหรือประสิทธิผลโดยภาพรวม แต่สามารถลด
ค่าใช้จ่าย เช่น ค่าเช่าสถานท่ีทำงานได้ ซ่ึงเช่ือว่าอาจมีหลายกลุ่มท่ีเปล่ียนไปทำงานอยู่ท่ีบ้านมากขึ้น แต่
สำหรับกลุ่มท่ียังคงต้องทำงานภายในสำนักงานทางบริษัทและพนักงาน ควรจะต้องคงนโยบายเดิมท่ีทำมา
ตั้งแต่ช่วงท่ีมีการระบาด ป้องกันตนเองไม่ให้รับและแพร่เช้ือให้คนอ่ืน การท่ีจะต้องใส่หน้ากากอนามัยมาท่ี
ทำงาน ในระหว่างทำงาน การล้างมือ เวลาจับสัมผัสพื้นท่ีต่าง ๆ ในออฟฟิศ พื้นท่ีใช้ร่วมกัน ส่ิงของท่ีใช้ร่วมกัน 
การวัดอุณหภูมิก่อนเข้าท่ีทำงาน การสังเกตอาการ ว่ามีอาการไม่สบาย เจ็บป่วย หรือคนท่ีบ้านท่ีมีอาการ
เจ็บป่วย ต้องรายงานหัวหน้าหน่วยงาน การแยกตนเองออกจากผู้อ่ืน และควรรีบไปพบแพทย์ เพื่อรับการ
ตรวจวินิจฉัยต่อไป 

2. ด้านการเรียน ผู้มีหน้าท่ีกำหนดนโยบายด้านการศึกษาของไทยควรใช้ความตระหนักรู้   ท่ี
เกิดขึ้นจากสถานการณท่ีมีการแพร่ระบาดของไวรัสโควิด -19ในนี้ มาออกแบบอนาคตของการศึกษาไทย โดย
ให้น้ำหนักกับส่ิงท่ีสำคัญต่อการเรียนรู้ของนักเรียน มากกว่า เงื่อนไขท่ีถูกกำหนดขึ้นเพื่อตอบสนองนโยบาย 
แนวคิดหรือผลประโยชน์บางอย่างท่ีไม่สอดคล้องกับการเรียนรู้ของนักเรียน อาทิเช่น มุ่งเน้นการพัฒนา
ปฏิสัมพันธ์ท่ีมีคุณภาพระหว่างครูและนักเรียน มากกว่า จำนวนช่ัวโมงท่ีนักเรียนอยู่ในห้องเรียนหรือเรียนผ่าน
ส่ือโทรทัศน์หรือส่ือออนไลน์ มุ่งเน้นการเรียนรู้ท่ีเช่ือมโยงกับความสนใจของนักเรียน เช่ือมโยงกับชุมชนและ
บริบทท่ีนักเรียนอยู่ มากกว่า การเรียนรู้อิงตามมาตรฐานแบบเดียวกันท้ังประเทศ และมุ่งเน้นการประเมินผล
เพื่อการพัฒนาการเรียนรู้ของนักเรียน จากช้ินงานและพฤติกรรมของนักเรียน มากกว่า การประเมินเพื่อการ
ตัดสิน เพื่อนำไปใช้ให้คุณให้โทษแก่โรงเรียนและบุคลากรทางการศึกษา เป็นต้น 

สรุป 
หลักความไม่ประมาทเป็นหลักธรรมสำคัญในการดำเนินชีวิต และเมื่อต้องเผชิญหน้าไวรัสโควิด-19 

ท่ีกำลังระบาดอย่างต่อเนื่องในช่วง 2-3 ปีนี้และจะยังคงอยู่ต่อไปอีกยาวนาน จึงทำให้คนต้องพร้อมเปล่ียน
พฤติกรรมควบคู่ไปกับป้องกันตัวเองตามคำแนะนำของสาธารณสุข เนื่องจากมนุษย์จำเป็นต้องอยู่ร่วมกันและ
จำเป็นต้องเข้าร่วมกิจกรรมทางสังคมอันเนื่องจากความจำเป็นในการดำเนินชีวิต จึงเป็นเหตุให้ทุกคนจะต้องไม่
ประมาทและระมัดระวังตลอดเวลา ส่ิงสำคัญท่ีสุดของหลักความไม่ประมาทก็คือ สติและวิริยะ โดยในช่วงเวลา
ท่ีมีการระบาดเช่นนี้ควรจะดำเนินชีวิตวิกฤตท่ีกระทบให้เป็นโอกาสโดยการรณรงค์ให้ใช้การตั้งสติใคร่ครวญ
เรื่องราวเนื้อหาอย่างมีปัจจัยด้วยเหตุและผลตามหลักอัปปมาทธรรม คือการอยู่กับปัจจุบันหรือมีสติตลอดเวลา 
แม้ว่าโควิด 19 ยังไม่ผ่านพ้นไปก็ตาม ก็ต้องดำเนินชีวิตด้วยการไม่หดหู่ต้องหากำลังใจและสร้างความเพียรให้



Journal of Dhammaduta Vol. 1 No. 1 (January – June 2021) 31 
 

ชีวิตมีกำลังใจท่ีจะเผชิญหน้ากับภัยต่างๆ เพราะการดำเนินชีวิตแบบมีสติตลอดจะทำให้อุปสรรคต่าง ๆ  ผ่านพ้น
ไปได้ดี 

เอกสารอ้างอิง 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตโต) . (2539). ลักษณะแห่งพระพุทธศาสนา, พิมพ์ครั้งท่ี 1, (กรุงเทพมหานครมู,นิธิ

พุทธรรม. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2557). ลักษณะแห่งพระพุทธศาสนา , พิมพ์ครั้งท่ี 31 (นครปฐม: บริษัท 

จ. เจริญ อินเตอร์พริ้น ประเทศไทย จำกัด). 
________ พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งท่ี 34.  
พระพรหมบัณฑิต . (2561). พระไตรปิฎกฉบับสากล: วิถีธรรมจากพุทธปัญญา , (พระนครศรีอยุธยา: 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระมหาศุภวัฒน์ ชิติมนฺโต (สุขดำ) . (2548). “ การศึกษาเปรียบเทียบแนวเรื่องพฤติกรรมของมนุษย์ใน

ทรรศนะของพุทธปรัชญาเถรวาทกับซิกมันด์ฟรอยด์” , วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต , 
(บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พุทธทาสภิกขุ. (2549). คริสตธรรม และพุทธธรรม. (กรุงเทพมหานคร: สุขภาพใจ). คำนำ. 
กระทรวงสาธารณะสุขแห่งประเทศไทย. “รายงานสถานการณ์โดยองค์การอนามัยโลก (WHO) ประเทศไทย”. 

[ออนไลน์]. แหล่งท่ีมา:  20200310-tha-sitrep-17-covid19-thai-final.pdf (who.int). 
ณัฏฐวรรณ คำแสน. (2564). ความรู้ ทัศนคติ และพฤติกรรมในการป้องกันตนเองจากการติดเช้ือไวรัสโควิด -

19ของประชาชนในเขตอำเภออู่ทอง จังหวัดสุพรรณบุรี. วารสารวิทยาลัยพยาบาลพระจอมเกล้า 
จังหวัดเพชรบุรี ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 มกราคม-เมษายน 2564. 

ปรีชา ช้างขวัญยืน และสมภาร พรมทา. (2552).  มนุษย์กับศาสนา. พิมพ์ครั้งท่ี 4. กรุงเทพมหานคร : 
โครงการเผยแพร่ผลงานวิชาการ คณะอักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

วิทย์ วิศทเวทย์. (2532). จริยศาสตร์เบ้ืองต้น มนุษย์กับปัญหาจริยธรรม. พิมพ์ครั้งท่ี 7. (กรุงเทพมหานคร: โรง
พิมพ์อักษรเจริญทัศน์. 

ศาสตราจารย์เกียรติคุณ นพ.ประเวศ วะสีราษฎรอาวุโส. โลกเปล่ียนคนปรับ หลุดจากกับดักขยับสู่ความยั่งยืน 
.(กระทรวงอุดมการณ์ศึกษา วิทยาศาสตร์ วิจัยและนวัตกรรม). 

CP Inno Expo. News “โควิด 19 กับพฤติกรรม New Normal มาตรฐานวิถีชีวิตใหม่ในวันนี้และตลอดไป”. 
[ออนไลน์]. แหล่งท่ีมา: https://www.wearecp.com/new-normal-190563. 

Damien Keown, Buddhism and Biothics, (New York: St.Martin Press,1995), p.8. 
Damien Keown. (1992). The Nature of Buddhist Ethics. New York: Palgrave Macmillan. 



32 วารสารพระธรรมทูต ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม - มิถุนายน 2564) 
 

สมคิค เพิ่งอุดม. (2535). “การศึกษาบทบาทของพระสงฆ์ท่ีมีต่อการพัฒนาชุมชนตามทรรศนะของพระสงฆ์
และเจ้าหน้าท่ีส่ีกระทรวงระดับตำบลในจังทวัดสมุทรสงคราม”.  วิทยานิพนธ์การศึกษา
มหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยศรีนครินทรโรฒประสานมิตร. 

สำนักงานคณะกรรมการการศึกษาแห่งชาติ . (2545). การกลับมาของพระพุทธศาสนา “พระเอก” ของ
การศึกษาใหม่. กรุงเทพมหานคร: พิมพ์ลายเสือ.  

สุพัตรา สุภาพ. (2522). สังคมวิทยา. กรุงเทพมทานคร: ไทยวัฒนาพานิช. 



การสร้างแรงจูงใจให้เกิดเมตตาในสังคมไทยตามหลักพุทธธรรม*
 

Creating Motivation for Compassion in Thai Society 
According to Buddhist Principles 

 
พระครูปริยัติพัชรธรรม1 

Phrakhru Pariyattiphatcharadhamma1 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครสวรรค์  

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Nakhon Sawan Campus   
Corresponding Author, E-mail: sutummo009@gmail.com1  

 

บทคัดย่อ  

บทความนี้  มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาหลักคำสอนของพระพุทธเจ้า เรื่องการแผ่เมตตา ซ่ึงเป็น
หลักธรรมท่ีสำคัญประการหนึ่งมีลักษณะเป็นนามธรรม ซ่ึงเป็นอานุภาพของ ความรักแท้ ในการสร้างคุณธรรม
อันยิ่งใหญ่ การแผ่เมตตา เป็นส่ิงท่ีโบราณบัณฑิตท้ังหลายปฏิบัติต่อกันมาตามลำดับ เพราะเห็นประโยชน์
ว่า การแผ่เมตตานี้จะทำให้ผู้ปฏิบัติเป็นประจำมีจิตใจอ่อนโยน เยือกเย็นลงได้ และทำให้มองเห็นว่าการท่ี
มนุษย์หวังดีต่อกันนั้นเป็นทางนำให้โลกเกิดสันติสุขได้   

การแผ่เมตตานั้น เป็นหลักคำสอนและข้อปฏิบัติท่ีสำคัญ ประการหนึ่งของพุทธศาสนา ปรากฏอยู่
ในชุดพรหมวิหารธรรมซ่ึงประกอบด้วยเมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา ถือว่ามีความพิเศษแตกต่างจากพุทธ
ธรรมชุดอ่ืน ๆ เพราะสามารถแผ่ขยายออกไป ส่งให้ไปถึงสรรพส่ิงแบบไร้ขอบเขต ไร้ข้อจำกัด ซ่ึงมีแนวทางการ
ปฏิบัติอยู่ 3 ลักษณะ ได้แก่ การแผ่ไปโดยไม่เจาะจง (อโนธิโสผรณา) การแผ่ไปโดยเจาะจง (โอธิโสผรณา) และ
การแผ่ไปสู่ทิศท้ังหลาย (ทิสาผรณา) ด้วยเหตุนั้น การแผ่เมตตาจึงมีวิธีปฏิบัติท่ีหลากหลายท้ังในเชิงลบ เช่น แผ่
ให้แก่คนท่ีเป็นศัตรูกัน หรือ ในเชิงบวก ได้แก่ แผ่ให้แก่ตนเอง ตลอดจนส่ิงท้ังหลายท่ัวสากลจักรวาล 
ครอบคลุมทุกมิติตั้งแต่ทุคติภูมิ มนุษย์โลก เทวโลก จนกระท่ังถึงพรหมโลก  

ชาวพุทธในสังคมไทยนั้นจะคุ้นชินกับการแผ่เมตตาและปฏิบัติกันอยู่เนื่องนิจในชีวิตประจำวัน ท้ัง
พระสงฆ์และฆราวาสและ เช่น หลังจากเสร็จส้ินการทำวัตร สวดมนต์ มักจะจบลงด้วยการแผ่เมตตา เสมอ การ
สวดมนต์ให้ประเทศไทย สวดมนต์ข้ามปีต้อนรับศักราชใหม่ ซ่ึงนิยมจัดกันตามสถานท่ีต่าง ๆ สำนักปฏิบัติ
วิปัสสนากรรมฐานท้ังหลาย ตลอดจนวัดทุกแห่งท่ัวสังคมไทยท่ีเปิดโอกาสให้ พุทธศาสนิกชนได้ฝึกอบรมจิตใจ 
เจริญภาวนา ก็ไม่ละเลยจากการแผ่เมตตา หรือตามโรงเรียนต่าง ๆ หลังจากเคารพธงชาติและไหว้พระสวด
มนต์เสร็จส้ินแล้ว ก็ส่งเสริมให้เด็กนักเรียนกล่าวบทแผ่เมตตา เสมอ กล่าวได้ว่า การแผ่เมตตา ได้รับการปลูกฝัง
ตั้งแต่เด็กจนเติบโตเป็นผู้ใหญ่ การแผ่เมตตายังนำไปประยุกต์ใช้ในการช่วยเหลือผู้ป่วยอีกด้วย 
 

 
* Received April 26, 2021; Revised May 5, 2021; Accepted May 8, 2021 

https://www.sanook.com/horoscope/22245/
https://www.sanook.com/horoscope/22245/
http://www.sanook.com/horoscope/143041/


34 วารสารพระธรรมทูต ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม - มิถุนายน 2564) 
 

คำสำคัญ : แรงจูงใจ; เมตตา; สังคมไทย; หลักพุทธธรรม 
 

Abstract 
This article is intended to study the doctrine of the Lord Buddha. About 

compassion Which is one important principle, abstract characteristics Which is the power of 
true love in creating great virtue The spread of compassion is something that ancient 
graduates treat each other in order. Because he saw the benefit that This kindness will make 
the practitioner regularly gentle and gentle. Can cool down and make it visible that human 
hope for one another can lead the world to peace   

That mercy Is an important doctrine and practice One of Buddhism Appears in the 
Brahma Temple, which consists of compassion. Please the leg manpower is considered 
special, different from other sets of Buddhas because it can be spread. Send to boundless 
things Without limitations, which have 3 practices: unfolding without specificity (noodility) 
radiating (Otis Pray) and radiating to the direction (Titus Prayana) For that reason, compassion 
hasVarious negative practices, such as spreading to enemies or positively, are spread to 
themselves. As well as things throughout the universe. Covering all dimensions from the 
secondary human world, the world, the world, until the world prom  

Buddhists in Thai society are familiar with the spread of compassion and practice 
on a daily basis. Both monks and laymen and, for example, after completing the prayer, the 
prayers always end with compassion. Prayers for Thailand Pray across the year to welcome 
them. 
 

Keywords (18 pt.): Motivation; Metta; Thai society; Buddhist principles 
 

บทนำ 
เมตตา เป็นหลักธรรมท่ีสำคัญประการหนึ่งมีลักษณะเป็นนามธรรม ซ่ึงเป็นอานุภาพของ ความรัก

แท้ ในการสร้างคุณธรรมอันยิ่งใหญ่ การแผ่เมตตา เป็นส่ิงท่ีโบราณบัณฑิตท้ังหลายปฏิบัติต่อกันมาตามลำดับ 
เพราะเห็นประโยชน์ว่า การแผ่เมตตานี้จะทำให้ผู้ปฏิบัติเป็นประจำมีจิตใจอ่อนโยน เยือกเย็นลงได้ และทำให้
มองเห็นว่าการท่ีมนุษย์หวังดีต่อกันนั้นเป็นทางนำให้โลกเกิดสันติสุขได้ และเมื่อตัวเองได้รับความสุขแม้เพียง
เล็กน้อยมีความปรารถนาต้องการให้เพื่อนร่วมโลกได้รับความสุขอย่างนั้นบ้าง จึงได้แผ่กระแสจิตอันเยือกเย็น
และอ่อนโยนนั้นไปยังผู้อ่ืน ซ่ึงผู้ได้รับเมตตาจิตนั้นแล้วก็จะพลอยมีจิตอ่อนโยน เยือกเย็น และได้พบกับ
ความสุขทางใจไปด้วย ด้วยเหตุแห่งการแผ่เมตตาไปยังเพื่อนมนุษย์เช่นนี้จึงทำให้มนุษย์และสรรพสัตว์อยู่กัน

https://www.sanook.com/horoscope/22245/
http://www.sanook.com/horoscope/143041/
https://www.sanook.com/horoscope/22245/


Journal of Dhammaduta Vol. 1 No. 1 (January – June 2021) 35 
 

ด้วยความมีน้ำใจดีต่อกัน รักใคร่กันฉันพี่น้อง และหันหน้าเข้าหากันด้วยใบหน้าท่ียิ้มแย้มแจ่มใส ทำให้อยู่กัน
ด้วยความอบอุ่นไว้วางใจกัน ปราศจากความระแวงกันและกัน เป็น เหตุให้ไม่เบียดเบียนกันแต่จะอุดหนุน
เก้ือกูลกันและกันด้วยน้ำใสใจจริง 

 การแผ่เมตตานั้น เป็นหลักคำสอนและข้อปฏิบัติท่ีสำคัญ ประการหนึ่งของพุทธศาสนา ปรากฏอยู่

ในชุดพรหมวิหารธรรมซ่ึงประกอบด้วยเมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา ถือว่ามีความพิเศษแตกต่างจากพุทธ

ธรรมชุดอ่ืน ๆ เพราะสามารถแผ่ขยายออกไป ส่งให้ไปถึงสรรพส่ิงแบบไร้ขอบเขต ไร้ข้อจำกัด ซ่ึงมีแนวทางการ

ปฏิบัติอยู่ 3 ลักษณะ ได้แก่ การแผ่ไปโดยไม่เจาะจง (อโนธิโสผรณา) การแผ่ไปโดยเจาะจง (โอธิโสผรณา) และ

การแผ่ไปสู่ทิศท้ังหลาย (ทิสาผรณา) ด้วยเหตุนั้น การแผ่เมตตาจึงมีวิธีปฏิบัติท่ีหลากหลายท้ังในเชิงลบ เช่น แผ่

ให้แก่คนท่ีเป็นศัตรูกัน หรือ ในเชิงบวก ได้แก่ แผ่ให้แก่ตนเอง ตลอดจนส่ิงท้ังหลายท่ัวสากลจักรวาล 

ครอบคลุมทุกมิติตั้งแต่ทุคติภูมิ มนุษย์โลก เทวโลก จนกระท่ังถึงพรหมโลก ในคัมภีร์พระไตรปิฎก ปรากฏ

เรื่องราวการแผ่เมตตา มากมายหลายแห่ง ท้ังให้แก่สัตว์คือ ตระกูลพญางูท้ัง 4 ได้แก่ พญางูวิรูปักขะ พญางูเอ

ราปถะ พญางูฉัพยาปุตตะ พญางูกัณหาโคตรมะ ช้างนาฬาคิรี เป็นต้น ท่ีแผ่ให้แก่คน เช่น โรชะมัลล กษัตริย์ได้

สัมผัสกับเมตตาจิตท่ีพระพุทธเจ้าเจาะจงแล้วทรงแผ่ออกไป ทรงเกิดศรัทธา จึงเสด็จ  เข้าเฝ้าพระพุ ทธเจ้า 

หลังจากท่ีพระองค์ทรงแสดงทานกถา ศีลกถา สัคคกถา ตามด้วยอริยสัจ 4 คือ ทุกข์ สมุทัย นิโรธ มรรค ใน

ท่ีสุด โรชะมัลลกษัตริย์ก็ได้บรรลุธรรม 
 ชาวพุทธในสังคมไทย คุ้นชินกับการแผ่เมตตาและปฏิบัติกันอยู่เนื่องนิจในชีวิตประจำวัน ท้ังฆราวาส
และพระสงฆ์ (พระอธิการสมชัย มณีวณฺโณ (ก่ิงนอก), 2555 : บทคัดย่อ) เช่น หลังจากเสร็จส้ินการทำวัตร 
สวดมนต์ มักจะจบลงด้วยการแผ่เมตตา เสมอ การสวดมนต์ให้ประเทศไทย สวดมนต์ข้ามปีต้อนรับศักราชใหม่ 
ซ่ึงนิยมจัดกันตามสถานท่ีต่าง ๆ สำนักปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานท้ังหลาย ตลอดจนวัดทุกแห่งท่ัวสังคมไทยท่ี
เปิดโอกาสให้ พุทธศาสนิกชนได้ฝึกอบรมจิตใจ เจริญภาวนา ก็ไม่ละเลยจากการแผ่เมตตา หรือตามโรงเรียน
ต่าง ๆ หลังจากเคารพธงชาติและไหว้พระสวดมนต์เสร็จส้ินแล้ว ก็ส่งเสริมให้เด็กนักเรียนกล่าวบทแผ่เมตตา 
เสมอ กล่าวได้ว่า การแผ่เมตตา ได้รับการปลูกฝังตั้งแต่เด็กจนเติบโตเป็นผู้ใหญ่ การแผ่เมตตายังนำไป
ประยุกต์ใช้ในการช่วยเหลือผู้ป่วยอีกด้วย 

ความหมายของเมตตา 
พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เล่มท่ี 35 ได้ให้ความหมาย ของคำว่า 

เมตตา เอาไว้ว่า ความรักใคร่ กิริยาท่ีรักใคร่ ภาวะท่ีรักใคร่ในสัตว์ท้ังหลาย  (อภิ.วิ. (ไทย) 35/643/427 )  
หนังสือปทานุกรมบาลี ไทย อังกฤษ สันสกฤต ฉบับพระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมพระจันทบุรีนฤนาถ ให้
ความหมาย เมตฺตา หรือ เมตฺตี หมายถึง ไมตรี  เครื่องรัก และอธิบายคำว่า เมตฺตจิตฺต เอาไว้ด้วยว่า จิต
ประกอบด้วยเมตตา  (พระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมพระจันทบุรีนฤนาถ, 2513 : 625-626) หนังสือสารานุกรม
ภาษาอีสาน–ไทย–อังกฤษ ให้ความหมายของเมตตาเอาไว้ว่า ความรัก และเอ็นดู, ความปรารถนาจะให้ผู้อ่ืนมี
ความสุข (ดร. ปรีชา พิณทอง, 2532 : 617)  พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์ ให้ความหมายของคำ



36 วารสารพระธรรมทูต ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม - มิถุนายน 2564) 
 

ว่า เมตตา เอาไว้ว่า ความรัก, ความปรารถนาให้เขามีความสุข, แผ่ไมตรีจิตคิดจะให้สัตว์ท้ังปวงเป็นสุขท่ัวหน้า 
(พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2545 : 237) พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน ได้ให้ความหมายของเมตตา 
เอาไว้ว่า เมตตา คือ “ความรักและเอ็นดู , ความปรารถนาจะให้ ผู้อ่ืนได้สุข , เป็นสุข  ในพรหมวิหาร 4 คือ 
เมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา” (ราชบัณฑิตยสถาน, 2556 : 918) 

จากความหมายข้างต้นนั้น ทำให้ทราบว่า เมตตามี 2 อยู่ ลักษณะได้แก่ 1) ต่อตนเอง    ด้วยการ
ตั้งความรัก ความเอ็นดูให้เกิดขึ้นแก่ตัวเองก่อน 2) ต่อบุคคลอ่ืน เมื่อเมตตาเกิดขึ้นในตนแล้ว จึงส่งหรือมอบ
ความรัก ความเอ็นดูท่ีมีอยู่ในตนนั้นให้แก่คนอ่ืน เรียกว่า เอาใจเรา ใส่ใจเขา หมายความว่า เรามีเมตตาต่อ
ตนเองอย่างไร ก็ควรมีเมตตาต่อคนอ่ืนเช่นนั้นเหมือนกัน  สรุปใจความสำคัญ เอาไว้คล้ายคลึงกันว่า ภาวะทาง
จิตท่ีแสดงออกเป็นความรัก ความปรารถนาจะให้ ผู้อ่ืนได้รับความสุ ข ประสบส่ิงท่ีเป็นประโยชน์ ความ
ปรารถนาดีนี้จะส่งผ่านให้ผู้แก่อ่ืนด้วยไมตรีจิต มีข้อท่ีน่าสังเกตว่า เมื่อกล่าวถึงเมตตาหรือแผ่เมตตาจะปรากฏ
คำว่า เมตตาจิต เข้ามาเป็นองค์ประกอบด้วยเสมอ ท่ีเป็นเช่นนี้ก็เพราะว่า การแผ่เมตตานั้น มีความพิเศษ
แตกต่างจากธรรมะชุดอ่ืนตรงท่ีเป็นกระบวนการทำงานของจิตล้วน ๆ ท่ีส่งมอบความรักอันบริสุทธ์ิให้แก่สรรพ
สัตว์ให้ได้รับความสุขกันถ้วนหน้า 

ในคัมภีร์วิมุตติมรรค มีข้อความเปรียบเทียบเมตตาเอาไว้ว่า เปรียบหมือน มารดาบิดา เมื่อมองดู
บุตรน้อยคนเดียวของตน ทำจิตประกอบด้วยเมตตาและปรารถนาดีให้เกิดขึ้นแก่บุตรน้อย ฉันใด โยคี ก็ฉันนั้น 
ทำจิตประกอบด้วยเมตตาและปรารถนาดีให้เกิดขึ้นแก่สรรพสัตว์ โยคี พึงรู้ความสงบนิ่งแห่งจิตในการบำเพ็ญนี้ 
เรียกว่า ปัจจุปัฎฐานของเมตตา การทำความปรารถนาดีให้เกิดขึ้นเป็นลักษณะของเมตตา ความคิดท่ี
ประกอบด้วยเมตตาเป็นรสของเมตตา อโทสะ เป็นปทัฏฐานของเมตตา เมตตาเป็นคำท่ีมีมานานแล้ว และรู้จัก
กันเป็นอย่างดีในทางพระพุทธศาสนา ซ่ึงปรากฏเป็นหลายลักษณะ เช่น บทสวดมนต์บ้าง การปฏิบัติธรรมบ้าง 
และมารยาททางสังคมบ้าง   

จะได้รับคุณประโยชน์ท้ัง (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2545 : 253-254) 11 ประการ ได้แก่ 
หลับก็เป็นสุข ตื่นก็เป็นสุข ไม่ฝันร้าย เป็นท่ีรักของมนุษย์ท้ังหลาย เป็นท่ีรักของอมนุษย์ท้ังหลาย เทวดาย่อม
รักษา ไม่ต้องภัยจากไฟ ยาพิษ หรือ ศัสตราอาวุธ จิตเป็นสมาธิง่าย สีหน้าผ่องใส เมื่อจะตาย ใจก็สงบไม่
หลงใหลไร้สติ ถ้ายังไม่บรรลุคุณพิเศษท่ีสูงกว่า ย่อมเข้าถึงพรหมโลก การแผ่เมตตานี้ สำหรับผู้ท่ีชำนาญ เมื่อ
ฝึกใจให้เสมอกัน ต่อสัตว์ท้ังหลายแล้ว จะทำจิตให้คล่องในการแผ่ไปในแบบต่าง ๆ แยกได้เป็น 3 อย่าง คือ 1) 
การแผ่ไปท่ัวอย่างไม่มีขอบเขต เรียกว่า “อโนธิโสผรณา”      2) การแผ่ไปโดยจำกัดขอบเขต เรียกว่า “โอธิโส 
ผรณา” 3) การแผ่ไปเฉพาะทิศ หรือย่อยลงไปอีกว่า ขอให้คนจน คนยากไร้ ในภาคนั้นภาคนี้ เรียกว่า “ทิสา
ผรณา” ในด้านสภาวะลักษณะของเมตตานั้น ท่านได้ให้รายละเอียดเพิ่มว่า เมตตา เป็นภาวะของ จิตท่ี
ปราศจากความโกรธ ความอาฆาตมาดร้าย มีแต่ความหวังดี มีไมตรีจิต หวังความสุขความเจริญ แก่ผู้อ่ืนเป็น
ท่ีตั้ง ลักษณะเมตตาท่ีเห็นได้ชัดเจนคือ ความรักของพ่อแม่ท่ีมีต่อลูก จัดเป็นเมตตาแท้ สำหรับการนำมา
ประยุกต์ใช้นั้น ท่านอธิบายว่า เมตตา เป็นคุณธรรมสำหรับผู้นำหรือเป็นผู้ใหญ่ เป็นเหตุให้เป็นท่ีเคารพนับถือ
ของผู้น้อยและได้ความจงรักภักดีตลอดไป ผู้ปฏิบัติเป็นประจำทำให้เป็นคนดี มีหน้าแช่มช่ืนเบิกบานแล้ว ยัง
ได้รับอานิสงส์ดังกล่าวมาแล้ว 



Journal of Dhammaduta Vol. 1 No. 1 (January – June 2021) 37 
 

ความสำคัญของเมตตา 
ความสำคัญของเมตตานั้นสามารถจะแบ่งเป็นหัวข้อ ดังนี้ 
1. เมตตาเป็นแนวทางแห่งสันติ การอยู่ร่วมกันในสังคมท่ีมีความหลากหลายทางวัฒนธรรมและ

ความเช่ือ แตกต่างกันท้ังด้านทัศนคติและรูปแบบการใช้ชีวิต ย่อมเป็น เรื่องยากท่ีจะหลีกเล่ียงความ
กระทบกระท่ังกัน เมื่อเกิดปัญหาความขัดแย้งทางสังคม วิธีการแก้ปัญหาท่ีมนุษยชาติใช้กันอยู่ก็คือ กฎเกณฑ์
หรือกระบวนการทางสังคม เป็นเครื่องมือในการตัดสินแก้ปัญหาท้ังหลาย เมตตาก็เป็นอีกแนวทางหนึ่งท่ีใช้
แก้ปัญหานี้ได้ ดังจะเห็นได้จากกรณีของพระสงฆ์ชาวเมืองโกสัมพีก่อความทะเลาะ วิวาท บาดหมาง มีทัศนคติ
ท่ี ไม่ดีต่อกัน ไม่สามารถปรับความเข้าใจกันได้ จนขาดความปรองดองไม่สามัคคีกัน เรื่องราวลุกลาม ใหญ่โต
ขยายวงกว้างออกไปสู่สังคม ประชาชนก็ได้รับผลกระทบเดือดร้อน และแตกแยกกันเป็นฝักฝ่าย จนไม่มีท่าทีว่า
จะสงบลงได้ง่าย ๆ ความทราบถึงพระพุทธเจ้า พระองค์ทรงวางแนวทางการ แก้ปัญหาเบ้ืองต้นเอาไว้ว่า ภิกษุ
ท้ังหลาย เวลาท่ีเธอท้ังหลายต่างบาดหมางกัน ทะเลาะวิวาทกัน ใช้วาจาเป็นอาวุธท่ิมแทงกันอยู่ ให้ตั้งมั่น
เมตตากายกรรม เมตตาวจีกรรม และเมตตามโนกรรมต่อเพื่อน พรหมจารีท้ังหลาย ท้ังต่อหน้าและลับหลัง ซ่ึง
เป็นอุดมคติสูงสุดทางสังคม ซ่ึงจะต้องก้าวไปให้ถึง คือ ความสงบร่มเย็น สมาชิกในสังคม ประสบสุขกันถ้วน
หน้าโดยมีความรัก ความเมตตาเป็นฐาน การอยู่ร่วมกันระหว่างมนุษย์กับสรรพสัตว์ท้ังหลายในลักษณะท่ีเป็น
เพื่อนกันฉันท์มิตร ดังปรากฎในเรื่องสุวรรณสามดาบส ซ่ึงมีราชสีห์ เสือโคร่ง เสือเหลือง หมี กระบือ กวางดาว 
และหมูอยู่ ในป่าใหญ่ ห้อมล้อม สัตว์ดุร้ายเหล่านั้น ก็มิได้สะดุ้งกลัว หรือสุวรรณสามดาบสก็มิได้หว่ันเกรง 
ภยันตรายใด ๆ  ท้ังส้ิน เป็นเพราะกำลังแห่งเมตตาค้ำจุนเอาไว้ ท้ังมนุษย์และสัตว์ต่างน้อมเมตตาเข้าหากัน ด้วย
เหตุนี้ เมตตาจึงได้ช่ือว่าเป็นแนวทางสร้างสันติ (ม.มู. (ไทย) 12/491- 492/529-533) 

2. เมตตาให้สำเร็จเป็นพุทธะ พระอานนท์เคยทูลถามพระพุทธเจ้าว่า พระสัพพัญญูพุทธเจ้ามีอยู่
ในโลกนี้ ทำอย่างไร จึงได้เป็นพระสัพพัญญูพุทธเจ้า พระองค์อธิบายว่า ทรงส่ังสมกุศลสมภารเอาไว้มากมาย 
ตั้งแต่ พระพุทธเจ้าองค์ก่อน ๆ นับไม่ถ้วน และปรารถนาจะเป็นพระพุทธเจ้าในสำนักของพระพุทธเจ้าองค์ 
ก่อน ๆ อีกหลายพระองค์ ขณะท่ียังไม่บรรลุสัมโพธิญาณ ทรงบำเพ็ญบารมี 30 ประการ นับไม่ถ้วน ตามคติ
ของพุทธศาสนาเถรวาท บุคคลผู้จะตรัสรู้เป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้า จะต้องตั้งจิตอธิษฐาน ปรารถนาพุทธภูมิต่อ
พระพักตร์ของพระพุทธเจ้าพระองค์ใดพระองค์หนึ่งเสียก่อน เมื่อได้รับการ พยากรณ์แล้วว่า ในอนาคต จะได้
ตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้า ช่วงเวลาต่อจากนั้นก็จะ “บ่มเพาะสัมโพธิญาณ” ด้วยการสร้างคุณงามความดีเป็นอเนก
ปริยาย เรียกว่า พระโพธิสัตว์ บำเพ็ญเพียรสร้างบารมี ธรรมตลอดชีวิต หลายหมื่นหลายแสนชาติ หรือนับชาติ
ไม่ถ้วน (อสงไขย) ความดีท่ีกระทำก่อนจะตรัส รู้เรียกว่า บารมี 10 อย่าง แบ่งย่อยออกอีกเป็น 3 ระดับ เช่น 
บารมี 10 อุปบารมี 10 ปรมัตถบารมี 10 เรียกว่า พุทธการกธรรม (ธรรมท่ีทำความเป็นพระพุทธเจ้า) หรือ
บารมี 30 ทัศก็มี เมตตาบารมี จัดอยู่ในลำดับท่ี 9พระพุทธเจ้า ทรงบำเพ็ญเมตตาบารมีมาแล้วอย่างเข้มข้น ใน
สมัยท่ีพระองค์ทรงเป็น พระราชาพระนามว่า เอกราช เรื่องมีอยู่ว่า พระเจ้าเอกราช ทรงอธิษฐานศีลบริสุทธ์ิยิ่ง 
ปกครอง แผ่นดินโดยธรรม สมาทานกุศลกรรมบถ 10 สงเคราะห์ประชาชนด้วยสังคหวัตถุ 

ประเภทของเมตตา 



38 วารสารพระธรรมทูต ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม - มิถุนายน 2564) 
 

เมตตานั้น มีความแตกต่างกันอยู่ 3 ประการ (ขุ.ป. (ไทย) 31/22/460-463) ด้วยกัน ดังนี้  
ประการท่ี 1 การแผ่เมตตา โดยไม่เจาะจงบุคคล มี 5 ลักษณะ ประกอบด้วย 1) สัตตา 2) ปาณา 

3) ภูตา 4) ปุคคลา 5) อัตตภาวปริยาปันนา  
ประการท่ี 2 การแผ่เมตตา โดยเจาะจงบุคคล มี 7 ลักษณะ ประกอบด้วย 1) อิตถิโย 2) ปุริสา 3) 

อริยา 4) อนริยา 5) เทวา 6) มนุสสา 7) วินิปาติกา 
ประการท่ี 3 การแผ่เมตตา โดยรวมท้ังเจาะจงและไม่เจาะท่ีอยู่ในทิศท้ัง 10 

คุณสมบัติของผู้แผ่เมตตา 
คุณสมบัติของผู้แผ่เมตตาตามหลักการของพระพุทธศาสนาจะต้องมีคุณสมบัติท่ีสำคัญ 2 ประการ 

ได้แก่ ละนิวรณ์ 5 และบรรลุจตุตถฌาน 
1) ผู้แผ่เมตตาต้องปราศจากนิวรณ์ นิวรณ์ความหมายโดยตัวของมันแล้วแสดงผลในเชิงลบ เป็น

อกุศลธรรม ท่ีปิดก้ันจิตบังเอาไว้ไม่ให้บรรลุความดี ส่ิงท่ีขัดขวางจิตไม่ให้ก้าวหน้าในทางคุณธรรม อกุศลธรรมท่ี

กดทับจิต ปิดก้ันปัญญา มีอยู่ 5 อย่าง (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2545 : 128) ได้แก่ 1) กามฉันท์ พอใจ

ใฝ่กามคุณ 2) พยาบาท แค้นเคืองคิดร้ายเขา 3) ถีนมิทธะ หดหู่ซึมเซา 4) อุทธัจจกุกกุจจะ ฟุ้งซ่านรำคาญใจ 

5) วิจิกิจฉา ลังเลสงสัย ในท่ีนี้จะกล่าวเฉพาะท่ีเก่ียวกับเมตตาเท่านั้น เพราะอกุศลธรรมชุดนี้จะเหนี่ยวดึง ฉุดรั้ง 

ปิดก้ัน รัดรึงกายและใจ ไม่ให้บรรลุสู่ความดีงาม โดยเฉพาะ ข้อท่ี 2 ความพยาบาท แค้นเคือง คิดร้ายต่อบุคคล

อ่ืนสัตว์อ่ืน เป็นปฏิปักษ์ขัดขวางเมตตาจิตอย่างรุนแรง ถ้าหากกำจัดนิวรณ์ไม่ได้ ก็ยากท่ีจะแผ่เมตตาไปให้แก่

ผู้อ่ืน ได้อย่างมีประสิทธิภาพ ดังนั้น พระพุทธเจ้า จึงเปรียบนิวรณ์เหมือนคนกู้หนี้มาลงทุนจนประสบผลสำเร็จ 

ใช้หนี้เก่าท่ีเป็นต้นทุนจนหมด เก็บกำไรท่ีเหลือไว้เป็นค่าเล้ียงดูบุตรภรรยา เขาคิดว่า “เมื่อก่อนเรากู้หนี้มา

ลงทุน การงานสำเร็จผลดี ได้ใช้หนี้เก่าท่ียืมมาลงทุนหมดแล้ว กำไรก็ยังมีเหลือไว้ เป็นค่าเล้ียงดูบุตรภรรยา” 

เพราะความไม่มีหนี้สินเป็นเหตุ เขาจึงได้รับความเบิกบานใจและสุขใจ เหมือนคนต้องโทษถูกคุมขังในเรือนจำ 

ต่อมา พ้นโทษออกจากเรือนจำโดยสวัสดิภาพ ไม่ต้องเสียค่าใช้จ่ายใด ๆ เขาคิดว่า “เมื่อก่อนเราต้องโทษถูกคุม

ขังในเรือนจำ เวลานี้พ้นโทษออกจาก เรือนจำโดยสวัสดิภาพ ไม่ต้องเสียค่าใช้จ่ายใด ๆ” เพราะการพ้นจาก

เรือนจำเป็นเหตุ เขาจึงได้รับความเบิกบานใจและความสุขใจ 

วิธีแผ่เมตตา 
พระพุทธศาสนา สอนให้มนุษยชาติอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข ไม่เบียดเบียนกัน ไม่ทำร้ายกัน ละเว้น

พฤติกรรมในเชิงลบ เช่น อาฆาต พยาบาท ทำร้ายกัน เป็นต้น เราไม่ช่ืนชอบส่ิงเหล่านี้ คน ท้ังหลายก็ไม่ชอบ
เช่นเดียวกัน ดังข้อความท่ีว่า มนุษย์ท้ังหลายรักสุข เกลียดทุกข์ กล่าวได้ว่า   หลักคำสอนลักษณะนี้ เป็นการ
ปลูกฝังให้มวลมนุษย์มีความรัก ความเมตตาต่อกัน ซ่ึงจะเป็นเหตุปัจจัยทำให้ สังคมเกิดความน่าอยู่ สงบสุข 
ร่มเย็น และมีความปลอดภัยในชีวิต บุคคลผู้มีจิตเป่ียม ล้นด้วยเมตตา ก็สามารถแผ่เมตตาให้แก่ผู้อ่ืนได้ด้วย  

การแผ่เมตตาในตน หมายถึง ผู้ปฏิบัติฝึกเจริญเมตตาให้เกิดขึ้นในตนเองเสียก่อน แล้วจึง แผ่
เมตตาส่งไปให้แก่บุคคลอ่ืน ๆ โดยการภาวนาว่า “อหํ สุขิโต โหมิ, นิทฺทุกฺโข โหมิ, อเวโร โหมิ, อพฺยาปชฺโฌ โห



Journal of Dhammaduta Vol. 1 No. 1 (January – June 2021) 39 
 

ม,ิ อนีโฆ โหมิ, สุขี อตฺตานํ ปริหรามิ” แปลว่า ขอข้าพเจ้า จงมีความสุขเถิด จงอย่าได้มี ความทุกข์เลย ขอ
ข้าพเจ้า จงอย่ามีเวรกับใคร ๆ เลย ขอข้าพเจ้า จงอย่าได้เบียดเบียนใคร ๆ เลย ขอข้าพเจ้า อย่าได้มีความทุกข์
เลย ขอข้าพเจ้า  จงมีความสุข ประคองตนไปให้รอดเถิด โดยภาวนาเป็นภาษาบาลีหรือภาษาไทยอย่างใดอย่าง
หนึ่งก็ได้ หรือจะภาวนาท้ังบาลีและภาษาไทยไปพร้อม ๆ กันก็ได้ ด้วยการท่องภาวนาในใจช้าๆ จนเกิดเมตตา
จิตขึ้นในตนอย่างชัดเจน สภาวะของเมตตาท่ีปรากฏนั้น จะเกิดปีติในลักษณะต่าง ๆ ท่ีผู้ปฏิบัติจะรู้ได้เอง ถึง
สภาวะความเอิบอ่ิมแห่งการบริกรรม ถ้าปีติเกิดขึ้น ก็กำหนดรู้ตามอาการของปีติไปจนถึงพบความสงบสุขเกิด
ขึ้นมา การเจริญเมตตาจิตนี้ ให้ทำจนเกิดวสี 5 อย่าง ได้แก่ สามารถพิจารณาองค์ฌานด้วยอาวัชชนจิต (อาวัช
ชนวสี) สามารถเข้าฌาน (สมาปัชชนาวสี) สามารถกำหนดเวลาเข้าฌาน (อธิฏฐานวสี) สามารถกำหนดเวลา
ออกจากฌาน (วุฏฐานวสี) และสามารถพิจารณาฌานด้วยชวนจิต (ปัจจเวกขณวสี) แล้วแต่รายบุคคล ซ่ึงท่ี
ปรากฏในคัมภีร์สังยุตตนิกาย สคาถวรรค มีข้อความว่า สพฺพาทิสา อนุปริคมฺม เจตสา เนวชฺฌคา ปิยตรมตฺตนา 
กฺวจิ เอว  ปิโย ปุถุ อตฺตา ปเรส  ตสฺมา น หึเส ปร  อตฺตกาโม แปลว่า บุคคล ตั้งใจค้นหาท่ัวทุกทิศ ก็ไม่พบใคร 
ท่ีไหน ซ่ึงเป็นท่ีรักยิ่งกว่าตนเลย สัตว์เหล่าอ่ืน ก็รักตนมาก เช่นนั้นเหมือนกัน เพราะฉะนั้น ผู้รักตน จึงไม่ควร
เบียดเบียนผู้อ่ืน การแผ่เมตตานั้น ลำดับแรกก็คือ การเจริญเมตตา จิตให้เกิดขึ้นในตนเองก่อน เมื่อรู้ว่าตนมี
ความสุขดีแล้ว อ่ิมในเมตตาดีแล้ว  

การแผ่เมตตาให้ผู้อ่ืน พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺ โต) ได้อธิบายไว้มีใจความว่า การแผ่เมตตา 
คือ ตั้งจิตปรารถนาดี ขอให้ผู้อ่ืนมีความสุข ตรงกับภาษาบาลีว่า สพฺเพ สตฺตา อเวรา อพฺยาปชฺฌา อนีฆา สุขี 
อตฺตานํ  ปริหรนฺตุ หมายความว่า ขอสัตว์ท้ังหลายท้ังปวง อย่าได้มีเวร อย่าได้เบียดเบียน จงมีความสุข รักษา
ตนอยู่เถิด ผู้เจริญเมตตาธรรมอยู่เสมอ จนจิตมั่นในเมตตา  มีเมตตาเป็นคุณสมบัติประจำใจแล้ว 

จึงแผ่ขยายออกไปให้แก่ผู้ท่ี เราเคารพรักและผู้มีพระคุณ ไปจนถึงคนท่ีเป็นศัตรูเป็นลำดับสุดท้าย 

เมื่อแผ่เมตตาจิตให้แก่ตนเองสำเร็จแล้ว ก็ควรแผ่ให้แก่คนใกล้ตัว ต่อจากนั้นก็แผ่ให้แก่พ่อ แม่ ครูอาจารย์ 

ครอบครัว ญาติพี่น้อง เพื่อนพ้องบริวาร คนท่ีรู้จัก คนท่ีไม่รู้จัก คนท่ีเป็นศัตรู และเจ้ากรรมนายเวรเป็นต้น 

ด้วยการอ้างช่ือของคนเหล่านั้น เท่าท่ีนึกได้ว่า“ขอ...ท้ังปวง จง อย่าได้มีเวรแก่กันและกันเลย จงอย่าได้

เบียดเบียนซ่ึงกันและกันเลย จงอย่าได้มีความทุกข์เลย ขอจงมีความสุข ประคองตนไปให้รอดเถิด 

สรุป 
การแผ่เมตตาทำให้เป็นคนใจเย็น สงบกาย สงบวาจา สุขุมลุ่มลึก ไม่อาฆาตพยาบาท หรือจองเวร

ต่อใคร ๆ มีผิวพรรณผ่องใส สุขภาพร่างกายแข็งแรง ปราศจากโรคภัยเบียดเบียน อายุยืน มีศีล มีสมาธิและมี
ปัญญา เป็นที่รักของมิตรสหาย ใครพบเห็นก็รักใคร่เหมือนเป็นลูกหรือญาติพี่น้อง  เมื่อว่าตามหลักแล้ว สมบัติ
ของเมตตาคือ ระงับความพยาบาทได้ (พฺยาปาทุปสโม เอติสฺสา สมฺปตฺติ) วิบัติของเมตตา คือ การเกิดสิเนหะ 
(สิเนหสมฺภโว วิปตฺติ) 

ผู้ท่ีแผ่เมตตา เจริญเมตตาพรหมวิหารนั้น จะได้รับอานิสงส์ 11 ประการ คือ 1) สุขํ  สุปติ (หลับก็
เป็นสุข)  2) สุขํ ปฏิพุชฺฌติ  (ตื่นก็เป็นสุข) 3) น ปาปกํ  สุปินํ  ปสฺสติ (ไม่ฝันร้าย) 4) มนุสฺสานํ  ปิโย โหติ (เป็น
ท่ีรักของมนุษย์ท้ังหลาย) 5) อมนุสฺสานํ  ปิโย โหติ (เป็นท่ีรักของอมนุษย์ท้ังหลาย)  6) เทวตา รกฺขนฺติ (เทวดา



40 วารสารพระธรรมทูต ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 1 (มกราคม - มิถุนายน 2564) 
 

ย่อมรักษา) 7) นาสฺส อคฺคิ วา วิสํ  วา สตฺถํ  วา (ไม่ต้องภัยจากไฟ ยาพิษ หรือศัสตราอาวุธ)  8) กมติ ตุวฎ  
จิตฺตํ  สมาธิยติ (จิตเป็นสมาธิง่าย) 9) มุขวณฺโณ วิปฺปสีทติ (สีหน้าผ่องใส) 10 ) อสมฺมุฬฺโห กาลํ  กโรติ (เมื่อจะ
ตาย ใจก็สงบ ไม่หลงใหลไร้สติ) 11) อุตฺตริ อปฺปฏิวิชฺฌนฺโต พฺราหฺมโลกูปโค (ถ้ายังไม่บรรลุคุณพิเศษท่ีสูงกว่า 
ย่อมเข้าถึงพรหมโลก) และปราศจากส่ิงท่ีศัตรู อยากจะเห็น 2 ประการ คือ  1) ใบหน้าไม่มีสีหน้าท่าทาง ท่ี
แสดงความโกรธเกิดขึ้นในขณะประจัญหน้าศัตรูอยู่  2) ถึงจะอยู่กับศัตรู ก็สามารถนอนได้อย่างมีความสุข 
ปราศจากความเกรงกลัว 

เอกสารอ้างอิง 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . (2535).  พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬ าเตปิฏกํ  2500 .      

กรุงเทพมหานคร:  โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2525).  พระไตรปิฎกพร้อมอรรถกถาแปล ชุด 91 เล่ม.  กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์

มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
ราชบัณฑิตยสถาน. พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2554. พิมพ์คร้ังที่ 2. (กรุงเทพมหานคร: 

ราชบัณฑิตยสถาน. 2556). 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต ). (2545). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์ . พิมพ์ครั้ง ท่ี 8.  

กรุงเทพมหานคร: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมพระจันทบุรีนฤนาถ. (2513). ปทานุกรมบาลี ไทย อังกฤษ สันสกฤต. (พระนคร: 

ห้างหุ้นส่วนจำกัด ศิวพร. 
พระอธิการสมชัย มณีวณฺโณ (ก่ิงนอก). (2555). “หลักเมตตาในการช่วยเหลือผู้ปุวยโรคเอดส์ในสังคมไทย”,

วิทยานิพนธ์ พุทธศาสตรมหาบัณฑิต . (บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย . (บทคัดย่อ). 11 กระทรวงวัฒนธรรม . [ออนไลน์ ]. แหล่งท่ีมา: http://www.m-
culture.go.th. 25 พ.ย. 2560. 

ปรีชา พิณทอง. (2532). สารานุกรมภาษาอีสาน-ไทย-อังกฤษ. อุบลราชธานี: ด่านสุทธาการพิมพ์. 


