
วารสารพระธรรมทูต

ISSN: 3027-690X (online)



 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
วัตถุประสงค์ 
 วารสารพระธรรมทูต กำหนดเผยแพร่ปีละ 2 ฉบับ (ฉบับที ่ 1 มกราคม - มิถุนายน, ฉบับที ่ 2 
กรกฎาคม - ธันวาคม) ทั้งนี้ มีวัตถุประสงค์เพื่อส่งเสริมการศึกษาค้นคว้า และเพื่อเผยแพร่บทความวิจัยและ
บทความวิชาการแก่นักวิจัย นักวิชาการ คณาจารย์ และนักศึกษาในระดับบัณฑิตศึกษา 
 เพื่อส่งเสริมการกระตุ้นให้เกิดความรู้ทางวิชาการทางด้านพระพุทธศาสนา บูรณาการกับศาสตร์
สมัยใหม่ งานสร้างสรรค์ พุทธนวัตกรรม หรือการพัฒนาพระธรรมทูต 
 บทความที่ส่งมาขอรับการตีพิมพ์ในวารสารพระธรรมทูต จะต้องไม่เคยตีพิมพ์หรืออยู่ระหว่างการ
พิจารณาจากผู้ทรงคุณวุฒิเพื่อตีพิมพ์ในวารสารอื่น ผู้เขียนบทความจะต้องปฏิบัติตามหลักเกณฑ์การเสนอ
บทความวิชาการหรือบทความวิจัยเพื่อตีพิมพ์ในวารสารพระธรรมทูต อย่างเคร่งครัด รวมทั้งระบบการอ้างอิง
ต้องเป็นไปตามหลักเกณฑ์ของวารสารทัศนะและความคิดเห็นที่ปรากฏในบทความในวารสารพระธรรมทูต ถือ
เป็นความรับผิดชอบของผู้เขียนบทความนั้น ไม่ถือเป็นทัศนะและความรับผิดชอบของกองบรรณาธิการวารสาร
พระธรรมทูต 
  
 The Journal of Dhammaduta published twice a year (Issue 1: January - June, Issue 2: 
July - December). It’s aims to promote research and disseminate research articles and 
academic papers to researchers, scholars, professors, and graduate students. 
 The aim is to stimulate the creation of academic knowledge in the field of Buddhism, 
its integration with modern science, creative work, Buddhist innovation, or the development 
of the Dhammaduta. 
 Articles submitted for publication in the Journal of Dhammaduta should not have been 
previously published or under consideration for publication elsewhere. Authors of the articles 
must adhere to the criteria for submitting academic articles or research papers for publication 
in the Journal of Dhammaduta rigorously. Additionally, the citation system must follow the 
journal's standards and the opinions expressed in the articles in the Journal of Dhammaduta 
are the responsibility of the authors and do not necessarily reflect the views and 
responsibilities of the journal's editorial board. 
 
• เจ้าของ 
วิทยาลัยพระธรรมทูต 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

• Owner 
Dhammaduta College, 
Mahachulalongkornrajavidyalya University 

    วารสารพระธรรมทูต 
    Journal of Dhammaduta 
    ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
    Vol. 4 No. 2 (July – December 2024) 
    ISSN 3027-690X (Online) 
    



(2) 
 

อาคารเรียนรวม ห้อง D300 79 หมู่ที่ 1  
ตำบลลำไทร อำเภอวังน้อย 
จังหวัดพระนครศรีอยุธยา 13170 
โทร 035248000, 099-648-4372, 
092-690-9757 
dhammaduta@mcu.ac.th 
https://so14.tci-
thaijo.org/index.php/Dhammaduta 

Zone D, D300, 3rd floor, Academic Building, 79 
M.1 Lamsai , Wangnoi, Phra Nakhon Si 
Ayutthaya, 13170, Thailand. 
Tel.  +66 35 248 000 
099-648-4372, 092-690-9757 
dhammaduta@mcu.ac.th 
https://so14.tci-
thaijo.org/index.php/Dhammaduta 

• ที่ปรึกษา 
อธิการบดี 
รองอธิการบดีฝ่ายวิชาการ 
รองอธิการบดีฝ่ายกิจการต่างประเทศ 

• Advisor 
The Rector 
Vice-Rector for Academic Affairs 
Vice-Rector for Foreign Affairs 

• บรรณาธิการบริหาร 
พระครูสุตรัตนบัณฑิต,ดร. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

• Executive Editor 
Dr.Phramaha Prayoon Jotivaro 
Mahachulalongkornrajavidyalya University 

• กองบรรณาธิการ 
พระมหาไพฑูรย์ ปนฺตนนฺโท,ดร. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
พระครูใบฎีกาแสงเฮือง นรินฺโท,ดร.   
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
พระมหาพรชัย สิริวโร,ผศ.ดร. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
พระมหาขวัญชัย กิตฺติเมธี,ผศ.ดร. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
พระมหาดวงเด่น ฐิตญาโณ,ผศ.ดร. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
พระมหาเกรียงศักดิ์ อินฺทปญฺโญ,ดร. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
รศ.ดร.สานุ มหัทธนาดุล 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
ผศ.ดร.อุทัย สติมั่น 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
ผศ.ดร. นพดล ธีระวงศ์ภิญโญ 
มหาวิทยาลัยราชภััฏบุรีรัมย์ 
รศ.ดร.วินิจ ผาเจริญ 
มหาวิทยาลัยแม่โจ้  
รศ.ดร.มารุต พัฒผล 
มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ 

• Editorial 
Dr.Phramaha Paitoon Pantanando 
Mahachulalongkornrajavidyalya University 
Dr.Phrakhrubaidika Seng Hurng Narindo 
Mahachulalongkornrajavidyalya University 
Asst.Prof.Dr.Phramaha Pornchai Sirivaro 
Mahachulalongkornrajavidyalya University 
Asst.Prof.Dr.Phramaha Khwanchai Kittimedhi 
Mahachulalongkornrajavidyalya University 
Asst.Prof.Dr.Phramaha Duangden Thitayano 
Mahachulalongkornrajavidyalya University 
Dr.Phramaha Kriangsak Indhapanyo 
Mahachulalongkornrajavidyalya University 
Assoc.Prof.Dr.Sanu Mahatthanadul 
Mahachulalongkornrajavidyalya University 
Asst.Prof.Dr.Uthai Satiman 
Mahachulalongkornrajavidyalya University 
Asst.Prof.Dr.Noppadon Thirawongphinyo 
Buriram Rajabhat University 
Assoc.Prof.Dr.Winij Phacharoen 
Maejo University 
Assoc.Prof.Dr.Marut Patphon 
Srinakharinwirot University 



(3) 
 

รศ.ดร.ปรุตม์ บุญศรีตัน 
มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ 
รศ.ดร.สุวิญญ์ รักษ์สัตย์ 
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
ศ.ดร.วัชระ งามจิตรเจริญ 
มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ 
รศ.ดร.วุฒินันท์ กันทะเตียน 
มหาวิทยาลัยมหิดล 
ผศ.ดร.พัทธ์ธีรา นาคอุไรรัตน์ 
มหาวิทยาลัยมหิดล 
รศ.ดร.สำเนียง เลื่อมใส 
มหาวิทยาลัยศิลปากร 
รศ.ดร.ประเวศ อินทองปาน 
มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 

Assoc.Prof.Dr.Parut Boonsritan 
Chiang Mai University 
Assoc.Prof.Dr.Suwin Raksat 
Mahamakut Buddhist University 
Prof.Dr.Watchara Ngamchitcharoen 
Thammasat University 
Assoc.Prof.Dr.Wutthinant Kantatian 
Mahidol University 
Asst.Prof.Dr.Padtheera Narkurairattana 
Mahidol University 
Assoc.Prof.Dr.Samniang Leumsai 
Silpakorn University 
Praves Inthongpan 
Kasetsart University 

• ฝ่ายประสานงานและจัดการ 
พระมหากฤษณ กิตฺติภทฺโท (เบ้าทอง) 
มือถือ: 099-6484372 Line ID: bigkoos 
อีเมล์: kritsana.bao@mcu.ac.th 

• Coordination and Management 
Phramaha Kritsana Kittibhaddo (Baotong) 
Tel. 099-6484372 Line ID: bigkoos 
Email: kritsana.bao@mcu.ac.th 
 
 

• ฝ่ายกฎหมาย (Law Department) 
นายอเนก นกอินทรีย์: Mr. Anek Nokinsi 

 

• ออกแบบปก (Cover designed) 
พระมหากฤษณ กิตฺติภทฺโท (เบ้าทอง): Phramaha Kritsana Kittibhaddo (Baotong) 
พระครูใบฎีกาธนพล วรสีหพโล (วรสิงห์): Phrakrubaidika Thanaphon Varasihabalo (Worasing) 
พระใบฎีกานะโม สุชีโว (ตัน): Phrabaidika Namo Sujivo (Tan) 
พระเทวพงศ์พันธ์ ตนฺติปาโล (ถนอมจิตร): Phra Thewapongpan Tantipalo (Thanomchit) 
นายลิขิต บุญละคร: Mr. Likhit Boonlakorn 
• จัดรูปเล่ม (Content designed) 
พระมหาวิเชียร สุธีโร (สิงห์คิบุตร), ผู้ช่วยบรรณาธิการ: Phramaha Wichian Sudhiro (Singkibutra) 
พระมหาศักดิ์ชาย โกวิโท, ผู้ช่วยบรรณาธิการ: Phramaha Sakchai Kovido 
พระมหากฤษณ กิตฺติภทฺโท (เบ้าทอง), ผู้ประสานงานวารสาร: Phramaha Kritsana Kittibhaddo (Baotong) 
  กำหนดออกเผยแพร ่
        ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน 
        ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 

 

  

mailto:kritsana.bao@mcu.ac.th


(4) 
 

                                                 บทบรรณาธิการ 
 

 วารสารพระธรรมทูต มีวัตถุประสงค์เพื่อสนับสนุนและส่งเสริมให้คณาจารย์ บุคลากร นักศึกษา และ
ผู้สนใจทั้งภายในและภายนอกมหาวิทยาลัย ส่งและเผยแพร่บทความวิจัยมาตรฐาน บทความวิชาการ บท
วิจารณ์หนังสือ บทความปริทัศน์ และบทความพิเศษสู่สาธารณชน อีกทั้งเป็นการยกระดับผลงานวิชาการให้
เป็นที่ยอมรับในระดับชาติและนานาชาติ วารสารพระธรรมทูต หวังให้เป็นตลาดแห่งองค์ความรู้เพ่ือการค้นคว้า 
ถ่ายทอด และแลกเปลี่ยนความรู้ในด้านต่างๆ 
 ทั้งนี้ วารสารพระธรรมทูตเปิดรับบทความด้านมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ไม่ว่าจะเป็น พุทธ
ศาสนา ปรัชญา สังคมวิทยา นิติศาสตร์ รัฐศาสตร์ มานุษยวิทยา ประวัติศาสตร์ ภูมิศาสตร์ ศิลปวัฒนธรรม 
การพัฒนาชุมชน การศึกษา จิตวิทยา การพัฒนาพระธรรมทูตและสหวิทยาการประยุกต์ใน มนุษยศาสตร์และ
สังคมศาสตร์. 
 ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) เป็นฉบับที่ผ่านการพิจารณาจากกองบรรณาธิการ
และผู้ทรงคุณวุฒิ จัดว่าเป็นผลงานที่ผ่านการพัฒนาองค์ความรู้อย่างต่อเนื่องในเชิงวิชาการ ซึ่งสอดคล้องกับ
วิสัยทัศน์ที่มุ่งพัฒนามหาวิทยาลัย เป็นศูนย์กลางการศึกษาพระพุทธศาสนาระดับนานาชาติ โดยจัดการศึกษา
และพัฒนาองค์ความรู้บูรณาการกับศาสตร์สมัยใหม่ให้นําไปสู่การพัฒนาจิตใจและสังคมอย่างยั่งยืนซึ่งวารสาร
พระธรรมทูต ได้รับความไว้วางใจ และความเชื่อถือของนักวิชาการ ดังจะเห็นได้จากบทความที่นํามาเผยแพร่
เป็นบทความวิจัย และบทความวิชาการที่มาจากหลากหลายสถาบันหรือหน่วยงานที่ได้เข้าร่วมตีพิมพ์เผยแพร่
บทความ ซึ่งเป็นการเอ้ือเฟ้ือแบ่งปันชุดองค์ความรู้เชิงวิชาการ เพ่ือจะร่วมกันพัฒนาชีวิตองค์กร ชุม และสังคม
ให้เจริญน่าอยู่อาศัยอย่างอารชนยิ่งๆ ขึ้นไป 
 กองบรรณาธิการวารสารพระธรรมทูต ขอขอบพระคุณผู้บริหาร คณาจารย์นักวิชาการตลอดจนนิสิต
นักศึกษาจากมหาวิทยาลัยต่างๆ ที่ให้ความสนใจส่งบทความวิชาการเข้ามาร่วมตีพิมพ์เผยแพร่ในครั้งนี้ และ
กองบรรณาธิการหวังเป็นอย่างยิ่งว่าเนื้อหาในวารสารฉบับนี้จะเป็นประโยชน์ต่อสมาชิกผู้ติดตามอ่านทุกท่าน
หากผู้อ่านจะมีข้อเสนอแนะในการปรับปรุงวารสารนี้ให้สมบูรณ์ยิ่งขึ้นกองบรรณาธิการขอน้อมรับไว้ด้ วยความ
ยินดียิ่ง 
 

 
 
 

(พระครูสุตรัตนบัณฑิต,ดร.) 
บรรณาธิการ 

 



(5) 
 

สารบัญ 
 

เรื่อง หน้า 
บทบรรณาธิการ (4) 
บทความวิจัย: Research Articles  
The Translation Problems of English into Mon: A Case Study of Mon 
Students at Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Phra Nakhon Si 
Ayutthaya in Thailand…………………………………………………………….…………………………. 
       Ravinda 

 
 

66-75 

แนวทางพัฒนาขั ้นตอนการออกกฎระเบียบปกครองคณะสงฆ์ไทยในต่างประเทศ 
กรณีศึกษาองค์กรพระธรรมทูตไทยในสหราชอาณาจักรและไอร์แลนด์: Development 
Process of Legislation: A Case Study on the Council of Thai Buddhist Monks 
of the United Kingdom and Ireland………….……………………………………………………… 
       พระครูธรรมธรเทวประภาส มากคล้าย 
       Phrakhruthammathon Thevaprapas Makklay 

 
 
 

76-93 

บทความวิชาการ: Academic Articles  
การบ ูรณาการหล ักอ ิทธ ิบาทธรรมในการบร ิหารราชการท ้องถ ิ ่น  Thai Local 
Administration Based on the Principles of Itthipatha…………………....………………… 
       ก้องเกียรติ แซ่ลิ้ม 
       Kongkiat Saelim 

 
94-102 

อนาคามี: ผู ้ไม่ปฏิสนธิในภูมิอื ่น: An Anãgãmi: One who does not patisandhi in 
another bhu ̄mi…………………………………………………………………………………………………… 
       พีรพันธ์ วรชาติเดชชัย 
       Peeraphun Worachatdejchai 

 
103-117 

MOOCs: โอกาสใหม่สำหรับพระธรรมทูตไทย: MOOCs: A New Opportunity for Thai 
Dhammaduta Bhikkhus……………………………………………………………………………………… 
       อภิชาติ รอดนิยม 
       Aphichat Rodniyom 

118-127 

 



The Translation Problems of English into Mon: A Case Study of Mon Students 
at Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 

Phra Nakhon Si Ayutthaya in Thailand * 
 

Ravinda1 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University 
Corresponding Author, E-mail: ravindamon@gmail.com1 

 
Abstracts  

The objectives of this research were 1 )  to study the translation problems of 
English into Mon, 2) to analyze the translation problems of English into Mon, and 3) to find 
out the solutions to translating problems from English into Mon. 

The research methodology consists of a mixed methods approach, namely 
qualitative and quantitative study. The research tools are questionnaires, survey statements, 
open-ended questions, translation tests, and in-depth interviews. For the population, there 
are 4 5  Mon students from Mahachulalongkornrajavidyalaya University at Phra Nakhon Si 
Ayutthaya in Thailand. Data analysis using both statistical methods for quantitative data and 
content analysis for qualitative data. 

The findings show that there are four main problems in translating English into 
Mon: 1 )  Linguistic problems, including lack of direct equivalents for many English words, 
phrases, and expressions in Mon language; 2) Structural problems, due to grammatical and 
sentence structure differences between English and Mon; 3) Cultural problems, arising from 
cultural differences and lack of corresponding cultural references in Mon; and 4 )  Limited 
resources problems, due to the lack of comprehensive dictionaries, grammar reference 
books, and other types of reference materials in Mon. 

The suggestions were that students should 1 )  prioritize conveying intended 
meaning over word-for-word translation, using strategies such as paraphrasing and finding 
closest expressions; 2 )  attempt for mastery in both English and Mon languages, including 
linguistic nuances and cultural contexts; 3) collaborate with native speakers, subject matter 
experts, and experienced translators to improve translation accuracy; and 4 )  expand 
linguistic resources for Mon, including comprehensive dictionaries and grammars, while 
implementing training programs to improve translation skills. 
 

Keywords : Translation Problems; English-Mon; Mon students 
 

 
* Received August 13, 2024; Revised January 20, 2025; Accepted February 3, 2025 



Journal of Dhammaduta Vol. 4 No. 2 (July – December 2024) 67 
 

Introduction 
In this age of globalization, translation has become imperative for international 

and intra-national communication, playing a crucial role in understanding our increasingly 
fragmented world. This is particularly significant for minority cultures like the Mon people, 
who have a rich historical and linguistic heritage that requires translation assistance for 
broader understanding.  

Translation, as defined by scholars such as Larson (1984), is "basically a change of 
form" where the meaning of the source language is transferred into the receptor language. 
Newmark (1988 ) further elaborates that translation is "a craft consisting of the attempt to 
replace a written message and/or statement in one language by the same message and/or 
statement in another language". These definitions emphasize the complexity of the 
translation process, which involves not just linguistic transfer but also cultural and semantic 
considerations. 

The challenges in translation are numerous and varied. Mona Baker (2 0 1 8 ) 
identifies several types of non-equivalence at the word level, including culture-specific 
concepts, semantic complexity, and differences in expressive meaning. Newmark (1988) also 
highlights five problems in cultural differences that can hinder the translation process: 
ecology, material culture, social culture, social organization, and gestures and habits. 
Ghazala (1995) further expands on this, arguing that a translation problem occurs when the 
translator cannot render the source text into the target language easily, without consulting 
dictionaries or making efforts to retrieve and exploit their linguistic and cultural knowledge 
and life experiences. 

In the context of Mon translation, despite a long history dating back to the 12 th 
century, there is a lack of studies on theory and practice in modern Mon translation. This 
gap is particularly evident in the translation between English and Mon, which presents 
unique challenges due to the linguistic and cultural differences between these languages. 

This study aims to address this gap by studying the translation problems faced by 
Mon students when translating from English to Mon. The research focuses on challenges 
that arise during the translation process, aligning with translation methods namely: literal 
translation and free translation methods. Drawing on established translation theories and 
adapting them to the English-Mon context, this study will explore the types of problems 
Mon students encounter during translation. It will also investigate the strategies and 
techniques they used to overcome these challenges, considering the seven procedures 
proposed by Vinay and Darbelnet (1995): borrowing, calque, literal translation, transposition, 
modulation, equivalence, and adaptation. 

The significance of this study lies not only in its potential to enhance translation 
quality between English and Mon but also in its broader implications for preserving and 
promoting minority languages and cultures in an increasingly interconnected world. As 



68 วารสารพระธรรมทูต ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

Duang-ta Suphol (1998) notes, translation problems can be broadly divided into three levels: 
cultural, language-structural, and semantic. Understanding these issues in the context of 
English-Mon translation is crucial for developing effective translation strategies. 

Through a comprehensive analysis of translation problems and strategies, this 
research seeks to bridge the gap in existing literature and provide a foundation for future 
studies in English-Mon translation. The findings of this study will not only benefit Mon 
students and translators but also contribute to the wider discourse on translation challenges 
in minority languages, addressing the multiple causes of translation problems as identified 
by scholars in the field. 

Objectives of the Study 
The objectives of the study are as follows: 
1. To study the translation problems of English into Mon. 
2. To analyze the translation problems of English into Mon. 
3. To find the solutions to translating problems from English into Mon. 

Research Methodology 
The study is a mixed methods approach, using both quantitative and qualitative 

methods. Questionnaires were used to collect quantitative data from 34 Mon students at 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University. In-depth interviews were conducted to collect 
qualitative data analysis from 11 students. In this research, for quantitative analysis, statistics 
including Frequency, Percentage, Mean, and Standard Deviation (S.D.) were used. Content 
analysis was used for analyzing qualitative data obtained from open-ended questions and 
interviews. 

Scope of the Study 
The research entitled "The Translation Problems of English into Mon: A Case Study 

of Mon Students at Mahachulalongkornrajavidyalaya University at Phra Nakhon Si Ayutthaya 
in Thailand" states the scopes of the study as follows: 

This research examines the content of translation problems Mon students face 
when translating from English into Mon. The scope of the population will be shown at 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University at Phra Nakhon Si Ayutthaya in Thailand, focusing 
on Mon students who utilize English to Mon translation. The number of populations for this 
research will be emphasized as Mon students. 

Therefore, the 45 populations for the study; are Mon students at various levels of 
study, including both undergraduate and graduate students. The study area is located at 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University at Phra Nakhon Si Ayutthaya in Thailand, where 
participants can be expressed as Mon and English speakers. This research was limited in the 
duration of time from August 2023 to August 2024. 

Results of Study 



Journal of Dhammaduta Vol. 4 No. 2 (July – December 2024) 69 
 

The information of the respondents  
The research questionnaires survey statements and open-ended questions 

involved 34 Mon students at Mahachulalongkornrajavidyalaya University in Thailand. Most 
students were male (73.5%) and aged 21-25 (35.3%). Half had completed Dhammacariya 
studies, while 41.2% came from high school. The majority were studying in the Faculty of 
Humanities (55.9%), with English (41.2%) and Buddhist Studies (35.3%) being the most 
common majors. All students were proficient in English and Mon, with many also 
understanding Burmese (88.2%). Regarding translation experience, 41.2% expressed interest 
but hadn't translated themselves, while 38.2% had occasionally translated when needed. 
Only 5.9% frequently engaged in translation work, and 14.7% had no translation experience 
at all.  

Analysis of problems and solutions statements  
This section presents an analysis of the problems and solutions statements in 

English to Mon translation, based on survey responses from Mon students at 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University. The survey consisted of ten statements rated on 
a 5-point Likert scale, ranging from strongly agree to strongly disagree. The following table 
summarizes the mean scores and standard deviations for each item: 

items N Mean SD 
The translation process from English to Mon often presents 
challenges related to linguistic nuances and cultural 
differences.  

34 1.8824 .64030 

Difficulties in finding the exact equivalents in the Mon 
language for specific English expressions or words are 
common in translation.  

34 1.9412 .69375 

The lack of appropriate reference materials or resources 
significantly hampers the translation process from English to 
Mon.  

34 1.9706 .90404 

Deep cultural knowledge of both English and Mon cultures 
is necessary for culturally appropriate translations.  

34 1.5882 .65679 

Advanced proficiency in both English and Mon language is 
crucial for accurate and high-quality translations.  

34 1.6176 .88813 

Collaborative discussions or consultations with domain 
experts help resolve translation challenges from English into 
Mon.  

34 1.7941 .76986 

Regular training and professional development programs 
contribute to enhancing translations skills and addressing 
common challenges in translating from English into Mon. 

34 1.6765 .68404 

Translators should prioritize conveying the author’s original 34 1.6765 .72699 



70 วารสารพระธรรมทูต ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

intent over making modifications for the Mon-speaking 
audience when translating from English into Mon.  
The availability of machine translation technology reduces 
the need for human translators when translating English 
into Mon.  

34 2.3529 1.04105 

Adequate feedback and revisions play a crucial role in 
refining and improving translations from English into Mon.  

34 
1.6471 .59708 

Valid N (listwise) 34 Level: low 
The table shows that students strongly agree on the importance of deep cultural 

knowledge (Mean = 1.5882, SD = 0.65679) and advanced language proficiency (Mean = 
1.6176, SD = 0.88813) for accurate and culturally appropriate translations. Students also 
recognized the crucial role of feedback and revisions in improving translations (Mean = 
1.6471, SD = 0.59708). Key challenges identified included the lack of appropriate reference 
materials (Mean = 1.9706, SD = 0.90404) and difficulties in finding exact Mon equivalents for 
English expressions (Mean = 1.9412, SD = 0.69375). The opinions were more divided on the 
impact of machine translation technology (Mean = 2.3529, SD = 1.04105), suggesting a 
complex view of technology's role in the translation process 

The findings emphasized the value of regular training programs (Mean = 1.6765, SD 
= 0.68404) and the importance of preserving the author's original intent in translations (Mean 
= 1.6765, SD = 0.72699). Linguistic nuances and cultural differences present challenges 
(Mean = 1.8824, SD = .64030) and collaboration including discussions with domain experts 
helps resolve translation problems (Mean = 1.7941, SD = .76986). Despite general agreement 
across most items, the study categorized all responses as having a "low" mean score.  This 
classification shows the nuanced nature of students' perspectives on English to Mon 
translation problems and solutions. 

Analysis of open-ended questions 
This section presents findings from open-ended questions about English to Mon 

translation among Mon students at MCU. There are four questions including the role of 
translation in language learning, students’ confidence in translation abilities, the importance 
of English to Mon translation in their community, and feedback on the study itself.  

The majority of students (88%) believe translation plays a significant role in 
language learning, helping with understanding meaning, vocabulary, grammar, and cultural 
aspects. However, confidence in translation ability, 38% felt confident due to training and 
experience, while 32% lacked confidence, citing insufficient linguistic and translation 
knowledge. Translating English into Mon is considered crucial by 91% of students, seen as 
vital for preserving Mon language, and culture, and promoting education. However, 71% 
acknowledge it as a challenging task due to cultural differences, linguistic nuances, and the 
complexity of English. 



Journal of Dhammaduta Vol. 4 No. 2 (July – December 2024) 71 
 

The study shows several problems in English to Mon translation, including a lack 
of online resources in Mon, limited access to higher education, and the evolving nature of 
the Mon language. Despite these challenges, students express interest in further research on 
translation problems and solutions, recognizing it’s possible to enhance communication and 
understanding within the Mon community. 

Analysis translation test 
The translation test involved 11 Mon students, translating a short story titled “The 

Narrative of a Millionaire and a Poor Man” into Mon. The test was administered starting from 
February 20, 2024, and students were given flexibility in terms of time and resources. The 
analysis of their translations is shown in the following table:   

Translation strategies used by students  Frequency % 

Translation 
methods  

Literal translation (method)  34 19.32% 
Free translation 10 5.68% 

Translation 
techniques  

Borrowing 28 15.91% 
Literal translation (technique) 43 24.43% 
Calque  8 4.55% 
Equivalence (reformulation) 38 21.59% 
Modulation 15 8.52% 

Total 176 100% 

The table shows a total of 176 translation strategies identified across all student 
translations. Literal translation methods were predominantly used by most students, 
accounting for (19.32%), while free translation methods were less commonly used by 
(5.68%) and several students combined literal and free translation approaches. Among the 
translation techniques, literal translation was most frequent (24.43%), followed closely by 
equivalence/reformulation (21.59%). Borrowing was also common (15.91%), while 
modulation (8.52%) and calque (4.55%) were used less frequently. 

These findings suggest that students tend to follow closely to the source text 
when translating from English, often choosing word-for-word or direct/close translations. 
However, they also determine the ability to reformulate ideas, when necessary, as 
evidenced by the high usage of equivalence techniques. The significant use of borrowing 
indicates that students frequently encounter concepts or terms in English that may not have 
direct equivalents in Mon, requiring them to incorporate English terms into their Mon 
translations. 

Analysis of interviews  
This section presents an analysis of the interviews conducted with eleven M.A. 

students at MCU in Thailand. The interviews aimed to explore the problems these students 



72 วารสารพระธรรมทูต ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

face when translating English texts into the Mon language, their strategies for overcoming 
these challenges, and their recommendations for improving the translation process. The 
participants, representing various academic years and faculties, provided valuable 
understandings of the workings of English to Mon translation. 

The difficulty of the translation test 
The difficulty of translation tests among students reflects their individual 

experiences and proficiency levels. Ven. Dhamapiya, said, "The story in the test was not very 
deep or difficult. The vocabulary used was also not too advanced." Similarly, Ven. 
Haricandana considered it easy due to its historical context. In contrast, Ven. Kheminda 
viewed it as moderately challenging, while Ven. Indavamsa probably the difficulty at 
"perhaps around 5% difficulty level," showing the range of perceptions among the students. 

Key challenges in translation  
The study identified several key challenges in the translation process. A primary 

issue was the lack of direct equivalents for certain English words or phrases in Mon. Mr. Paing 
Soe stated that there were some words like 'O fortunate one’ and ‘brother's share' that 
were challenging to accurately translate into Mon. structures and grammatical differences 
between English and Mon posed another challenge. Ven. Pandita said, "I think the main 
difficulty in translation is the difference in grammar between languages." Ven. Visarada 
further explained on this point, stating, "I found it challenging to determine which words or 
phrases should come first when building a Mon sentence because English and Mon 
sentence structures differ." Cultural nuances and contextual differences also presented 
difficulties. Ven. Htayrinda emphasized this, "A key difficulty is differences in cultural 
perspectives and contexts. For example, if the original work is from a country with very 
different cultural traditions than the Mon community, it can be challenging to translate 
accurately." 

Strategies employed by students  
To navigate these challenges, students employed a variety of innovative 

strategies. Ven. Acara focused on understanding the full context before translating, 
explaining, "When a direct word-for-word translation was not possible, I tried to utilize an 
understanding of the full context and meaning to paraphrase and rephrase the idea in 
natural Mon expressions." Ven. Pamojja said, "I used dictionaries to look up word meanings 
and sometimes Google Translate to get quick translations to build from." Ven. Mon A shin 
Pala Dhamma and Ven. Pandita also adopted a creative approach to untranslatable terms, 
sharing, "If I couldn't find an exact Mon equivalent... I would borrow the word's sound 
directly into the Mon writing system. Then I would provide an explanation in Mon (in 
brackets) to clarify the meaning." The importance of natural flow in translation was stated by 



Journal of Dhammaduta Vol. 4 No. 2 (July – December 2024) 73 
 

Ven. Indavamsa, said, "My main approach was to avoid directly adapting English prepositions 
into Mon, as that can make the text very difficult to read naturally." 

Recommendations for improvement 
The students offered possible recommendations for improving English to Mon 

translation. As Ven. Pandita said, "To be a successful translator, you must have equal 
expertise in both the source and target languages." Ven. Visarada stated the importance of 
continuous learning through extensive reading: "The more you read, the more vocabulary, 
word usages, and sentence structures you absorb." Ven. Dhamapiya recommended focusing 
on conveying true meaning rather than literal translation, and said, "Do not rely strictly on 
word-for-word or literal translations. Focus on grasping and conveying the true intended 
meaning and naturalness in the Mon language." Ven. Pala Dhamma recommended 
collaboration and formal training, suggesting "learning from and collaborating with 
experienced translators and pursuing formal training in translation methodologies." 

This case study shows that while Mon students at MCU face various linguistic and 
cultural challenges in English to Mon translation, they used various and creative strategies to 
overcome these problems. The limited availability of comprehensive Mon language 
resources also mentioned, further compounds these challenges. Nevertheless, the students' 
perceptions and innovative approaches provide valuable direction for enhancing translation 
practices. Their experiences highlight the need for developing more comprehensive 
resources for Mon language learners and translators, as well as the importance of cultural 
competence alongside linguistic proficiency in the field of translation. 

Conclusion 
In conclusion, this study on translation problems English into Mon, from Mon 

students at Mahachulalongkornrajavidyalaya University identified four main Problems: 
linguistic problems, structural differences, cultural gaps, and limited resources. Students 
primarily used literal translation methods, along with techniques such as borrowing and 
equivalence. Key strategies included contextual understanding, use of dictionaries, and 
focusing on natural flow. The research emphasized the importance of cultural and linguistic 
proficiency in both languages for effective translation. Students underlined translation's 
significance in language learning and preserving Mon culture. The study shows a need for 
more comprehensive Mon language resources and formal translation training. These findings 
provide precious concepts for improving English to Mon translation practices and contribute 
to preserving and promoting the Mon language and culture in an increasingly globalized 
world. 

Discussion 
These findings are along the previously discussed general translation theories and 

suggest the essential descriptions of the specific challenges in the English into Mon 



74 วารสารพระธรรมทูต ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

translation. The discussion by identify the key translation problems encountered by the 
students, which are categorized into four main areas as following:  

7.1 Linguistic problems primarily the lack of direct equivalents for many English 
words and phrases in Mon, as a significant challenge. This concept of non-equivalence be 
explained by Mona Baker's (2018) at the word level. Students often used to borrowing or 
equivalence techniques to address this problems, showing the need for creative solutions 
when direct translations are not possible. 

7.2 Structural problems: Structural differences between English and Mon 
presented another major problem. The predominant use of literal translation methods 
(19.32% for methods, 24.43% for techniques) suggests students struggle with adapting 
English sentence structures to Mon. This challenge highlights the importance of 
understanding not just vocabulary, but also the grammatical nuances of both languages. 

7.3 Cultural problems: cultural gaps posed a third significant challenge, resonating 
with Newmark's (1988) highlighting of cultural differences in translation. Students faced the 
difficulty in translating concepts deeply rooted in one culture to another, particularly when 
dealing with texts from cultures very different from Mon. This challenge shows the need for 
translators to have a deep understanding of both source and target cultures. 

7.4 Limited resources: the fourth main challenge is particularly relevant to Mon as 
a minority language. The lack of comprehensive dictionaries, grammar references, and other 
materials significantly hampers the translation process. This problem shows the broader 
challenges faced by minority languages in the context of globalization and the urgent need 
for resource development. 

These four problems interchange in complex ways, often compounding the 
difficulties faced by translators. For instance, the lack of resources intensifies the problems 
posed by linguistic and cultural differences. The study's findings underline the need for a 
multifaceted approach to improving English to Mon translation, one that addresses not only 
linguistic skills but also cultural competence and resource development. 

Suggestions 
1. Develop comprehensive Mon language resources, including dictionaries and 

grammar guides, to address the challenge of limited resources. 
2. Implement formal translation training programs focusing on both linguistic and 

cultural aspects to grab structural differences and cultural gaps. 
3. Encourage collaborative translation projects involving experienced translators 

and language experts to address complex linguistic issues. 
4. Promote extensive reading in both languages to enhance vocabulary and 

understanding of sentence structures. 



Journal of Dhammaduta Vol. 4 No. 2 (July – December 2024) 75 
 

5. Adopt a balance between preserving linguistic fidelity and ensuring natural 
expression in the target language. 

6. Explore the potential of technology in translation while maintaining critical 
evaluation of its outputs. 

7. Conduct further research on translation strategies specific to Mon and other 
minority languages to continually improve translation practices. 

References 
Bassnett, S. (2005). Translation Studies 3rd ed, London: Routledge. 
Cronin, M. (2003). Translation and Globalization, New York: Routledge. 
Ghazala, H. ( 1 9 9 5 ) .  Translation as Problems and Solutions: A Coursebook for University 

Students and Trainee Translators, Beirut: Dar El-Ilm Lilmalayin. 
House J. (2018). Translation: The Basics, London: Routledge.  
J. C. Catford. (1965). A Linguistic Theory of Translation, Oxford: Oxford University Press. 
Jean Paul Vinay & Jean Darbelnet. (1 9 95 ). Comparative Stylistics of French and English: A 

Methodology for Translation, Translated and Edited by Juan C. Sager, M.-J. Hamel, 
Amsterdam / Philadalphia: John Benjamins Puplishing Company. 

Jean Paul Vinay & Jean Darbelnet.  (2 0 0 0 ) .  A Methodology for Translation, (In Edited by 
Lawrence Venuti, The Translation Studies Reader, London And New York: 
Routledge Taylor & Francis Group.  

M. L. Larson. (1998). Meaning-Based Translation: A Guide to Cross Language Equivalence, 2nd 
Edition, New York: University Press of America. 

Mona Baker.  (2 0 1 8 ) . In Other Words: A Coursebook on Translation, London & New York: 
Routledge. Third Edition. 

Newmark, P. (1981). Approaches to Translation, Oxford: Pergamon Press. 
Newmark, P. (1988). A Textbook of Translation, Hertfordshire: Prentice Hall International (Uk).  
Pan Hla, Nai. (2 013 ). Dr. A Short Mon History, Yangon: (Myanmar Knowledge Society) MKS 

Publishing.  
Sac Lun, Nai. (2 0 21 ). Mon Literature Nearly to Death: Research on Mon Literature II (Mon 

Version), No Publishing. 
U Won (Su Won). (1969). The Concise of Myanmar Ancient Translation History (Pagan Period 

Section), In Translation Literature: Research on Burma Translation (Burma Version), 
Yangon: Sarpaybeikman Publishing. 



แนวทางพัฒนาข้ันตอนการออกกฎระเบียบปกครองคณะสงฆ์ไทยในต่างประเทศ  
กรณีศึกษาองค์กรพระธรรมทตูไทยในสหราชอาณาจักรและไอร์แลนด์* 

Development Process of Legislation: A Case Study on the Council  
of Thai Buddhist Monks of the United Kingdom and Ireland. 

 
พระครูธรรมธรเทวประภาส มากคล้าย1 

Phrakhruthammathon Thevaprapas Makklay1 
วัดศรีรตันาราม แมนเชสเตอร์ สหราชอาณาจักร 

Wat Sriratanaram Manchester, United Kingdom   
Corresponding Author, E-mail: tevaprapas@gmail.com1  

 
บทคัดย่อ  

การศึกษาครั้งนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือ 1) ศึกษาแนวทางพัฒนา และข้อเสนอ ในการพัฒนา  2) 
พัฒนา ขั้นตอนและกระบวนการร่าง กฎองค์กรพระธรรมทูตไทยฯ และ 3) นำเสนอผลการพัฒนากฎองค์กร
พระธรรมทูตไทยในต่างประเทศ โดยทำการศึกษาในพ้ืนที่สหราชอาณาจักรและไอร์แลนด์ เป็นการศึกษาเชิง
ผสาน เก็บข้อมูลจากเอกสารที่เกี่ยวข้อง การสังเกตแบบมีส่วนร่วม การสัมภาษณ์ และการประชุมเชิง
ปฏิบัติการ จากผู้ให้ข้อมูลสำคัญ ได้แก่ เจ้าอาวาส พระธรรมทูต ประธาน และคณะกรรมการองค์กรการกุศล
วัดไทย ใน 4 ภูมิภาค รวม 2 ประเทศ ได้แก่ ประเทศอังกฤษ สก็อตแลนด์ เวลส์ และประเทศไอร์แลนด์ รวม 
20 รูป ตรวจสอบความเหมาะสม ด้วยการศึกษาเชิงปริมาณในหราชอาณาจักรและไอร์แลนด์ โดยใช้
แบบสอบถาม 60 ฉบับ วิเคราะห์โดยใช้สถิติร้อยละ ค่าเฉลี่ย เบี่ยงเบนมาตรฐาน และการสนทนากลุ่มเฉพาะ 
10 คน  ผลการศึกษาพบว่า   

(1) การออกกฎระเบียบปกครองคณะสงฆ์โดยพระธรรมทูตในต่างประเทศ ควรประยุกต์ตาม
กฎระเบียบมหาเถรสมาคม ที่สอดคล้องและไม่ขัดหรือแย้งกับกฎหมายท้องถิ่น ในขณะที่ควรมีเนื้อหาสาระที่
ตอบสนองต่อแนวทางการบริหารกิจการคณะสงฆ์ไทย ทั้ง 6 ด้าน โดยควรพัฒนาขั้นตอนการร่างกฎฯ ให้
สอดคล้องกับระบบกฎหมายคอมมอนลอว์ (Common Law) และธรรมเนียมรัฐสภาอังกฤษ (Parliamentary 
System)  

(2) ขั้นตอนการร่างกฎองค์กรพระธรรมทูตไทยฯ ใช้กระบวนการที่กำหนดไว้ชัดเจน (Legislative 
Process) โดยประธานองค์กรพระธรรมทูตไทยฯ ให้ความเห็นชอบ การตั้งอนุกรรมการพิจารณาร่าง การ
อภิปรายรายหมวด รายข้อ โดยมีเนื้อหาที่สอดคล้องกฎหมายคณะสงฆ์ไทย และกฎหมายท้องถิ่นใน
ต่างประเทศ ที่เอ้ือต่องานสาธารณูปการ ปกครอง และเผยแผ่ เพ่ือส่งเสริมการกระจายอำนาจ โปร่งใส มีส่วน
ร่วม และรับผิดชอบ ตามแนวสากลนิยมในท้องถิ่น เพ่ือความสามัคคีในองค์กรพระธรรมทูตไทย ภายใต้ความ
ยืดหยุ่นสามารถปรับปรุงให้ทันสมัยตามสถานการณ์ 

(3) ผู้ศึกษาและพระธรรมทูต สามารถร่วมกันพัฒนา นำเสนอ และได้รับการรับรองร่างโดยมติเอก
ฉันท์จากการประชุมสมัยวิสามัญองค์กรพระธรรมทูตฯ ในเดือนมีนาคม 2567 ประกาศให้เป็นกฎองค์กรพระ
ธรรมทูตไทยในสหราชอาณาจักรและไอร์แลนด์ พ.ศ. 2567 ประกอบด้วยกฎฯ 6 หมวด รวม 56 ข้อ ผล

 
* Received December 30, 2024; Revised January 16, 2025; Accepted February 3, 2025 



Journal of Dhammaduta Vol. 4 No. 2 (July – December 2024) 77 
 

ประเมินความเหมาะสมต่อกฎที่ประกาศใช้ใหม่ ในเดือนสิงหาคม 2567 พบว่าพระธรรมทูตมีความพึงพอใจ
โดยภาพรวมอยู่ในระดับมากที่สุด (X=3.616, S.D. = 0.244) 
 

คำสำคัญ : แนวทางพัฒนาขั้นตอนการออกกฎระเบียบ; การปกครองคณะสงฆ์ไทยในต่างประเทศ; องค์กร
พระธรรมทูตไทยในสหราชอาณาจักรและไอร์แลนด์ 

 

Abstract 
This study aims to 1) examine guidelines and proposals for development, 2) 

develop procedures and processes for drafting regulations for the Council of Thai Buddhist 
Monks of the United Kingdom and Ireland, and 3) present the outcomes of developing 
regulations for Thai Dhammaduta organizations abroad. The research was conducted in the 
United Kingdom and Ireland using a mixed-methods approach, collecting data from relevant 
documents, participatory observations, interviews, and workshops. Key informants included 
abbots, Dhammaduta monks, chairpersons, and members of Thai temple charitable 
organizations across four regions in two countries: England, Scotland, Wales, and Ireland, 
involving a total of 20 monks. The appropriateness of findings was validated through 
quantitative research using 60 questionnaires distributed in the United Kingdom and Ireland, 
and the data were analyzed using percentage, mean, standard deviation, and focused group 
discussions involving 10 participants. 

The findings revealed that: 
(1) The promulgation of monastic administrative regulations by Dhammaduta 

monks abroad should be adapted from the Thai Sangha Supreme Council’s regulations, 
ensuring consistency and non-contradiction with local laws while addressing the six 
administrative areas of the Thai monastic system. The drafting process should align with the 
common law system and the British parliamentary tradition. 

(2) The drafting process for the regulations of the Council of Thai Buddhist Monks 
of the United Kingdom and Ireland utilized a clearly defined legislative process, including 
approval by the President of the Council of Thai Buddhist Monks of the United Kingdom and 
Ireland, the establishment of a subcommittee for drafting, and section-by-section 
deliberations. The content adhered to Thai Sangha laws and local foreign laws, facilitating 
public services, governance, and dissemination, with an emphasis on decentralization, 
transparency, participation, and accountability in line with international norms and local 
customs. Flexibility and adaptability to contemporary circumstances were emphasized to 
promote organizational unity.  

(3) The researchers and Dhammaduta monks collaboratively developed and 
proposed the regulations, which were unanimously approved during an extraordinary session 
of the Council of Thai Buddhist Monks of the United Kingdom and Ireland in March 2024. 



78 วารสารพระธรรมทูต ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

The regulations, comprising six chapters and 56 sections, were promulgated as the 
Regulations of the Council of Thai Buddhist Monks of the United Kingdom and Ireland B.E. 
2567 (2024). An evaluation conducted in August 2024 revealed highest overall satisfaction 
among Dhammaduta monks with the new regulations (X=3.616, S.D. = 0.244). 
 

Keywords: Guidelines for Legislative Development; Governance of Thai Monastic 
Communities Abroad; The Council of Thai Buddhist Monks of the United 
Kingdom and Ireland. 

 

บทนำ 
การส่งเสริมงานเผยแผ่พระพุทธศาสนาในต่างประเทศโดยคณะสงฆ์ไทยอย่างเป็นทางการในยุค

ปัจจุบัน เริ่มมีการจัดส่งพระธรรมทูตมาตั้งแต่ พ.ศ. 2500 จากการก่อตั้งวัดไทยพุทธคยา วัดที่ก่อตั้งโดยรัฐบาล
ไทยในประเทศอินเดีย เป็นวัดแห่งแรก (พระสมุทร ถาวรธมฺโม และคณะ , 2550) ต่อมามีการก่อตั้งวัดพุทธ
ปทีป ในปี พ.ศ. 2507 ในประเทศอังกฤษ ซึ่งถือว่าเป็นวัดไทยแห่งแรกในทวีปยุโรป (สุชีรา มาไกวร์ , 2560) 
ปัจจุบันมีการขยายงานพระพุทธศาสนาโดยการสร้างวัดขึ้นจำนวนมากในทวีปต่างๆ และมีการจัดตั้งสมัชชา
สงฆ์ สหภาพฯ และองค์กรฯ เพ่ือเป็นศูนย์กลางในการรวมตัวกันของพระธรรมทูตไทย เพ่ือกำกับดูแลและ
ส่งเสริมการทำงานเผยแผ่พระพุทธศาสนาโดยพระสงฆ์ไทยในทวีปต่างๆ (ธนวิทย์ สิงหเสนีย์, 2552) การเผยแผ่
พระพุทธศาสนาในต่างประเทศจึงนับเป็นภารกิจสำคัญของคณะสงฆ์ไทย เพ่ือเป็นที่พ่ึงทางใจ ช่วยเสริมสร้าง
ความเข้าใจและความสัมพันธ์อันดีระหว่างวัฒนธรรมพระพุทธศาสนาแบบไทย กับชุมชนไทยและชาวท้องถิ่น
ในต่างประเทศ (Laow Panyasiri, 2004)  

นับจากการก่อตั้งวัดพุทธปทีปในประเทศอังกฤษ ปัจจุบันได้มีพระสงฆ์ไทยมาจำพรรษาและปฏิบัติ
ศาสนกิจในสหราชอาณาจักรมากขึ้น  เมื่อต้นปี 2549 พระธรรมทูตสายประเทศอังกฤษ ได้มีการประชุมกัน
เพ่ือจัดตั้งกฎระเบียบในการปฏิบัติงานร่วมกันให้สอดคล้องกับการปกครองของคณะสงฆ์ไทยในประเทศไทย 
เพ่ือให้การเผยแผ่พระพุทธศาสนาของคณะพระธรรมทูตไทย เป็นไปด้วยความเรียบร้อย เพื่อความเป็นเอกภาพ
และการสั่งสอนพระพุทธศาสนา โดยได้จัดตั้งองค์กรขึ้นมีชื่อว่า “องค์กรคณะพระธรรมทูตไทยในสหราช
อาณาจักร” จวบจนถึงปีพุทธศักราช 2558 ต่อมาได้มีการริเริ่มก่อตั้งวัดไทยขึ้นที่ประเทศสาธารณรัฐไอร์แลนด์ 
จึงได้เพ่ิมไอร์แลนด์เข้าในองค์กรพระธรรมทูตไทยในสหราชอาณาจักรด้วย ปัจจุบันใช้ชื่อว่า “องค์กรพระธรรม
ทูตไทยในสหราชอาณาจักรและไอร์แลนด์” (อธทส) (องค์กรพระธรรมทูตไทยในสหราชอาณาจักรและ
ไอร์แลนด์, 2565)   ซึ่งคณะพระธรรมทูตไทยที่มาปฏิบัติศาสนกิจ อยู่ในความดูแลของ สำนักงานกำกับดูแล
พระธรรมทูตไปต่างประเทศ ซึ่งเป็นส่วนงานฝ่ายต่างประเทศของมหาเถรสมาคม (มติมหาเถรสมาคม , 2559)  
อย่างไรก็ตาม การบริหารจัดการและการออกกฎระเบียบปกครองพระธรรมทูตในบริบทที่แตกต่างจากประเทศ
ไทยต้องเผชิญกับความท้าทายที่ซับซ้อน ซึ่งรวมถึงความหลากหลายของกฎหมายท้องถิ่น ความคาดหวังของ
ชุมชน และการรักษาอัตลักษณ์ทางพระพุทธศาสนาในระดับสากล  (พระมหาสุริยา วรเมธี , 2558) จากการที่
ข้อบังคับของ องค์กรพระธรรมทูตไทยในสหราชอาณาจักรและไอร์แลนด์ พ.ศ.  2548 ซึ่งได้มีการบังคับใช้มา
เป็นระยะเวลานานไม่สอดคล้องสถานการณ์ปัจจุบัน  

เพ่ือให้การเผยแผ่พระพุทธศาสนาของคณะพระธรรมทูตไทย สังกัดมหานิกาย ภายใต้การปกครอง
ของมหาเถรสมาคม เป็นไปด้วยความเรียบร้อย เป็นเอกภาพ และเอ้ือต่อการเผยแผ่หลักธรรมทาง



Journal of Dhammaduta Vol. 4 No. 2 (July – December 2024) 79 
 

พระพุทธศาสนา จึงควรมีการพัฒนาและแก้ไขการออกกฎระเบียบปกครองคณะสงฆ์ไทยในต่างประเทศที่ควร
พัฒนาแนวทางที่ชัดเจนและเป็นระบบ และขึ้นอยู่กับลักษณะเฉพาะและภูมิหลังและบริบทในแต่ละประเทศ 
เพ่ือให้เกิดความสอดคล้องในการปฏิบัติและความเข้าใจระหว่างพระธรรมทูตในพ้ืนที่ต่างๆ (Suwatthano, P. 
S., 2020)   

กรณีศึกษาองค์กรพระธรรมทูตไทยในสหราชอาณาจักรและไอร์แลนด์นี้จึงถูกเลือกมาดำเนินการ 
เพราะลักษณะเฉพาะของบริบทที่แวดล้อมด้วยกฎหมายท้องถิ่นและความเป็นประเทศอนุรักษ์นิยมที่เข้มงวด 
ภายใต้การมีส่วนร่วมของชุมชนที่หลากหลายในสหราชอาณาจักร ที่มีความจำเพาะและแตกต่างจากองค์กร
พระธรรมทูตในทวีปอื่น (พระเทพพุทธิวิเทศ, 2561) การศึกษานี้จะสำรวจปัจจัยที่เกี่ยวข้องกับความสำเร็จและ
อุปสรรคในการออกกฎระเบียบปกครอง พร้อมทั้งทำการศึกษาเชิงปฏิบัติการเพ่ือร่วมกันนำเสนอแนวทาง
พัฒนากระบวนการให้มีความเหมาะสม โดยเน้นให้มีความโปร่งใส เป็นธรรม และสามารถตอบสนองต่อความ
ต้องการของทั้งชุมชนชาวไทยในต่างประเทศและกฎหมายท้องถิ่นได้อย่างมีประสิทธิภาพ (Charity 
Commission for England and Wales, 2023) เพ่ือส่งเสริมความสำคัญทั้งในแง่ของการพัฒนากระบวนการ
บริหารจัดการองค์กรพระธรรมทูตไทยในต่างประเทศ และการส่งเสริมภาพลักษณ์ของพระพุทธศาสนาใน
บริบทสากล เพ่ือให้สามารถตอบสนองต่อความท้าทายและความคาดหวังในโลกยุคปัจจุบันได้อย่างมี
ประสิทธิผล ให้เกิดเป็นแนวทางปฏิบัติร่วมกัน อันจะยังให้เกิดความสามัคคีและเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันในคณะ
สงฆ์ สร้างบรรยากาศเอ้ือเฟ้ือต่อพระธรรมวินัยและศรัทธาเลื่อมใสของมหาชนได้ต่อไป 

วัตถุประสงค์การวิจัย 
1. เพ่ือศึกษา แนวทางพัฒนา และข้อเสนอ ในการพัฒนา กฎองค์กรพระธรรมทูตไทยในสหราช

อาณาจักรและไอร์แลนด์ 
2. เพ่ือพัฒนา ขั้นตอนและกระบวนการร่าง กฎองค์กรพระธรรมทูตไทยในสหราชอาณาจักรและ

ไอร์แลนด์  
3. เพ่ือนำเสนอผลการพัฒนา กฎองค์กรพระธรรมทูตไทยในสหราชอาณาจักรและไอร์แลนด์ 

ระเบียบวิธีวิจัย 
วิจัยเรื่องนี้ เป็นการศึกษาแบบผสม (Mixed Research Method) คือ ใช้ทั้งการศึกษาในเชิง

เอกสาร (Documentary Research) การศึกษาเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) และการศึกษาเชิง
ปริมาณ (Quantitative Research Method) เพ่ือมุ่งวิจัยและพัฒนา (Research and Development: R & 
D) โดยใช้วิธีวิจัยเชิงปฏิบัติการที่มีขั้นตอนการวางแผน (Planning) การปฏิบัติ (Action) การสังเกตผล 
(Observation) และการสะท้อนผล (Reflection) ซึ่งเป็นหลักสำคัญของการศึกษาเชิงปฏิบัติการแบบมีส่วน
ร่วม (Participatory Action Research - PAR)   

1. ประชากรและกลุ่มตัวอย่าง 
ในการศึกษาการศึกษาครั้งนี้ ผู้ศึกษาเลือกกลุ่มตัวอย่างเพ่ือปฏิบัติการพัฒนาในประเทศอังกฤษ

และไอร์แลนด์ เลือกสัมภาษณ์เชิงลึกจากกลุ่มตัวอย่างแบบเจาะจง (Purposive Sampling) โดยใช้วิธีการสุ่ม
แบบเจาะจงตามความสำคัญของการศึกษาวิจัย  แบ่งออกเป็น 2 กลุ่ม จากตัวแทน 4 ภูมิภาค ใน 2 ประเทศ 
รวมจำนวนทั้งสิ้น 20 รูป ได้แก่  

กลุ่มเจ้าอาวาส และกลุ่มพระธรรมทูต เฉพาะที่เป็นประธาน และคณะกรรมการองค์กรการกุศลวัด
ไทยตามกฎหมายท้องถิ่น จำนวน 10 รูป มีเกณฑ์ในการคัดเลือกจำนวน ตามสัดส่วนจำนวนพระธรรมทูตในแต่



80 วารสารพระธรรมทูต ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

ละภูมิภาค แบ่งเป็น ประเทศอังกฤษ จำนวน 7 รูป สก็อตแลนด์ จำนวน 4 รูป เวลส์ จำนวน 4 รูป และ
ประเทศไอร์แลนด์ จำนวน 1 รูป รวม 20 รูป 

จากนั้นเชิญกลุ่มตัวอย่างทั้ งหมด เพ่ือปฏิบัติการพัฒนา ระหว่างเดือนธันวาคม 2566 ถึง 
กุมภาพันธ์ 2567 โดยคงเหลือกลุ่มตัวอย่างเข้าร่วมทั้งหมด 12 รูป คือ ประเทศอังกฤษ จำนวน 7 รูป สก็อต
แลนด์ จำนวน 2 รูป เวลส์ จำนวน 2 รูป และประเทศไอร์แลนด์ จำนวน 1 รูป รวม 12 รูป 

ผู้ศึกษาดำเนินการศึกษาเชิงปริมาณ เพ่ือศึกษาผลความพึงพอใจของพระธรรมทูต ประชากรที่
กำหนดในการศึกษา ได้แก่ พระธรรมทูตไทยในสหราชอาณาจักรและไอร์แลนด์ ที่เข้าร่วมการประชุมสามัญ
ประจำปี พ.ศ. 2567 ณ วัดพุทธปทีป กรุงลอนดอน ในเดือนสิงหาคม จำนวน 60 รูป โดยศึกษาจากประชากร
ทั้งหมด  

จากนั้นผู้ศึกษาใช้การสนทนากลุ่ม (Focus Group Discussion) พระธรรมทูตและผู้บริหารองค์กร
พระธรรมทูตไทยฯ เพ่ือสะท้อนผลจากการศึกษา เพ่ือสะท้อนผลจากการปฏิบัติ รวมจำนวน 10 รูป/คน 

2.เครื่องมือที่ใช้ในการศึกษา 
2.1 เครื่องมือสำหรับการสัมภาษณ์เชิงลึกจากกลุ่มตัวอย่างแบบเจาะจง (Purposive Sampling) 

เพ่ือแสวงหาแนวทางเพ่ือปฏิบัติการพัฒนา จากกลุ่มตัวอย่าง 20 รูป โดยมีกรอบประเด็นสัมภาษณ์ และแบบ
บันทึกการสัมภาษณ์ ใน 4 ประเด็น ครอบคลุม หลักการเป้าหมาย , กระบวนการขั้นตอนการร่างกฎฯ, ความ
สอดคล้องกฎระเบียบ มหาเถรสมาคม กระทรวงการต่างประเทศ กฎหมายองค์กรการกุศลในท้องถิ่น กฎหมาย
คนเข้าเมืองของท้องถิ่น และนโยบายการบริหารกิจการคณะสงฆ์ของมหาเถรสมาคม 

2.2 การศึกษาเชิงปฏิบัติการแบบมีส่วนร่วม (Participatory Action Research) ใช้เครื่องมือ
หลากหลายในการเก็บข้อมูล จากกลุ่มตัวอย่างทั้งหมด 12 คน ในขั้นตอนดำเนินกิจกรรม ทั้งการสัมภาษณ์เชิง
ลึก  และการสังเกตแบบมีส่วนร่วมและไม่มีส่วนร่วม โดยมีแนวคำถามสำหรับการเก็บข้อมูลในแต่ละประเด็น 
เช่น แนวคำถามการสัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth Interview) การประชุมพัฒนาเชิงปฏิบัติการแบบมีส่วนร่วม
สร้างสรรค์ (Work Shop by Appreciation Influence Control) แนวคำถามการสะท้อนผลการปฏิบัติ 
(Reflective Practice Questions) เป็นต้น เพ่ือให้ได้ข้อมูลที่ครบถ้วนสมบูรณ์ โดยผู้ศึกษาเข้าไปมีส่วนร่วม
สังเกตกระบวนการผ่านเครือข่ายแพลตฟอร์มของคณะกรรมการบริหารองค์กร เป็นเวลา 9 เดือน เพ่ือร่วม
ปฏิบัติการพัฒนา สังเกตกระบวนการ บริบท ตลอดถึงปรากฏการณ์ต่างๆ ในกิจกรรมปฏิบัติการพัฒนา โดยใช้
เวลาเก็บข้อมูล ระหว่างเดือนธันวาคม 2566 ถึง สิงหาคม 2567 และลงพ้ืนที่จริงในสหราชอาณาจักรเป็นเวลา 
5 เดือน เพ่ือเก็บข้อมูลการสะท้อนผลการปฏิบัติในทุกข้ันตอน ระหว่างเดือนสิงหาคม ถึง ธันวาคม 2567 

3.3 แบบสอบถามเชิงปริมาณ (Questionnaire) เมื่อปฏิบัติการพัฒนาเสร็จ ผู้ ศึกษาใช้
แบบสอบถามเพ่ือประเมินความพึงพอใจฯ จากพระธรรมทูตไทยในสหราชอาณาจักรและไอร์แลนด์ ที่เข้าร่วม
การประชุมสามัญประจำปี พ.ศ. 2567 จำนวน 60 รูป โดยศึกษาจากประชากรทั้งหมด โดยแบบสอบถามมี 3 
ตอน คือแบบสอบถามเกี่ยวกับข้อมูลทั่วไป, แบบสอบถามเกี่ยวกับความพึงพอใจ มีลักษณะเป็นแบบมาตรา
ส่วนประเมินค่า (Rating scale) 5 ระดับ และแบบสอบถามปลายเปิดสำหรับเสนอความคิดเห็นเพ่ิมเติม  

2.4 การสนทนากลุ่ม (Focus Group Discussion) พระธรรมทูตและผู้บริหารองค์กรพระธรรมทูต
ไทยฯ เพ่ือหาข้อสรุปและสะท้อนผลประสิทธิภาพในการนำไปปฏิบัติจากผลปฏิบัติการพัฒนา จำนวน 10 รูป/
คน  มีประเด็นสนทนาและแบบบันทึกการประชุมใน 4 ประเด็น ครอบคลุมบริบท (Legal Context) การ
บังคับใช้  (Legal Enforcement Mechanisms) ผลกระทบ (Legal Impacts) ความเหมาะสม  (Legal 
Interpretation and Adaptation) ข้อจำกัดและอุปสรรค (Challenges and Barriers)  



Journal of Dhammaduta Vol. 4 No. 2 (July – December 2024) 81 
 

โดยผู้ศึกษาใช้การตรวจสอบแบบสามเส้า (Triangulation) และการสะท้อนข้อมูลกลับไปยังผู้ให้
ข้อมูล (Respondent Validation) เพ่ือความถูกต้องและน่าเชื่อถือของข้อมูลการศึกษาในทุกข้ันตอน 

3. การเก็บรวบรวมข้อมูล 

ผู้ศึกษาดำเนินการเก็บรวบรวมข้อมูลจากแหล่งข้อมูลทุกประเภท ตามข้ันตอน ดังนี้ 

3.1 ขั้นตอนที่ 1 การศึกษาครั้งนี้ ผู้ศึกษาได้เลือกใช้แนวทางการศึกษาเชิงปฏิบัติการแบบมีส่วน
ร่วม โดยแนวทางการศึกษา เชิงปฏิบัติการแบบมีส่วนร่วม มีลักษณะสำคัญ (Creswell, J. W., 2002) คือ มี
จุดเน้นสู่การนำไปปฏิบัติ ปฏิบัติร่วมกันระหว่างนักวิจัยและผู้ที่มีส่วนเกี่ยวข้อง สร้างความร่วมมือกันระหว่าง
นักวิจัยและเป้าหมายในกระบวนการพัฒนา ผ่านกระบวนการที่มีพลวัติที่มีปฏิสัมพันธ์ ตลอดถึงผลปฏิบัติการ
พัฒนาต้องนำไปปฏิบัติได้จริง  โดยพบว่าควรใช้แนวทางการศึกษาเชิงปฏิบัติการแบบมีส่วนร่วม ใน 3 
กระบวนการหลัก คือ การระบุปัญหาเพ่ือเข้าใจสาเหตุ การกำหนดแนวทางพัฒนาขั้นตอนการออกกฎฯ ที่
สอดคล้องกับบริบทของการปกครองคณะสงฆ์ไทยที่เกี่ยวข้องกับงานพระธรรมทูตในต่างประเทศ ตลอดจน
กฎหมายท้องถิ่นในต่างประเทศที่ เกี่ยวข้อง (Diagnosis and Planning) ดำเนินการตามขั้นตอนและ
กระบวนการร่างกฎองค์กรพระธรรมทูตไทยฯ การประกาศใช้ รวมถึงการสังเกตและประเมินผลในทุกขั้นตอน  
(Action and Observation) จากนั้นประเมินผลความพึงพอใจโดยให้เปิดโอกาสให้พระธรรมทูตในพื้นที่บังคับ
ใช้กฎองค์กรฯ มีส่วนร่วมประเมิน เสนอแนะ และการนำข้อมูลที่ได้มาปรับปรุงเพ่ือให้มีประสิทธิภาพในทาง
ปฏิบัติต่อไป (Reflection and Revision)  

3.2 ขั้นตอนที่  2  ขั้นการระบุปัญหาเพ่ือเข้าใจสาเหตุ และกำหนดแนวทางพัฒนาขั้นตอน 
(Diagnosis and Planning) ผู้ศึกษาได้สำรวจสภาพตามความเป็นจริง ซึ่งเป็นการเก็บข้อมูลภาคสนาม (Field 
Study) โดยมีเครื่องมือเป็นแบบสังเกต (Observation) และแบบสัมภาษณ์แบบกึ่งโครงสร้าง (Semi-
structured interviews) เพ่ือใช้ในการสัมภาษณ์เชิงลึก ระหว่างการลงไปพ้ืนที่นั้น ผู้ศึกษาได้ดำเนินการเก็บ
รวบรวมข้อมูลโดยวิธีการต่างๆ อาทิเช่น การสังเกต การสัมภาษณ์ การถ่ายภาพ วีดีทัศน์ เป็นต้น เพื่อประมวล
ความเข้าใจบริบท และร่วมกับเป้าหมายในกระบวนการพัฒนา ในการดำเนินการกำหนดแนวทางพัฒนา
ขั้นตอนการออกกฎฯ  โดยนำข้อมูลจากผลการวิเคราะห์ เชิงลึก ไปปรับปรุงแก้ไขสร้างร่างแนวทางพัฒนา
ขั้นตอนการออกกฎ ร่างระเบียบองค์กรพระธรรมทูตไทยในสหราชอาณาจักรและไอร์แลนด์ ผ่านกระบวนการ
ปฏิบัติการพัฒนาในพื้นที่ปฏิบัติงานของพระธรรมทูตในสหราชอาณาจักรต่อไป 
  



82 วารสารพระธรรมทูต ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

 

  
ภาพที่ 1 การประชุมครั้งสุดท้ายเพื่อรับรอง ณ วัดพุทธปทีป ในเดือนมีนาคม และการประชุมโดยใช้

แพลตฟอร์มออนไลน์ ระหว่างธันวาคม 2566 ถึง กุมภาพันธ์ 2567  
ที่มา: ผู้ศึกษา 

3.3  ขั้นตอนที่ 3 (Action and Observation)  ผู้ศึกษาดำเนินการตามขั้นตอนและกระบวนการ
ร่างกฎองค์กรพระธรรมทูตไทยฯ ฉบับใหม่ ภายใต้ข้อจำกัดของกฎองค์กรพระธรรมทูตไทย ฉบับเดิม โดยได้รับ
มติจากที่ประชุมองค์กรพระธรรมทูตฯ ครั้งการประชุมวิสามัญครั้งที่ 10 ในเดือนพฤศจิกายน 2566 อนุมัติให้มี
การแต่งตั้งคณะอนุกรรมการยกร่างระเบียบ เพ่ือปรับปรุงกฎฯ โดยเป็นกลุ่มตัวแทนพระธรรมทูตระดับคณะ
กรรมการบริหารองค์กรฯ และในระดับวัด จำนวน 12 รูป โดยพิจารณาเลือกกลุ่มตัวอย่างแบบเจาะจงในพ้ืนที่
ต้นแบบ เพื่อดำเนินการประชุมคณะอนุกรรมการในการพัฒนาเชิงปฏิบัติการแบบมีส่วนร่วมสร้างสรรค์ (Work 
Shop by Appreciation Influence Control) เพ่ือให้ได้ข้อมูลพ้ืนฐานที่จำเป็น ที่มีความน่าเชื่อถือและใช้ได้
จริงในทางปฏิบัติ คณะอนุกรรมการชุดดังกล่าวได้ดำเนินการประชุมพัฒนาเชิงปฏิบัติการจำนวน 4 ครั้ง 
ระหว่างเดือน ธันวาคม 2566 ถึง กุมภาพันธ์ 2567 ผ่านการประชุมโดยใช้แพลตฟอร์มออนไลน์ เพ่ือลด
ข้อจำกัดจากการเดินทางของคณะอนุกรรมการ และการประชุมคณะกรรมการ จำนวน 1 ครั้ง ณ อุโบสถวัด
พุทธปทีป กรุงลอนดอน ในเดือนมีนาคม 2567 

โดยผู้ศึกษานำข้อมูลจากผลการวิเคราะห์เชิงลึกนำเสนอคณะอนุกรรมการโดยมุ่งเน้นกระบวนการ
มีส่วนร่วม เพ่ือร่วมกันปรับปรุงแก้ไขตามร่างแนวทางพัฒนาขั้นตอนการออกกฎ เพ่ือให้เกิดร่างระเบียบองค์กร
พระธรรมทูตไทยในสหราชอาณาจักรและไอร์แลนด์ ผ่านกระบวนการปฏิบัติการพัฒนาจากการสังเกตบริบทใน
พ้ืนที่ปฏิบัติงานของคณะอนุกรรมการในแต่ละภูมิภาคของพระธรรมทูตไทยในสหราชอาณาจักร   

คณะอนุกรรมการจากทุกภูมิภาคของสหราชอาณาจักร มีความตื่นตัวในการปรับปรุงแก้ไขกฎฯ 
ร่วมกัน มีการนำเสนอความเห็นที่หลากหลาย จากการประชุมหลายวาระ เห็นพ้องต้องกันให้มีการนำเสนอให้
คณะกรรมการบริหารองค์กรพระธรรมทูตไทยในสหราชอาณาจักรและไอร์แลนด์ พิจารณาลงมติ และได้รับ
การอนุมัติ ในเดือนกุมภาพันธ์ 2567 พระราชวิเทศปัญญาคุณ ในฐานะประธานองค์กรพระธรรมทูตไทยในส
หราชอาณาจักรและไอร์แลนด์ ลงนามยกเลิกกฎองค์กรฉบับเดิม และให้นำร่างกฎฯ ใหม่ จากที่ประชุม
คณะอนุกรรมการ ประกาศใช้ในวันที่ 10 มีนาคม 2567 จากนั้นมีการเลือกและแต่งตั้งคณะกรรมการบริหาร
ชุดใหม่ วาระดำรงตำแหน่ง พ.ศ. 2567 ถึง 2571 ตามกระบวนการที่ได้จากกฎฯ ฉบับใหม่ ในคราวประชุม
สมัยวิสามัญประจำปี ครั้งที่ 1/2567 ณ วัดพุทธปทีป กรุงลอนดอน ได้เลือกตั้งพระธรรมทูตให้ดำรงตำแหน่ง
คณะกรรมการบริหาร พ.ศ. 2567-2571 และเลขาธิการองค์กรพระธรรมทูตไทยในสหราชอาณาจักรและ
ไอร์แลนด์ ชุดใหม่ นำเสนอกฎฯ และรายชื่อผู้บริหารและคณะกรรมการบริหารองค์กรพระธรรมทูตไทยในส
หราชอาณาจักรและไอร์แลนด์ ชุดใหม่ ถวายสมเด็จพระมหาธีราจารย์ กรรมการมหาเถรสมาคม ในฐานะ
ประธานสำนักงานกำกับดูแลพระธรรมทูตไปต่างประเทศ ลงนามรับรอง ในวันที่ 15 พฤษภาคม 2567 

 



Journal of Dhammaduta Vol. 4 No. 2 (July – December 2024) 83 
 

      
ภาพที่ 2 กฎฯที่ได้จากผลการศึกษา ถูกประกาศใช้และตีพิมพ์แจกจ่าย เพื่อขับเคลื่อนกิจการคณะสงฆ์  

ที่มา: ผู้ศึกษา 

การดำเนินการตามขั้นตอนและกระบวนการร่างกฎองค์กรพระธรรมทูตไทยฯ ที่ได้จากการศึกษา 
ได้รับรองและประกาศใช้ในขั้นต้น เป็นเวลาประมาณ 5 เดือน ระหว่างเดือน มีนาคม ถึง กรกฎาคม 2567 
ก่อให้เกิดความเปลี่ยนแปลงหลายประการในการบริหารกิจการคณะสงฆ์ของพระธรรมทูตไทยในสหราช
อาณาจักรและไอร์แลนด์ มีการตีพิมพ์กฎองค์กรพระธรรมทูตไทยในสหราชอาณาจักรและไอร์แลนด์ ฉบับใหม่ 
พ.ศ. 2567 แจกจ่ายทั่วสหราชอาณาจักร ในการประชุมสมัยสามัญ และการอ้างอิงเนื้อหาที่ ได้จาก
กระบวนการมีส่วนร่วมในการบริหารงานด้านต่างๆ ในทุกวาระการประชุมวิสามัญประจำเดือน การดำเนินการ
แต่งตั้งและมอบใบตราตั้งเจ้าอาวาส ผู้ช่วยเจ้าอาวาส วัดไทยในสหราชอาณาจักรและไอร์แลนด์ ครบทุกวัด ใน
การประชุมสมัยสามัญประจำปี เป็นครั้งแรกของสหราชอาณาจักร  

3.4 ขั้นตอนที่ 4  สะท้อนผลจากการปฏิบัติเพื่อการปรับปรุง (Reflection and Revision) ผู้ศึกษา
ดำเนินการศึกษาเชิงปริมาณ เพ่ือศึกษาผลความพึงพอใจของพระธรรมทูตไทยในสหราชอาณาจักรและ
ไอร์แลนด์ ที่เข้าร่วมการประชุมสามัญประจำปี จำนวน 60 รูป โดยศึกษาจากประชากรทั้งหมด หลังกฎองค์กร
พระธรรมทูตไทยในสหราชอาณาจักรและไอร์แลนด์ ฉบับใหม่ ประกาศใช้เป็นเวลา 6 เดือน  โดยใช้
แบบสอบถาม เพ่ือให้ได้มาซึ่งข้อมูลเชิงประจักษ์ ที่สามารถนำไปสรุปผลได้ในขั้นต่อไป  จากนั้นนำข้อมูล
ทั้งหมดที่ได้จากการศึกษา ดำเนินการสนทนากลุ่ม (Focus Group Discussion) พระธรรมทูตและผู้บริหาร
องค์กรพระธรรมทูตไทยฯ เพ่ือหาข้อสรุปและสะท้อนผล ที่ส่งผลต่อประสิทธิภาพในการนำไปปฏิบัติ จำนวน 
10 รูป/คน  มีประเด็นสนทนา เช่น บริบท การบังคับใช้ ผลกระทบ ความเหมาะสม ข้อจำกัด และอุปสรรค 
ของกฎองค์กรพระธรรมทูตไทยในสหราชอาณาจักรและไอร์แลนด์ที่ประกาศใช้ เพ่ือให้เหมาะสมและมี
ประสิทธิภาพมากยิ่งขึ้น ผลการประชุมให้มีการมอบเกียรติบัตรประกาศคุณูปการยกย่องแก่คณะอนุกรรมการ
ยกร่างกฎฯ ทุกรูป ในฐานะผู้มีส่วนสำคัญในการขับเคลื่อนกิจการพระพุทธศาสนาในสหราชอาณาจักรและ
ไอร์แลนด์ ประจำปี 2567 อีกด้วย 

  
ภาพที่ 3 กฎฯที่ได้จากผลการศึกษา ทำให้มีการมอบตราตั้งเจ้าอาวาสเป็นครั้งแรกในประเทศอังกฤษ  

ที่มา: ผู้ศึกษา 



84 วารสารพระธรรมทูต ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

5. การวิเคราะห์ข้อมูลและสถิติที่ใช้ในการวิเคราะห์ข้อมูล 
การศึกษาครั้งนี้เป็นการศึกษาแบบผสม (Mixed Research Method) ประกอบด้วย การวิเคราะห์

ข้อมูลจากวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) วิเคราะห์ประเด็นในแนวทางพัฒนาขั้นตอนการออกกฎ
องค์กรพระธรรมทูตไทยในสหราชอาณาจักรและไอร์แลนด์  ทุกขั้นตอน โดยวิธีการวิเคราะห์เนื้อหา (Content 
analysis) เชื่อมโยงกับข้อค้นพบจากผลการศึกษาในแต่ละขั้นตอน ผ่านการตรวจสอบแบบสามเส้า 
(Triangulation) ที่ใช้การเก็บข้อมูลในหลายวิธี และตรวจสอบข้อมูลมากกว่าเพียงแหล่งเดียว นอกจากนี้ยังใช้
การสะท้อนข้อมูลกลับไปยังผู้ให้ข้อมูล (Respondent Validation) ในทุกประเด็น เพ่ือความถูกต้องของข้อมูล 
เพ่ือความถูกต้องและน่าเชื่อถือของผลการศึกษา ในส่วนการวิเคราะห์ข้อมูลเชิงปริมาณ (Quantitative 
Research Method) ทำการวิเคราะห์แปรผลในการประเมินความพึงพอใจฯ หลังปฏิบัติการพัฒนาฯ เพียง
ประเด็นเดียว โดยใช้การวิเคราะห์ทางสถิติ โดยใช้ สถิติพรรณนา (Descriptive Statistics)  สถิติที่ใช้คือ
ค่าความถี่ (Frequency), ค่าร้อยละ (Percentage), ค่าเฉลี่ย (Mean), และค่าเบี่ยงเบนมาตรฐาน (Standard 
Deviation) และการนำเสนอข้อมูลจะอยู่ ในลักษณะการพรรณนาความ (Descriptive Presentation) 
ประกอบภาพถ่าย และการพรรณนาความประกอบการบรรยายแนวทางพัฒนาขั้นตอนการออกกฎระเบียบ
ปกครองคณะสงฆ์ไทยในต่างประเทศ กรณีศึกษาองค์กรพระธรรมทูตไทยในสหราชอาณาจักรและไอร์แลนด์ ได้
ต่อไป 

ผลการวิจัย 
การศึกษาเรื่อง “แนวทางพัฒนาขั้นตอนการออกกฎระเบียบปกครองคณะสงฆ์ไทยในต่างประเทศ 

กรณีศึกษาองค์กรพระธรรมทูตไทยในสหราชอาณาจักรและไอร์แลนด์” มีผลการศึกษาที่สำคัญดังต่อไปนี้ 
1. วัตถุประสงค์ข้อที่ 1 เพื่อศึกษา แนวทางพัฒนา และข้อเสนอ ในการพัฒนา กฎองค์กรพระธรรม

ทูตไทยในสหราชอาณาจักรและไอร์แลนด์ พบว่า  
แนวทางพัฒนา จากภาพรวมบริบทโดยผู้ให้ข้อมูลสำคัญ พบว่ากฎองค์กรพระธรรมทูตไทยในส

หราชอาณาจักรและไอร์แลนด์ มีพัฒนาการจากการก่อตั้งวัดพุทธปทีป ในปี 2507 ซึ่งได้มีพระสงฆ์ไทยมาจำ
พรรษาและปฏิบัติศาสนกิจในสหราชอาณาจักรมากขึ้น  เมื่อต้นปี 2549 คณะพระธรรมทูตไทย ในสังกัด
มหานิกาย ได้มีการประชุมกันเพ่ือจัดตั้งกฎระเบียบในการปฏิบัติงานร่วมกันให้สอดคล้องกับการปกครองของ
คณะสงฆ์ไทยในประเทศไทย เพ่ือให้การเผยแผ่พระพุทธศาสนาของคณะพระธรรมทูตไทย เป็นไปด้วยความ
เรียบร้อย เพ่ือความเป็นเอกภาพ โดยได้จัดตั้งองค์กรนี้ขึ้นมีชื่อว่า “องค์กรคณะพระธรรมทูตไทยในสหราช
อาณาจักร” ต่อมาในปี 2558 ได้มีการริเริ่มก่อตั้งวัดไทยขึ้นที่ประเทศสาธารณรัฐไอร์แลนด์ จึงได้เพ่ิมไอร์แลนด์
เข้าในองค์กรพระธรรมทูตไทยในสหราชอาณาจักรด้วย ปัจจุบันใช้ชื่อว่า “องค์กรพระธรรมทูตไทยในสหราช
อาณาจักรและไอร์แลนด์”  (อธทส)  ซึ่งคณะพระธรรมทูตไทยที่มาปฏิบัติศาสนกิจ อยู่ในความดูแลของ 
สำนักงานกำกับดูแลพระธรรมทูตไปต่างประเทศ ซึ่งเป็นส่วนงานฝ่ายต่างประเทศของมหาเถรสมาคม ปัจจุบัน
องค์กรพระธรรมทูตไทยในสหราชอาณาจักรและไอร์แลนด์ มีจำนวน 28 วัด พระภิกษุจำพรรษา จำนวน 105 
รูป  

อย่างไรก็ดี กฎองค์กรพระธรรมทูตไทยฯ ที่ประกาศใช้มาตั้งแต่ก่อตั้งองค์กรในปี 2548 ที่มีความ
เหมาะสมในระยะที่วัดไทยในสหราชอาณาจักรและไอร์แลนด์ยังมีไม่มาก ไม่สามารถตอบสนองต่อบริบทโดย
ภาพรวมของการขยายตัวของงานพระพุทธศาสนาในสหราชอาณาจักรได้อย่างเต็มที่ จึงมีข้อเสนอจากคณะ
กรรมการบริหารองค์กรฯ และเจ้าอาวาสวัดไทยในสหราชอาณาจักร ให้มีการปรับปรุงแก้ไขกฎดังกล่าว โดย
เริ่มดำเนินการมาตั้งแต่ปี 2564 แต่การดำเนินงานไม่คืบหน้าเท่าที่ควร เนื่องจากการขาดแคลนบุคลากรและ



Journal of Dhammaduta Vol. 4 No. 2 (July – December 2024) 85 
 

ข้อจำกัดจากการเดินทางในต่างประเทศ ในการปรับปรุงกฎที่เป็นงานด้านเอกสารที่ต้องมีความละเอียด
รอบคอบ 

โดยพบว่าตามพระราชบัญญัติการกุศล พ.ศ. 2554 (Charities Act 2011) ของสหราชอาณาจักร 
ที่ยังบังคับใช้อยู่ในปัจจุบัน คณะกรรมการบริหารสามารถดำเนินการแก้ไขกฎภายในองค์กรการกุศลได้ตราบที่
ไม่ขัดหรือแย้งกับวัตถุประสงค์หลักขององค์กรฯ (มาตรา 198 -201, Section 198-201) และในมาตรา 
Section 280) คณะกรรมการบริหารยังสามารถแก้ไขกฎระเบียบหรือข้อกำหนดที่ไม่เกี่ยวข้องกับวัตถุประสงค์
หลัก โดยไม่ต้องขออนุมัติจาก Charity Commission อย่างไรก็ดีการดำเนินงานขององค์กรการกุศลฯ ในส
หราชอาณาจักรต้องมีกระบวนการรับฟังความคิดเห็นจากสมาชิกและผู้เกี่ ยวข้องเพ่ือให้เป็นไปตามหลัก 
Accountability and Transparency 

จากข้อเสนอของผู้ให้ข้อมูลสำคัญ พบว่า ข้อเสนอด้านเนื้อหา พบว่า ควรนำกฎฯ ฉบับเดิม มา
ประยุกต์ใช้ โดยเสริมประเด็นด้านการปกครองคณะสงฆ์ตามรูปแบบของมหาเถรสมาคม มีเนื้อหาสาระที่
ตอบสนองต่อแนวทางการบริหารกิจการคณะสงฆ์ไทย ทั้ง 6 ด้าน ที่สอดคล้องและไม่ขัดหรือแย้งกับกฎหมาย
ท้องถิ่น ในขณะที่การร่างกฎฯ ควรใช้ขั้นตอนให้สอดคล้องกับระบบกฎหมายคอมมอนลอว์ (Common Law) 
ที่ใช้แนวคิดกฎหมายแบบจารีตประเพณีและธรรมเนียมรัฐสภาอังกฤษ (Parliamentary System) ตามกฎของ
คณะกรรมการการกุศลแห่งอังกฤษและเวลส์ (Charity Commission for England and Wales)  โดยให้ 
Chair หรือประธานองค์กรพระธรรมทูตไทยฯ ในฐานะประธานคณะกรรมการการกุศลขององค์กรพระธรรมทูต
ไทยในสหราชอาณาจักรและไอร์แลนด์ The Council of Thai Buddhist Monks of the United Kingdom 
and Ireland ซึ่งเป็นส่วนหนึ่งขององค์กรการกุศลที่จดทะเบียนในกำกับของคณะกรรมการการกุศลแห่ง
อังกฤษและเวลส์ ต้องมีที่มาจากการเลือกตั้งให้เป็นประธาน (Chair) โดยคณะกรรมการการกุศล (Trustees) มี
หน้าที่เลือกตั้งและแต่งตั้งประธาน ซึ่งต้องมาจากคะแนนเสียงของพระธรรมทูตที่เป็นสมาชิกที่ได้รับแต่งตั้งให้
เป็นคณะกรรมการการกุศล (Trustees) และควรกำหนดกระบวนการเลือกตั้งที่ชัดเจน ที่เน้นความโปร่งใส 
ยุติธรรม และสอดคล้องกับหลักการธรรมาภิบาล (Good Governance) เป็นต้น 

2. วัตถุประสงค์ข้อที่ 2 เพ่ือพัฒนา ขั้นตอนและกระบวนการร่าง กฎองค์กรพระธรรมทูตไทยในส
หราชอาณาจักรและไอร์แลนด์ พบว่า ขั้นตอนการปรับปรุงแก้ไขกฎฯ ควรใช้รูปแบบขั้นตอนการพัฒนาแบบมี
ส่วนร่วม โดยการปรับมาใช้แพลตฟอร์มออนไลน์ผ่านการประชุมเสมือน เพ่ือแก้ข้อจำกัดจากการประชุม
ประจำปีของพระธรรมทูตไทยในสหราชอาณาจักรและไอร์แลนด์ ที่มีเพียงปีละ 1 ครั้ง เพ่ือให้การร่างกฎ
องค์กรพระธรรมทูตไทยฯ สามารถดำเนินการตามขั้นตอนและกระบวนการร่างกฎองค์กรพระธรรมทูตไทยฯ 
(Action and Observation) ซึ่งประธานองค์กรพระธรรมทูตไทยฯ ให้ความเห็นชอบในการตั้งอนุกรรมการ
พิจารณาร่าง ตามกฎหมายคณะกรรมาธิการการกุศลอังกฤษและเวลส์ (Charity Commission for England 
and Wales ที่สอดคล้องและส่งเสริมการดำเนินงานของวัดไทยที่จัดตั้งขึ้นตามกฎระเบียบของ สำนักดูแลการ
กุศลแห่งสกอตแลนด์  (The independent Office of the Scottish Charity Regulator หรือ OSCR) ) 
คณะกรรมาธิการการกุศลแห่งไอร์แลนด์เหนือ (The Charity Commission for Northern Ireland) และ
องค์กรการกุศลที่ได้รับอนุมัติจัดตั้งตามรัฐบัญญัติองค์กรการกุศลของสาธารณรัฐไอร์แลนด์ ค.ศ. 2009 
(CHARITIES ACT 2009) แบ่งเป็นขั้นตอนการออกกฎที่ได้ข้อสรุปและนำไปปฏิบัติจริง ดังนี้  

1) คณะกรรมการบริหารพระธรรมทูตไทยในสหราชอาณาจักรและไอร์แลนด์ เสนอขอมติในการ
แก้ไขกฎองค์กรฯ ฉบับเดิม ต่อประธานองค์กรฯ  



86 วารสารพระธรรมทูต ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

2) ประธานองค์กรฯ ลงนามแต่งตั้ งคณะอนุกรรมการยกร่างฯ โดยคัด เลือกจากคณะ
กรรมการบริหารฯ ที่เป็นผู้ให้ข้อมูลสำคัญตามวัตถุประสงค์ที่ 1 และยินดีเข้าร่วมเป็นคณะคณะอนุกรรมการ 
จำนวน 12 รูป   

3) คณะอนุกรรมการจัดการประชุมครั้งแรก เพ่ือยกร่างหลักการโดยเน้นการอภิปรายอย่างมีส่วน
ร่วมสร้างสรรค์  

4) คณะอนุกรรมการมอบหมายให้พระธรรมทูตในสหราชอาณาจักรที่สำเร็จการศึกษานิติศาสตร
บัณฑิตและเป็นวิสามัญสมาชิกเนติบัณฑิตยสภาไทย ดำเนินการร่างกฎฯ ตามผลสรุปจากการอภิปรายเนื้อหา  

5) คณะอนุกรรมการจัดการประชุมพิจารณาร่างฯ ครั้งที่สอง เพ่ือตรวจสอบเนื้อหาในร่างฯ  
6) คณะอนุกรรมการนำร่างฉบับผู้เชี่ยวชาญ ไปรับฟังความคิดเห็นจากพระธรรมทูตทั่วสหราช

อาณาจักร วาระแรก ผ่านช่องทางออนไลน์  
7) คณะอนุกรรมการจัดการประชุมพิจารณาร่างฯ ครั้งที่สาม เพ่ือพิจารณาปรับแก้รายหมวดและ

รายข้อ  
8) คณะอนุกรรมการนำร่างฉบับแก้ไขไปรับฟังความคิดเห็นจากพระธรรมทูตทั่วสหราชอาณาจักร 

วาระสุดท้าย เพ่ือลงมติรับรอง ณ วัดพุทธปทีป ในเดือนมีนาคม  
9) ประธานคณะอนุกรรมการนำร่างที่ผ่านการรับรองโดยมติของที่ประชุม ณ วัดพุทธปทีป 

เผยแพร่ในแพลตฟอร์มการสื่อสารของพระธรรมทูตไทยในสหราชอาณาจักรและไอร์แลนด์ ตรวจสอบแก้ไข
หรือคัดค้านเนื้อหา (ผลไม่มีผู้ใดเสนอแก้ไขหรือคัดค้าน) สรุปกฎฯ ประกอบด้วยกฎฯ 6 หมวด รวม 56 ข้อ  

10) ประธานคณะอนุกรรมการ นำร่างกฎฯ ส่งให้เลขาธิการองค์กรฯ เสนอประธานองค์กรฯ ลง
นามรับรองประกาศใช้  

11) เลขาธิการองค์กรนำกฎองค์กรฯ ฉบับใหม่ ตีพิมพ์ในหนังสือสูจิบัตรการประชุมสมัยสามัญ
ประจำปี 2567 ณ วัดพุทธปทีป กรุงลอนดอน ในเดือนสิงหาคม 2567 เพ่ือเผยแพร่อย่างเป็นทางการ 



Journal of Dhammaduta Vol. 4 No. 2 (July – December 2024) 87 
 

 
ภาพที่ 4 เปรียบเทียบขั้นตอนการออกกฎองค์กรพระธรรมทูตไทยในสหราชอาณาจักรและไอร์แลนด์ 
ภายในกรอบของกฎหมายว่าด้วย Charities Act 2011 ของสหราชอาณาจักร Section 198-201 

ที่มา: จากการสังเคราะห์ของผู้ศึกษา 
3. วัตถุประสงค์ข้อที่ 3  เพ่ือนำเสนอผลการพัฒนา กฎองค์กรพระธรรมทูตไทยในสหราช

อาณาจักรและไอร์แลนด์  พบว่า จากการที่ผู้ศึกษาได้ดำเนินการตามกระบวนการเชิงปฏิบัติการในกระบวนการ
ร่างกฎองค์กรพระธรรมทูตไทยฯ และการประกาศใช้ แล้วเสร็จ ได้ต่อยอดจากผลการสังเคราะห์และพัฒนา สู่
การประเมินผลความพึงพอใจโดยให้เปิดโอกาสให้พระธรรมทูตในพ้ืนที่บังคับใช้กฎองค์กรฯ มีส่วนร่วมประเมิน 
เสนอแนะ และการนำข้อมูลที่ได้มาปรับปรุงเพ่ือให้มีประสิทธิภาพในทางปฏิบัติต่อไป (Reflection and 
Revision) ดังนี้ 

ขั้น “ประเมินผล” ได้ทำการประเมินผล ความพึงพอใจ การศึกษาความพึงพอใจของพระธรรมทุต
ไทยในสหราชอาณาจักรและไอร์แลนด์ที่มีต่อข้อบังคับกฎองค์กรพระธรรมทูตไทยในสหราชอาณาจักรและ
ไอร์แลนด์ พ.ศ.  2548 (แก้ไขเพ่ิมเติม พ.ศ. 2567) พบว่า พระธรรมทูตฯ ผู้ตอบแบบสอบถาม มีความพึงพอใจ
โดยภาพรวมอยู่ในระดับ มากที่สุด (X=3.616, S.D. = 0.244) และเมื่อจำแนกเป็นรายด้านพบว่า ด้านการมี
ส่วนร่วม มีค่าเฉลี่ยสูงสุด (X=4.450, S.D. = 0.415) ด้านการปฏิบัติ มีความพึงพอใจรองลงมา (X=3.842, 
S.D. = 0.503)  และด้านการบังคับใช้ มีความพึงพอใจในลำดับท้ายสุด (X=2.555, S.D. = 0.704)  

เมื่อได้ผลการศึกษาความพึงพอใจเรียบร้อยแล้ว ผู้ศึกษาได้ต่อยอดสู่ขั้น “สะท้อนผล” โดยหลังจาก
ที่ได้ผลสรุป ผู้ศึกษาและตัวแทนคณะอนุกรรมการฯ ได้ร่วมกันสะท้อนผลการปฏิบัติ จากการสนทนากลุ่ม



88 วารสารพระธรรมทูต ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

เฉพาะ ในเดือนสิงหาคม 2567 ซึ่งผู้ศึกษาได้ทำการคืนข้อมูลจากการสังเกตและประเมินผลโดยผู้ศึกษาให้แก่
คณะอนุกรรมการฯ และคณะกรรมการบริหารฯ ที่เข้าร่วมสนทนากลุ่ม เพ่ือเป็นส่วนหนึ่งในการร่วมสะท้อนผล
การปฏิบัติจากการศึกษา โดยผู้ศึกษาพบการสะท้อนผลในหลายประเด็น เช่น   

ด้านบริบท การศึกษาครั้งนี้ได้เข้ามาเติมเต็มการมีบทบาทร่วมกันระหว่างพระธรรมทูต ในการมี
ส่วนร่วมปรับปรุงพัฒนากฎฯ ที่สามารถก่อให้เกิดต้นฉบับร่างกฎฯ ฉบับใหม่ ที่ได้รับความเห็นชอบจากทุกฝ่าย 
ตามข้ันตอนที่โปร่งใส เพ่ือให้เกิดประโยชน์การขับเคลื่อนงานเผยแผ่พระพุทธศาสนาได้ 

ด้านการบังคับใช้ สามารถสรุปกฎฯ ประกอบด้วยกฎฯ 6 หมวด รวม 56 ข้อ คือหมวด 1 บททั่วไป 
หมวด 2 คณะกรรมการ หมวด 3 อำนาจหน้าที่คณะกรรมการบริหาร หมวด 4 อนุกรรมการ หมวด 5 การ
ประชุมคณะกรรมการบริหาร หมวด 6 การเงิน และทรัพย์สิน หมวด 7 สมาชิกองค์กร หมวด 8 เขตการ
ปกครองคณะสงฆ์ หมวด 9 การขออนุมัติพระธรรมทูตเพ่ือปฏิบัติศาสนกิจ หมวด 10 วัด สำนักสงฆ์ และที่พัก
สงฆ์ หมวด 11 เจ้าอาวาส และประธานสงฆ์ หมวด 11 การพิจารณาขอตั้งและเลื่อนสมณศักดิ์ หมวด 12 การ
เสนอขอรับรองผลงานการปฏิบัติศาสนกิจ หมวด 13 อธิกรณ์ หมวด 14 หมวดเบ็ดเตล็ด และหมวด 15 บท
เฉพาะกาล  โดยพบว่าผลการสะท้อนรายหมวด รายข้อ ได้ข้อสรุปเพ่ิมเติมในประเด็นหมวดว่าด้วยการนิยาม
ศัพท์ การกำหนดประเภทวัด และการสร้างแรงจูงใจให้แก่พระธรรมทูต ก่อให้เกิดความชัดเจนที่สามารถนำไป
ปฏิบัติได้จริง ทำให้เกิดการขับเคลื่อนงานพระพุทธศาสนาได้เป็นอย่างดี 

  
ภาพที่ 5 ผู้ศึกษา และคณะอนุกรรมการฯ รับเกียรติบัตรในฐานะผู้มีส่วนสำคัญในการขับเคลื่อนกิจการ

พระพุทธศาสนาในสหราชอาณาจักรและไอร์แลนด์ ในการประชุมสรุปผลสะท้อนผลการศึกษาครั้งสุดท้าย 
ที่มา: ผู้ศึกษา 

ผลกระทบจากการประกาศใช้กฎดังกล่าว ทำให้เกิดการส่งเสริมการกระจายอำนาจในการบริหาร
กิจการคณะสงฆ์ มีระบบที่โปร่งใส มีส่วนร่วม และรับผิดชอบ ตามแนวสากลนิยมในท้องถิ่น ตามแนวทางของ 
Charities Act 2011 CC3 (Charity Commission Guidance) ที่มุ่งเน้นหน้าที่ของ Trustee ในการดูแล
องค์กรการกุศลในประเทศอังกฤษและเวลลส์ให้สามารถปฏิบัติตามหลักการโปร่งใสและมีความรับผิดชอบ  
สามารถก่อให้เกิดความสามัคคีในองค์กรพระธรรมทูตไทยในสหราชอาณาจักรและไอร์แลนด์ ภายใต้ความ
ยืดหยุ่นสามารถปรับปรุงให้ทันสมัยตามสถานการณ์จากการปรับปรุงกระบวนการเสนอและแก้ไข โดยใช้มติที่
ประชุมเสียงข้างมากของคณะกรรมการบริหาร  

ความเหมาะสม เนื้อหากฎฯ สอดคล้องกฎหมายคณะสงฆ์ไทย และกฎหมายท้องถิ่นในต่างประเทศ 
และเอ้ือต่อการบริหารกิจการคณะสงฆ์ทั้ง 6 ด้าน โดยเน้นด้านงานสาธารณูปการ ที่เปิดโอกาสให้มีการ
ช่วยเหลือให้คำปรึกษาในการก่อตั้งวัดให้มีระบบการบริหารจัดการที่ถูกต้องตามกฎหมายของท้องถิ่น ปกครอง 
ที่เน้นการแก้ไขข้อจำกัดในการกำกับดูแลพระธรรมทูตจากเดิมให้มีความรัดกุมมากขึ้น ตลอดถึงมีการเพ่ิม
ตำแหน่งรองประธานฯ ด้านการเผยแผ่เพ่ือให้มีผู้รับผิดชอบที่ชัดเจนเอ้ือต่อการขยายขอบเขตงานพระธรรมทูต
ให้มีความกว้างขวางยิ่งขึ้น 



Journal of Dhammaduta Vol. 4 No. 2 (July – December 2024) 89 
 

ส่วนข้อจำกัด ของกฎฯ ที่ประกาศใช้ใหม่ยังจำกัดอยู่ในขอบเขตของพระธรรมทูตไทยในสังกัดมหา
เถรสมาคม ฝ่ายมหานิกาย ยังไม่ครอบคลุมถึงการกำกับดูแลวัดต่างนิกาย หรือวัดของพระสงฆ์เถรวาทชาว
ท้องถิ่นท่ีมีความเป็นเอกเทศ 

โดยผู้ศึกษาสามารถสังเคราะห์ผลสรุป หรือหัวใจแห่งความสำเร็จที่ค้นพบในการศึกษาเชิง
ปฏิบัติการเพ่ือให้ได้มาซึ่งการออกกฎระเบียบปกครองคณะสงฆ์ไทยในต่างประเทศ กรณีศึกษาองค์กรพระ
ธรรมทูตไทยในสหราชอาณาจักรและไอร์แลนด์  ครั้งนี้ได้ คือ 5 ประเด็น คือ 

1) นิติธรรม (Rule of Law) คือ การยึดแนวปฏิบัติของกฎหมายคณะสงฆ์ไทย และกฎหมายว่า
ด้วยองค์กรการกุศลของท้องถิ่น มาปรับใช้โดยไม่ให้ขัดแย้งและส่งเสริมกัน  

2) ความโปร่งใส (Clarity) คือ กระบวนการได้มาซึ่งกฎฯ ฉบับใหม่ มีขั้นตอนที่ชัดเจน หลายวาระ 
ภายใต้การตรวจสอบจากทุกฝ่าย 

3) การมีส่วนร่วม (Collaboration) คือ การมีข้ันตอนที่เข้าถึงง่ายในการเสนอแนะปรับปรุงการร่าง
กฎฯ เพ่ือให้คณะกรรมการบริหารองค์กรฯ และพระธรรมทูต มีส่วนร่วมในการพัฒนาและปรับปรุงกฎฯ ฉบับ
ใหม ่

4) ความเท่าเทียม (Fairness) คือ การที่ทุกองคาพยพของพระธรรมทูตไทยในสหราชอาณาจักร
และไอร์แลนด์ทุกภูมิภาค ทั้งระดับคณะกรรมการบริหารองค์กรฯ เจ้าอาวาส ตลอดถึงพระธรรมทูตปฏิบัติ
ศาสนกิจ สามารถเข้ามามีส่วนร่วมเสนอแนะ และปรับปรุงแก้ไขได้อย่างทั่วถึง  

5) ประชามติ (Mediation) คือ การยึดถือหลักการของความคิดเห็นร่วมกันของพระธรรมทูตทุก
ฝ่าย ในการรับข้อเสนอและช่วยกันปรับปรุงแก้ไขกฎฯ ในขั้นตอนต่างๆ ตลอดจนการลงมติร่วมกัน 

อภิปรายผล 
1. ผลจากการศึกษาวัตถุประสงค์ข้อที่ 1 พบว่า แนวทางพัฒนา ในการพัฒนา กฎองค์กรพระธรรม

ทูตไทยในสหราชอาณาจักรและไอร์แลนด์ ควรเป็นไปตามโดยพบว่าตามพระราชบัญญัติการกุศล พ.ศ. 2554 
(Charities Act 2011) ของสหราชอาณาจักร ที่ต้องมีกระบวนการรับฟังความคิดเห็นจากสมาชิกและ
ผู้เกี่ยวข้องเพ่ือให้เป็นไปตามหลักความรับผิดชอบและความโปร่งใส สอดคล้องกับการศึกษาของ Sunny 
Kalapurackal (2020)  ได้ศึกษา การวิเคราะห์จริยธรรมความโปร่งใสและความรับผิดชอบในการบริหาร
คริสตจักร พบว่า ผู้ศึกษาได้ศึกษาพบว่าการทุจริตมีอยู่ในภาคส่วนต่าง ๆ ของสังคม ทั้งในภาคพลเรือนและ
ศาสนา รวมถึงในคริสตจักรคาทอลิก ซึ่งมีแนวโน้มต่อการทุจริตและการปฏิบัติที่ไม่เหมาะสมในการบริหาร
จัดการขององค์กร ความโปร่งใสและความรับผิดชอบถือเป็นกลไกสำคัญในการขจัดการทุจ ริต โดยความ
โปร่งใสถูกมองว่าเป็นกลไกด้านข้อมูลข่าวสาร ในขณะที่ความรับผิดชอบหมายถึงการที่บุคคลหนึ่งมีหน้าที่และ
ต้องตอบคำถามต่อการกระทำของตนเอง คริสตจักรได้ถูกตั้งคำถามจากเหตุการณ์ต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้องกับการ
ขาดความรับผิดชอบและความไม่โปร่งใส เช่น กรณีการล่วงละเมิดทางเพศและการบริหารจัดการด้านการเงินที่
ผิดพลาด แนวคิดที่บิดเบือนคือการที่เมื่อมีผู้ยอมรับความผิดพลาด กลับถูกมองว่าเป็นการทำลายชื่อเสียงของ
คริสตจักร ปัญหาเกี่ยวกับ ความรับผิดชอบในเชิงเส้นตรง (vectoral accountability) และการแพร่หลายของ
โครงสร้างแบบลำดับชั้น (hierarchia) ได้ทำให้สถานการณ์ยิ่งเลวร้ายขึ้น พระสันตะปาปาฟรานซิสได้ดำเนิน
มาตรการต่าง ๆ เพ่ือส่งเสริมความโปร่งใสและความรับผิดชอบ ซึ่งช่วยสร้างวัฒนธรรมประชาธิปไตยและการ
กระจายอำนาจข้อมูล (informational subsidiarity) เพ่ือให้การบริหารมีความน่าเชื่อถือ และสามารถส่งเสริม
คุณธรรมแห่งความจริงและความยุติธรรมได้ นอกจากนี้การใช้กระบวนการให้เหตุผลเชิงจริยธรรมในระดับก่อน
ปกติ (pre-conventional) ระดับปกติ (conventional) และระดับหลังปกติ (post-conventional) จะช่วย
ให้คริสตจักรกลับมาสู่จิตวิญญาณของพระวรสาร และสร้างสังคมที่มีความยุติธรรมและปราศจากการทุจริตได้



90 วารสารพระธรรมทูต ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

อีกครั้ง การศึกษานี้สามารถอภิปรายผลได้ว่า แม้ในการบริหารองค์การศาสนาอ่ืนในต่างประเทศ ก็ประสบ
ปัญหาในด้านต่างๆ จึงเป็นที่มาของกฎหมายและระเบียบที่เคร่งครัดในการกำกับควบคุมการกุศลต่างๆ เช่น ใน
ประเทศอังกฤษ ที่แม้จะไม่มีหน่วยงานราชการที่กำกับงานด้านศาสนาโดยตรง เนื่องจากเป็นประเทศ
ประชาธิปไตยแบบโลกวิสัย (Secular state) ที่แบ่งแยกบทบาทหน้าที่รัฐออกจากศาสนา ทำให้องค์กรศาสนา
ต่างๆ เช่น คริสตจักร หรือแม้กระทั่งวัดในพระพุทธศาสนา ต้องถือหลักความโปร่งใสในการบริหารจัดการ
ภายใต้การตรวจสอบจากหน่วยงานกำกับการกุศลอย่างเคร่งครัด  

นอกจากนี้ จากข้อเสนอของผู้ให้ข้อมูลสำคัญ พบว่า ข้อเสนอด้านเนื้อหา พบว่า ควรนำกฎฯ ฉบับ
เดิม มาประยุกต์ใช้ โดยเสริมประเด็นด้านการปกครองคณะสงฆ์ตามรูปแบบของมหาเถรสมาคม มีเนื้อหาสาระ
ที่ตอบสนองต่อแนวทางการบริหารกิจการคณะสงฆ์ไทย ทั้ง 6 ด้าน ที่สอดคล้องและไม่ขัดหรือแย้งกับกฎหมาย
ท้องถิ่น และควรกำหนดกระบวนการเลือกตั้งที่ชัดเจน ที่เน้นความโปร่งใส ยุติธรรม และสอดคล้องกับหลักการ
ธรรมาภิบาล (Good Governance) สอดคล้องกับ อภิญญา ทองสอาด (2555)  ได้ศึกษา แนวคิดธรรมาภิบาล
ในพระไตรปิฎก กับการพัฒนาระบอบประชาธิปไตยของไทย พบว่า หลักอธิกรณสมถะ ในการตัดสินข้อขัดแย้ง 
และหลักเยภุยยสิกา เป็นหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาที่สำคัญในการใช้หลักการที่มุ่งเน้นความโปร่งใส ตลอด
ถึงหลักฆราวาสธรรม ที่ เน้นสัจจะ คือความจริงใจ โปร่งใส อันเป็นหลักสำคัญประการหนึ่งของหลัก
ประชาธิปไตย การศึกษานี้สามารถอภิปรายผลได้ว่า การประยุกต์ใช้หลักเยภุยยสิกา ที่เน้นกระบวนการลงมติ 
เพ่ือให้ทุกฝ่ายได้มีส่วนร่วมเสนอความคิดเห็นในการปรับปรุงแก้ไข ควรเป็นกระบวนการปรับปรุงแก้ไขร่างกฎ
องค์กรพระธรรมทูตไทยในสหราชอาณาจักรและไอร์แลนด์ ก่อนออกบังคับใช้กับพระธรรมทูตในท้องถิ่น 
เพ่ือให้สอดคล้องกับกฎหมายท้องถิ่น ซึ่งยังสอดคล้องกับหลักการบริหารจัดการคณะสงฆ์ตามหลักพระวินัยที่
สามารถนำมาปรับใช้ได้ในทางปฏิบัติต่อไป 

2. ผลจากการศึกษาวัตถุประสงค์ข้อที่ 2 พบว่า ขั้นตอนและกระบวนการร่าง กฎองค์กรพระธรรม
ทูตไทยในสหราชอาณาจักรและไอร์แลนด์ ควรใช้รูปแบบขั้นตอนการพัฒนาแบบมีส่วนร่วม โดยการปรับมาใช้
แพลตฟอร์มออนไลน์ผ่านการประชุมเสมือน เพ่ือแก้ข้อจำกัดจากการประชุมประจำปีของพระธรรมทูตไทยในส
หราชอาณาจักรและไอร์แลนด์ เพ่ือให้การร่างกฎองค์กรพระธรรมทูตไทยฯ สามารถดำเนินการตามขั้นตอน
และกระบวนการร่างกฎองค์กรพระธรรมทูตไทยฯ ได้โดยคณะกรรมการบริหารและพระธรรมทูตทุกฝ่าย
สามารถเข้ามามีส่วนร่วมได้อย่างเต็มที่ (Action and Observation) โดยพบขั้นตอนการออกกฎที่ได้ข้อสรุป
และนำไปปฏิบัติจริง จำนวน 11 ขั้นตอน ที่เน้นการมีส่วนร่วม ในรูปแบบแพลตฟอร์มการประชุมเสมือน 
สอดคล้องกับ Kurunczi Gábor (2022) ได้ศึกษา แนวทางแก้ไขและความท้าทายสำหรับการประชุมออนไลน์
ของคณะกรรมการการเลือกตั้ง พบว่า ผู้ศึกษาได้ทบทวนขั้นตอนและวิธีการจัดการประชุมขององค์กรการ
เลือกตั้งในประเทศต่าง ๆ (ส่วนใหญ่ในยุโรป) โดยเฉพาะประเด็นเกี่ยวกับการสร้างความโปร่งใสและขอบเขตที่
สามารถดำเนินการประชุมในรูปแบบออนไลน์ได้ ซึ่งการประชุมออนไลน์ของคณะกรรมการการเลือกตั้ง 
(National Election Commission) ในสหภาพยุโรป ยังคงมีการใช้งานในเพียงบางประเทศเท่านั้น แต่หลัง
การระบาดของ COVID-19 ได้ทำให้เห็นความจำเป็นในการขยายการดำเนินงานผ่านพ้ืนที่ออนไลน์ โดย
ข้อบังคับของคณะกรรมการการเลือกตั้งแห่งชาติของฮังการีได้กำหนดกฎเกณฑ์การประชุมออนไลน์ไว้อย่าง
ละเอียด ทำให้ฮังการีเป็นหนึ่งในไม่ก่ีประเทศในสหภาพยุโรปที่สามารถจัดการประชุมผ่านระบบวิดีโอคอนเฟอ
เรนซ์ได้ ผู้ศึกษาเชื่อว่า ทิศทางนี้จะกลายเป็นแนวโน้มสำคัญในประเทศสหภาพยุโรปในอนาคต ซึ่งควรมองว่า
ประโยชน์เชิงบวกประการหนึ่งที่เกิดจากการระบาดของ COVID-19 คือ การเพ่ิมขีดความสามารถในการ
จัดการประชุมออนไลน์ของคณะกรรมการการเลือกตั้งในสหภาพยุโรป การศึกษานี้สามารถอภิปรายผลได้ว่า 
การปรับประยุกต์ให้การร่างกฎองค์กรพระธรรมทูตไทยฯ สามารถเข้าถึงได้ผ่านการใช้การประชุมออนไลน์ เป็น



Journal of Dhammaduta Vol. 4 No. 2 (July – December 2024) 91 
 

ส่วนหนึ่งของแนววิธีสมัยใหม่ในการประชุม ที่ได้รับการรับรองและเกิดขึ้นหลังวิกฤต COVID-19 ซึ่งองค์กรพระ
ธรรมทูตไทยในสหราชอาณาจักรและไอร์แลนด์ ที่นำโดยพระราชวิเทศปัญญาคุณ ในฐานะรองประธานองค์กร
ฯ ในขณะนั้น เป็นต้นแบบที่ดีในการนำการแพลตฟอร์มออนไลน์ ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา มาตั้งแต่ปี 
2559 เพ่ือแก้ไขปัญหาการเดินทางและการเดินทางมาวัดไทยในอังกฤษในพ้ืนที่ต่างๆ ผ่านการสื่อสารทางตรง
โดยใช้แพลตฟอร์มออนไลน์ต่อชุมชนไทยทั้งในและต่างประเทศ และทวีความสำคัญยิ่งขึ้นช่วงวิกฤต COVID-19  
ซึ่งถือว่าการดำเนินการครั้งนี้ เป็นการนำสื่อสมัยใหม่มาปรับประยุกต์ใช้อย่างเป็นทางการในกระบวนการออก
กฎฯ เป็นครั้งแรกขององค์กรพระธรรมทูตไทยในสหราชอาณาจักรและไอร์แลนด์ 

3. ผลจากการศึกษาวัตถุประสงค์ข้อที่ 3 นำเสนอผลการพัฒนา กฎองค์กรพระธรรมทูตไทยในส
หราชอาณาจักรและไอร์แลนด์ พบว่า ผลการดำเนินการระหว่างธันวาคม 2566 ถึงสิงหาคม 2567 สามารถ
สังเคราะห์และพัฒนาไปสู่การได้มาซึ่งกฎองค์กรพระธรรมทูตไทยในสหราชอาณาจักรและไอร์แลนด์ ฉบับใหม่ 
โดยใช้เครื่องมือการศึกษาที่หลากหลาย 

ในขณะที่ การศึกษาความพึงพอใจของพระธรรมทูตไทยในสหราชอาณาจักรและไอร์แลนด์ที่มีต่อ
ข้อบังคับกฎองค์กรพระธรรมทูตไทยในสหราชอาณาจักรและไอร์แลนด์ พ.ศ.  2548 (แก้ไขเพ่ิมเติม พ.ศ. 
2567) พบว่า พระธรรมทูตฯ ผู้ตอบแบบสอบถาม ในฐานะที่เป็นทั้งผู้ร่วมร่างกฎฯ และถูกบังคับใช้กฎฯ ฉบับ
ดังกล่าว มีความพึงพอใจโดยภาพรวมอยู่ในระดับมาก นอกจากนี้ผู้ศึกษาได้ทำการคืนข้อมูล เพ่ือเป็นส่วนหนึ่ง
ในการร่วมสะท้อนผลการปฏิบัติจากการศึกษา โดยผู้ศึกษาพบการสะท้อนผลในหลายประเด็น เช่น  ด้านการ
บังคับใช้ โดยพบว่าผลการสะท้อนรายหมวด รายข้อ ได้ข้อสรุปเพ่ิมเติมในประเด็นหมวดว่าด้วยการนิยามศัพท์ 
การกำหนดประเภทวัด และการสร้างแรงจูงใจให้แก่พระธรรมทูต ก่อให้เกิดความชัดเจนที่สามารถนำไปปฏิบัติ
ได้จริง ทำให้เกิดการขับเคลื่อนงานพระพุทธศาสนาได้เป็นอย่างดี และทำให้เกิดการส่งเสริมการกระจายอำนาจ
ในการบริหารกิจการคณะสงฆ์ มีระบบที่โปร่งใส มีส่วนร่วม และรับผิดชอบ ตามแนวสากลนิยมในท้องถิ่น 
ตลอดถึงผู้ศึกษายังสังเกตพบการเปลี่ยนแปลง จากผลการถอดบทเรียนร่วมกัน โดยคณะกรรมการบริหารฯ ได้
อ้างอิงเนื้อหาต่างๆ ในกฎฯ ฉบับใหม่ ที่ประกอบด้วยกฎฯ 6 หมวด รวม 56 ข้อ เพ่ือหาข้อยุติในประเด็นต่างๆ 
ในการประชุมวาระต่างๆ หลังการประกาศใช้กฎฯ ฉบับใหม่ อย่างต่อเนื่อง เนื่องจากกฎฯ ฉบับใหม่ มีเนื้อหาที่
ครอบคลุมการปฏิบัติงานในภาพรวมทุกด้านของการบริหารกิจการคณะสงฆ์เป็นอย่างดี สอดคล้องกับ 
Gusman, D. และ Syofyan, Y. (2023)  ได้ศึกษา การมีส่วนร่วมของประชาชนในการตรากฎหมาย 
(การศึกษาการเปรียบเทียบกฎหมายในอินโดนีเซีย แอฟริกาใต้ และสหรัฐอเมริกา) พบว่า การมีส่วนร่วมของ
ชุมชนและความต้องการทางกฎหมายของชุมชนนั้นเป็นส่วนหนึ่งของกระบวนการสร้างกฎหมาย โดย
องค์ประกอบทั้งสองนี้เป็นการแสดงออกและการตกผลึกของแนวคิดในอุดมคติของประชาธิป ไตย เพราะใน
ระบอบประชาธิปไตย การมีส่วนร่วมของประชาชนเป็นเงื่อนไขที่หลีกเลี่ยงไม่ได้ หากประชาชนไม่มีส่วนร่วมใน
กระบวนการสร้างกฎหมาย ก็จะส่งผลให้เกิดการกำหนดกฎเกณฑ์แบบเผด็จการและอคติต่อความหมายที่
แท้จริงของประชาธิปไตย ส่งผลให้เกิดการสร้างกฎหมายที่ไม่ได้มาจากจิตวิญญาณและความต้องการทาง
กฎหมายของชุมชน (volkgeist) อย่างไรก็ตาม ความชอบธรรมของกระบวนการและประเด็นความยุติธรรมยัง
ช่วยให้มีระเบียบข้อบังคับที่ดีขึ้น และท้ายที่สุดแล้วจะทำให้ประชาธิปไตยมีคุณภาพดีขึ้น ดังนั้นการมีส่วนร่วม
ของประชาชนจึงเป็นส่วนสำคัญของกระบวนการนิติบัญญัติ 

สรุป 
การพัฒนาขั้นตอนการออกกฎระเบียบปกครองคณะสงฆ์ไทยในสหราชอาณาจักรและไอร์แลนด์ได้

แสดงให้เห็นถึงพัฒนาการสำคัญของการบริหารกิจการคณะสงฆ์ในต่างแดน โดยมีจุดเริ่มต้นจากการก่อตั้งวัด
พุทธปทีปในปี 2507 และการรวมตัวของคณะพระธรรมทูตไทยในปี 2549 จนนำไปสู่การปรับปรุงกฎระเบียบ



92 วารสารพระธรรมทูต ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

เพ่ือรองรับการขยายตัวของงานพระพุทธศาสนาในสหราชอาณาจักรที่ปัจจุบันมีวัดไทยถึง 28 แห่ง และ
พระภิกษุจำพรรษา 105 รูป ทั้งนี้ กระบวนการพัฒนากฎใหม่ได้ดำเนินการอย่างรอบคอบภายใต้กรอบของ
กฎหมายคณะสงฆ์ไทยและพระราชบัญญัติการกุศล (Charities Act 2011) ของสหราชอาณาจักร โดยใช้
กระบวนการแบบมีส่วนร่วมผ่านการประชุมเสมือนทางออนไลน์ ซึ่งทำให้พระธรรมทูตจากทุกพ้ืนที่สามารถร่วม
แสดงความคิดเห็นในการพัฒนากฎระเบียบที่ครอบคลุมการบริหารงานทั้ง 6 ด้านของคณะสงฆ์ แบ่งเป็น 6 
หมวด 56 ข้อ ส่งผลให้ได้รับความพึงพอใจในระดับสูง โดยเฉพาะด้านการมีส่วนร่วม แม้จะมีข้อจำกัดที่
ครอบคลุมเฉพาะพระธรรมทูตไทยในสังกัดมหานิกาย แต่ความสำเร็จของการพัฒนาครั้งนี้ได้ตั้งอยู่บนหลักการ
สำคัญ 5 ประการ ได้แก่ หลักนิติธรรม ความโปร่งใส การมีส่วนร่วม ความเท่าเทียม และการยึดถือประชามติ 
ซึ่งสะท้อนให้เห็นถึงการผสมผสานระหว่างหลักการบริหารกิจการคณะสงฆ์แบบไทยกับแนวคิดการบริหาร
องค์กรสมัยใหมเ่พ่ือการเผยแผ่พระพุทธศาสนาได้อย่างมีประสิทธิภาพ 

ข้อเสนอแนะ 
จากผลการศึกษา ผู้ศึกษามีข้อเสนอแนะ ดังนี้ 
ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย  
1. องค์กรพระธรรมทูตไทยในประเทศต่างๆ สามารถพิจารณาปรับใช้กฎระเบียบของมหาเถร

สมาคมให้สอดคล้องกับระบบกฎหมายท้องถิ่น เพ่ือให้กฎระเบียบมีความชัดเจนและสอดคล้องกับแนวทางการ
บริหารคณะสงฆ์ไทย 

2. ควรส่งเสริมการกระจายอำนาจให้แก่ส่วนต่างๆ ภายในองค์กรพระธรรมทูตในประเทศต่างๆ 
เพ่ือเพ่ิมความโปร่งใสและการมีส่วนร่วมในการตัดสินใจ ซึ่งจะช่วยเสริมสร้างความม่ันคงและความเป็นระเบียบ
ในองค์กร 

3. ควรมีการพัฒนาการฝึกอบรมสำหรับพระธรรมทูตด้านกฎหมาย เพ่ือให้เข้าใจถึงกระบวนการ
ออกกฎระเบียบและการดำเนินงานภายใต้กฎหมายท้องถิ่นของแต่ละประเทศ รวมทั้งการเสริมสร้างความรู้ใน
เรื่องการบริหารจัดการองค์กรพระธรรมทูตในประเทศต่างๆ 

ข้อเสนอแนะในการนำผลการศึกษาไปใช้ประโยชน์  
1. เลขาธิการองค์กรฯ ควรจัดทำคู่มือการปฏิบัติตามกฎระเบียบใหม่ที่ได้มีการพัฒนาขึ้น เพ่ือให้

พระธรรมทูตและคณะกรรมการบริหารฯ สามารถปฏิบัติตามได้อย่างถูกต้องและเหมาะสม 
2. วิทยาลัยพระธรรมทูตในประเทศไทย ควรมีบทบาทเป็นศูนย์ข้อมูลกลางที่สามารถติดตามและ

ประเมินผลการทำงานของพระธรรมทูตในประเทศต่างๆ ได้อย่างมีประสิทธิภาพ โดยการพัฒนาฐานข้อมูล
องค์กรพระธรรมทูตฯ เพ่ือเก็บข้อมูลการดำเนินงานขององค์กรพระธรรมทูตไทยในต่างประเทศ  

3. ควรส่งเสริมให้พระธรรมทูตมีการศึกษาด้านกฎหมายและระบบการปกครองในแต่ละประเทศ
อย่างต่อเนื่อง เพ่ือให้สามารถปรับตัวและดำเนินการตามข้อกำหนดต่างๆ ได้อย่างมีประสิทธิภาพและเป็นไป
ตามกฎหมายท้องถิ่น 

เอกสารอ้างอิง 
ธนวิทย์ สิงหเสนี. (2552). บทบาทของกระทรวงการต่างประเทศกับการส่งเสริมการเผยแผ่. พระพุทธศาสนา

ในต่างประเทศ. กรุงเทพฯ : : สถาบันการต่างประเทศเทวะวงศ์วโรปการ. 
พระเทพพุทธิวิเทศ. (2561). รายงานการประชุมสมัชชาสงฆ์ไทยในสหรัฐอเมริกา สมัยสามัญประจำปี ครั้งที่ 

42/2561 ณ วัดอตัมมยตาราม เมืองวูดดิ้นวิลล์ รัฐวอชิงตัน. วูดดิ้นวิลล์ : (ม.ป.ท.). 



Journal of Dhammaduta Vol. 4 No. 2 (July – December 2024) 93 
 

พระมหาสุริยา วรเมธี. (2558). สำรวจการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระธรรมทูตไทยในสหรัฐอเมริกา. 
วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์ Journal of MCU Humannities Review. 1(1) . 67-72. 

พระสมุทร ถาวรธมฺโม และคณะ. (2550). 50 ปี วัดไทยพุทธคยา อินเดีย. กรุงเทพฯ : อมรินทร์พริ้นติ้งแอนด์
พับลิชชิ่ง. 

มติมหาเถรสมาคม. (2559). มติมหาเถรสมาคม ครั้งที่ 12/2559 มติที่ 307/2559 เรื่อง พระพรหมสิทธิ 
กรรมการมหาเถรสมาคม และคณะ ขออนุมัติเดินทางไปปฏิบัติศาสนกิจ ณ สหราชอาณาจักร. 
สื บ ค้ น เ มื่ อ  2 0  ธั น ว า ค ม  2 5 6 6  จ า ก 
https://www.mahathera.org/index.php?url=mati&id=7173 

สุชีรา มาไกวร์. (2560). ในหลวง ร.9 : การเผยแผ่พระพุทธศาสนาในยุโรป. สืบค้นเมื่อ 20 ธันวาคม 2566 จาก 
https://www.bbc.com/thai/thailand-41614633 

องค์กรพระธรรมทูตไทยในสหราชอาณาจักรและไอร์แลนด์. (2565). สูจิบัตรการประชุมสมัยสามัญประจำปี 
องค์กรพระธรรมทูตไทยในสหราชอาณาจักรและไอร์แลนด์ ครั้งที่ 14/2565. ลอนดอน : (ม.ป.ท.). 

อภิญญา ทองสอาด. (2555). แนวคิดธรรมาภิบาลในพระไตรปิฎก กับการพัฒนาระบอบประชาธิปไตยของ
ไทย. มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช : (ม.ป.ท). 

Charity Commission for England and Wales. (2023). Charity Commission Annual Report 2022-
23. Retrieved December 20. 2023. from https://www.gov.uk/government/ 

organisations/charity-commission   
Gusman, D., & Syofyan, Y. (2 0 2 3 ) .  Public Participation In Legislation (Legal Comparation 

Studies In Indonesia, South Africa, And United State). Nagari Law Review. 6(2). 133-
145 

Laow Panyasiri (2 0 0 4 ) .  The British Practice of Theravada Buddhism. Doctoral thesis. 
Birmingham : University of Birmingham. 

Sunny Kalapurackal. (2020). AN ETHICAL ANALYSIS OF TRANSPARENCY AND ACCOUNTABILITY 
IN CHURCH ADMINISTRATION. Asian Horizons. 14(2) . 347–360. 

Suwatthano. P. S. (2 0 2 0 ) .  The Development of Thai DhammadutaBhikkhus for Overseas 
Buddhism Propagation. Mahachula Academic Journal. 7(3), 250–264. 



การบูรณาการหลักอิทธิบาทธรรมในการบริหารราชการท้องถิ่น*
 

Thai Local Administration Based on the Principles of Itthipatha 
 

ก้องเกียรติ แซ่ลิ้ม1 
Kongkiat Saelim1 

วัดกระจัง กรุงเทพมหานคร  
Wat Krajang, Bangkok   

Corresponding Author, E-mail: kongsakonnakon@gmail.com1  
 

บทคัดย่อ  
บทความนี้มีจุดมุ่งหมายเพ่ือนำเสนอแนวทางการบริหารราชการปกครองส่วนท้องถิ่นโดยการบูร

ณาการหลักอิทธิบาทธรรม เพ่ือเสริมสร้างการมีส่วนร่วมของประชาชนในการปกครอง และกำหนดทิศทางการ
ปกครองส่วนท้องถิ่นในอนาคต ปัจจุบันองค์กรปกครองส่วนท้องถิ่นเป็นหน่วยงานหลักในการดูแลประชาชน มี
หน้าที่จัดบริการสาธารณะ ภาครัฐจึงต้องส่งเสริมและสนับสนุนให้องค์กรปกครองส่วนท้องถิ่นมีความเข้มแข็ง
ในการบริหารงาน พร้อมเปิดโอกาสให้ประชาชนมีส่วนร่วมในการบริหารและตรวจสอบการบริหารงานของ
ผู้บริหารท้องถิ่น โดยเน้นการมีแนวทางที่ชัดเจนเพ่ือเสริมสร้างความคล่องตัวในการบริหารจัดการ หลักอิทธิ
บาทธรรม หรืออิทธิบาท 4 ประกอบด้วย ฉันทะ (ความพอใจ) วิริยะ (ความเพียร) จิตตะ (ความเอาใจใส่) และ
วิมังสา (การใช้ปัญญาพิจารณาตรวจสอบ) ซึ่งสามารถส่งเสริมการพัฒนาประเทศให้เจริญก้าวหน้าอย่างมี
ประสิทธิภาพ ดังนั้น มุ่งสู่การเป็นประชาธิปไตย โดยการบูรณาการหลักธรรมเข้ามามีส่วนร่วมในการบริหาร
เพ่ือความมั่นคงขององค์กรปกครองส่วนท้องถิ่นและประชาชนในอนาคต 
 

คำสำคัญ : ระบบราชการท้องถิ่น; อิทธิบาทธรรม 
 

Abstract 
This article aims to present approaches for local administration by integrating the 

principles of the Four Paths of Accomplishment (Itthipatha) to enhance public participation 
in governance and to set the direction for future local administration. Currently, local 
administrative organizations are the primary agencies responsible for public welfare and 
providing public services. Therefore, the government must promote and support the 
strengthening of these organizations' management capabilities, while also creating 
opportunities for public participation in the administration and oversight of local executives. 
Emphasis is placed on having clear guidelines to enhance management efficiency. The 
principles of the Four Paths of Accomplishment, or Iddhipada, consist of: Chanda 
(satisfaction), Viriya (effort), Citta (attentiveness), and Vimamsa (investigation and review), 
which can effectively promote national development. Thus, moving towards democracy 

 
* Received May 23, 2024; Revised January 20, 2025; Accepted February 3, 2025 



Journal of Dhammaduta Vol. 4 No. 2 (July – December 2024) 95 
 

involves integrating these principles into administration to ensure the stability of local 
administrative organizations and the well-being of the populace in the future. 
 

Keywords: Local bureaucracy; Itthipatha 
 

บทนำ 
นับตั้งแต่ประเทศไทยปกครองในระบอบประชาธิปไตยแบบรัฐสภา อันมีพระมหากษัตริย์เป็นพระ

ประมุข กระแสประชาธิปไตยได้เกิดขึ้นในสังคมอย่างต่อเนื่อง มีการเลือกตั้งระดับประเทศเพ่ือเลือกผู้แทนเข้า
ไปทำหน้าที่ฝ่ายนิติบัญญัติ รัฐบาลที่มาจากรัฐสภาและการเลือกตั้งระดับท้องถิ่น อันเป็นพ้ืนฐานและหัวใจ
สำคัญในการส่งเสริมการปกครองในระบอบประชาธิปไตย ขณะเดียวกันได้มีความพยายามที่จะให้ประชาชนได้
มีการปกครองตนเองในรูปแบบของการปกครองท้องถิ่น ทั้งนี้ เพ่ือให้ประชาชนได้ใกล้ชิดผู้ปกครองแสดงออก
และมีส่วนในการกำหนดนโยบาย สามารถกำกับตรวจสอบการทำงานของฝ่ายบริหาร 

การบริหารราชการในระดับท้องถิ่นเป็นส่วนสำคัญของการปกครองในระบบประชาธิปไตย ซึ่ง
รัฐบาลเป็นกลไกหลักในการดำเนินงานบริหารราชการของรัฐ โดยมีภาระหน้าที่หลายด้าน เช่น การสร้าง
ความสุขและความเจริญอย่างยั่งยืนให้แก่ประชาชน การรักษาความมั่นคงของชาติในด้านการเมือง เศรษฐกิจ 
และสังคม อย่างไรก็ตาม รัฐบาลไม่สามารถมีการบริการที่เข้าถึงทุกชุมชนในประเทศได้อย่างครอบคลุม 
เนื่องจากอาจเกิดความล่าช้าในการดำเนินงาน ไม่สามารถตอบสนองต่อความต้องการของชุมชนทุกแห่ง และมี
ข้อจำกัดในงบประมาณและการจัดสรรบุคลากร ดังนั้น การเพ่ิมการมีส่วนร่วมของประชาชนในการปกครอง
ท้องถิ่นเพ่ือการสนองตอบต่อความต้องการของชุมชนเอง จะช่วยลดภาระของรัฐบาล และส่งผลให้การบริหาร
ราชการท้องถิ่นเป็นไปอย่างเหมาะสมและมีความสำคัญในทุกพ้ืนที่ (พนา พันพิจิตร์, 2563) 

การบริหารราชการส่วนท้องถิ่น เป็นรูปแบบการจัดระเบียบบริหารราชการแผ่นดินตามหลักการ
กระจายอำนาจการปกครอง (Decentralization) คือรัฐบาลกลางได้กระจายอำนาจทางการปกครองและการ
บริหารให้แก่องค์กรปกครองส่วนท้องถิ่นรูปแบบต่าง ๆ เพ่ือดำเนินการจัดทำบริการสาธารณะให้แก่ประชาชน
ภายใต้ขอบเขตของกฎหมาย (ธันยวัฒน์ รัตนสัค , 2555) เพ่ือแบ่งเบาภาระของรัฐบาล เพ่ือให้เกิดความทั่วถึง
ในการให้บริการสาธารณะและแก้ไขปัญหาหรือตอบสนองความต้องการของประชาชนในท้องถิ่นอย่างแท้จริง
และรวดเร็ว เพราะความต้องการของประชาชนในแต่ละท้องถิ่นย่อมมีความแตกต่างกัน การรอรับบริการจาก
รัฐบาลเท่านั้นอาจไม่เพียงพอต่อความต้องการที่แท้จริงและอาจเกิดความล่าช้าได้ การสนับสนุนรัฐบาลในการ
ประหยัดงบประมาณหรือลดค่าใช้จ่าย โดยที่ระดับท้องถิ่นสามารถดำเนินการได้ด้วยรายได้ของตนเองตาม
กฎหมาย ช่วยสร้างความเข้าใจให้กับประชาชนเกี่ยวกับหลักการและรูปแบบของการปกครองระบอบ
ประชาธิปไตยอย่างเบื้องต้น เนื่องจากการเปิดโอกาสให้ประชาชนมีส่วนร่วมในการปกครองตนเองทั้งในด้าน
การเลือกตั้ง การสมัครรับเลือกตั้ง การตรวจสอบการกำกับดูแล และการปฏิบัติหน้าที่ขององค์กรรัฐบาล
ท้องถิ่น หรือผู้บริหารท้องถิ่น จะช่วยเสริมสร้างความเข้าใจและความรู้ให้แก่ประชาชนเกี่ยวกับระบบการ
ปกครองในระดับประเทศได้ในทางสิ่งที่สำคัญ (สมบูรณ์ สุขสำราญ, 2545) 

ในสถานการณ์ปัจจุบันนี้ บทบัญญัติข้อกฎหมายว่าด้วย การปกครองส่วนท้องถิ่นในรัฐธรรมนูญ
ไทย พุทธศักราช 2560 ทั้ง 6 มาตรา มีเป้าหมายส่งเสริมให้ประชาชนมีบทบาทสำคัญในการดำเนินการ
ปกครองท้องถิ่นของตนเองด้วยตนเอง คือ ให้เริ่มที่การกระจายอำนาจจากส่วนกลางสู่ท้องถิ่นภูมิภาคเพ่ือเปิด
โอกาสให้ประชาชนในท้องถิ่นทั่วประเทศซึ่งมีลักษณะและสภาพแวดล้อมแตกต่างกันได้ดำเนินการตั้งองค์กร



96 วารสารพระธรรมทูต ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

ปกครองที่เข้ากับธรรมชาติของตน และเลือกผู้บริหารและสมาชิกสภาองค์กรปกครองของตนได้เองตามระบอบ
ประชาธิปไตยอย่างแท้จริง (พระเมธาวินัยรส และสาลินี รักกตัญญู, 2566) 

องค์กรปกครองส่วนท้องถิ่นถือเป็นหน่วยงานหลักที่จะต้องดูแลและตอบสนองความต้องการของ
ประชาชนในท้องถิ่น ให้ได้รับการบริการสาธารณะอย่างมีประสิทธิภาพ ตลอดจนสร้างการมีส่วนร่วมใน
กระบวนการกำหนดรูปแบบการปกครองของตนเองอย่างสอดคล้องและเหมาะสมกับความต้องการของท้องถิ่น
นั้น ๆ ตามเจตนารมณ์ของรัฐธรรมนูญแห่งราชอาณาจักรไทยซึ่งเน้นการปฏิรูปการเมืองโดยการส่งเสริมและ
คุ้มครองสิทธิเสรีภาพของประชาชน มีการสร้างโอกาสให้ประชาชนมีส่วนร่วมแท้จริงในการปกครองท้องถิ่น
และการตรวจสอบการใช้อำนาจของรัฐให้มีประสิทธิภาพมากขึ้น นอกจากนี้ ยังมีการปรับปรุงโครงสร้าง
การเมืองท้องถิ่นให้มีความมั่นคงและมีประสิทธิผลมากขึ้น ในอดีตการเมืองท้องถิ่นมักเน้นไปที่นักการเมือง
ท้องถิ่นหรือคณะผู้บริหารของสภาเทศบาล แต่ประชาชนซึ่งเป็นเจ้าของประเทศและผู้เลือกตั้งคณะผู้บริหาร
ของเทศบาลตำบล กลับไม่มีส่วนร่วมในการตัดสินใจด้านงบประมาณเลย ซึ่งเป็นการเมืองของนักการเมือง
ท้องถิ่นที่มีอำนาจผูกขาดแต่เพียงผู้เดียว ดังนั้น เจตนารมณ์ของรัฐธรรมนูญมุ่งเปลี่ยนแปลงการเมืองท้องถิ่นให้
เป็นการเมืองของพลเมือง โดยการเพ่ิมสิทธิเสรีภาพให้พลเมืองและปรับประชาธิปไตยให้มีนักการเมืองท้องถิ่น
เป็นประชาธิปไตย ให้ประชาชนมีส่วนร่วมในการปกครองและมีบทบาทในการควบคุมการปฏิบัติหน้าที่ และมี
การให้ความสำคัญของการมีส่วนร่วมของประชาชนในกิจกรรมต่าง ๆ โดยมีเป้าหมายที่จะปฏิรูปการเมือง
ท้องถิ่นให้เป็นประชาธิปไตยอย่างยั่งยืน 

การนำหลักธรรมมาบริหารงานตามคำสอนของพระพุทธองค์เป็นหลักแห่งความสำเร็จ ซึ่งเน้นถึง
ความพร้อมและความสำเร็จสมประสงค์ หรือ “อิทธิบาท” ซึ่งประกอบด้วยหลักปฏิบัติ 4 ประการ ได้แก่ 
ฉันทะ วิริยะ จิตตะ และวิมังสา กล่าวคือ ผู้ปฏิบัติงานต้องสร้างกลไกการบริหารงานในองค์กรที่สร้างความรัก
และความพอใจในงานที่รับผิดชอบ (ฉันทะ) เพราะความรักในงานจะเป็นแรงผลักดันให้ผู้ปฏิบัติงานมีความ
มุ่งมั่นและเพียรในการทำงาน (วิริยะ) มองเห็นงานเป็นที่ท้าทายและมีจิตสำนึกที่จะอุทิศตัวให้งานเพ่ือสร้าง
ความกระตือรือร้นในการทำงาน (จิตตะ) การมีความแน่วแน่ในงานจะช่วยลดการวอกแวกและกระตุ้นให้ค้นหา
แนวทางใหม่เพ่ือปรับปรุงงานเดิมด้วยการใช้สติปัญญา (วิมังสา) กล่าวโดยสรุป “อิทธิบาททั้ง 4 มีความหมาย
ในการรักงาน ใส่ใจในงาน และการทำงานด้วยปัญญาที่จะช่วยให้งานประสบความสำเร็จ” (พูนสุข ภูสุข , 
2555) 

ด้วยเหตุผลที่กล่าวมาข้างต้น การบูรณาการหลักอิทธิบาทธรรมในการบริหารราชการท้องถิ่นจะ
ช่วยเพ่ิมประสิทธิภาพในการปกครอง รวมถึงพัฒนาจิตใจของผู้ปฏิบัติงาน อันอาจส่งผลดีต่อความมั่นคงของ
ประชาชน อีกทั้งเปิดโอกาสให้ประชาชนมีส่วนร่วมในการปกครองตนเอง ช่วยลดภาระของรัฐบาลและ
ตอบสนองความต้องการของชุมชนได้อย่างดีเยี่ยม 

จุดมุ่งหมายของระบบราชการท้องถิ่นไทย 
แนวคิดมนุษยนิยมตะวันตกเกิดขึ้นโดยนักปรัชญาฝรั่งเศส ชื่อ โอกุสต์ กองต์ (August Comte) 

เพราะเหนื่อยหน่ายต่อปัญหาที่ไม่สามารถพิสูจน์ได้ทางอภิปรัชญา ที่ถกเถียงกันอย่างไม่สิ้นสุด แม้จะยกให้เป็น
เรื่องพระเจ้าไปแล้วก็ตาม กองต์เห็นว่า ปัญหาทางอภิปรัชญาที่ถกเถียงกันไม่เกี่ยวข้องกับชีวิตและสวัสดิภาพ
ของสังคม จึงหันมาสนใจเรื่องของมนุษย์โดยตรง และได้วางแนวคิดเพ่ือแสดงความเป็นมนุษยนิยมไว้ว่า มนุษย์
เกิดท่ามกลางธรรมชาติที่มีท่าทีเป็นศัตรูต่อมนุษย์ ฉะนั้น มนุษย์ต้องพ่ึงตนเอง ความสุขความทุกข์ของมนุษย์ 
เกิดจากความสามารถของมนุษย์เอง ในการควบคุมจัดแจงโลกทางวัตถุและพลังงานทางสังคม ไม่มีสิ่งศักดิ์สิทธิ์
ในรูปใด ๆ ทั้งสิ้นมาคอยช่วยเหลือมนุษย์ คุณค่าของความเป็นคน มีเท่าที่คนสร้างขึ้นโดยไม่มีสิ่งศักดิ์สิทธิ์มา
รับรองแต่อย่างใด วิทยาศาสตร์ คือ กุญแจสำคัญสำหรับไขเอาความสุข มนุษย์ต้องร่วมมือกันสร้างสังคมอิสระ



Journal of Dhammaduta Vol. 4 No. 2 (July – December 2024) 97 
 

สากลขึ้น สิ่งสนองความต้องการทางอารมณ์ของมนุษย์ คือ ศิลปะและวรรณคดี (ไม่ใช่ศาสนา) (เดือน คำดี , 
2534: 47-48) 

จุดมุ่งหมายของระบบราชการท้องถิ่นในประเทศไทยเน้นที่ “ประชาชน” เป็นหัวใจสำคัญของการ
ปกครองในระบอบประชาธิปไตย และความสมบูรณ์แบบของระบอบประชาธิปไตยก็คือ การให้ประชาชนมี
ส่วนร่วมในการปกครองตนเองมากที่สุดเท่าที่เป็นไปได้ อย่างไรก็ตาม มีข้อจำกัดต่างๆ เช่น จำนวนประชากรที่
มากเกินไปที่จะเข้าร่วมกิจกรรมการเมืองท้องถิ่นได้โดยตรง จึงทำให้มีระบบการปกครองระบอบประชาธิปไตย
โดยใช้ตัวแทนเข้ามามีส่วนร่วม ประชาชนจะเข้าร่วมในการเมืองในส่วนท้องถิ่นผ่านกระบวนการเลือกตั้งผู้แทน
ที่จะปฏิบัติหน้าที่แทนตนเอง ทั้งในด้านนิติบัญญัติและการบริหาร ความสำเร็จของการปกครองในระบอบ
ประชาธิปไตยขึ้นอยู่กับกระบวนการเลือกตั้งที่ครอบคลุมถึงความปรารถนาของประชาชนที่ให้เสียงตัดสิน 
กระบวนการเลือกตั้งนำมาซึ่งการจัดตั้งคณะผู้ปฏิบัติหน้าที่ในเทศบาลตำบล และจำกัดการกระทำของรัฐบาล
นอกจากนี้ การเลือกตั้งยังเป็น “กลไกเชื่อมโยง” ที่เชื่อมโยงทัศนคติและกิจกรรมสาธารณะของประชาชนกับ
นโยบายของรัฐบาล ความสำคัญยิ่งอีกอย่างหนึ่ง ในระบอบประชาธิปไตย คือ การกระทำของรัฐบาลต้อง
สอดคล้องกับความปรารถนาของประชาชน ซึ่งการเลือกตั้งจะเป็นกลไกเชื่อมโยงส่วนสำคัญของการปฏิบัติงาน
เหล่านี้เข้าด้วยกันได้อย่างมีประสิทธิภาพ และทั้งนี้เพ่ือให้ระบบการปกครองระบอบประชาธิปไตยเป็นไปอย่าง
มีประสิทธิภาพและแข็งแกร่ง (พระเรืองเดช โชติธมฺโม และคณะ, 2561) 

ระบบราชการท้องถิ่นมีจุดมุ่งหมายที่ชัดเจนในการให้บริการแก่ประชาชน โดยมุ่งเน้นให้ผู้คนได้รับ
ความคุ้มครองและความปลอดภัยในชีวิตและทรัพย์สิน รวมถึงสวัสดิการและความสะดวกในการดำเนินชีวิต 
อย่างไรก็ตาม ยังมีความขัดแย้งที่เกิดขึ้นในระบบการปกครองส่วนท้องถิ่น เนื่องจากความแตกต่างในความคิด
เห็นหรือผลประโยชน์ ทำให้เกิดข้อโต้แย้งที่ต้องการการแก้ไข ในกรณีนี้ รัฐบาลหรือหน่วยการปกครองท้องถิ่น
จะต้องมีบทบาทในการเป็นกลางในการแก้ไขความขัดแย้ง โดยการกำหนดกฎเกณฑ์ควบคุมและส่งเสริมให้เกิด
การเป็นกลางในการแก้ไขข้อโต้แย้ง และอาจใช้อำนาจในการตัดสินคดีเพ่ือช่วยลดความขัดแย้งและสร้างความ
สงบเรียบร้อยในสังคม การจัดตั้งหน่วยการปกครองท้องถิ่นมีเป้าหมายหลักในการแบ่งปันภาระงานของรัฐและ
เพ่ือให้ท้องถิ่นสามารถบริหารจัดการตนเองได้ และมีส่วนร่วมในการพัฒนาประเทศ ดังนั้น การปกครอง
ท้องถิ่นมีบทบาทสำคัญในการสร้างวิถีชีวิตแบบประชาธิปไตยและเสริมสร้างความเจริญให้แก่ประชาชน แม้ว่า
มันจะแตกต่างไปตามบริบทและเง่ือนไขที่แตกต่างกัน (พรชัย เทพปัญญา และคณะ, 2537) 

นอกจากนี้ โกวิทย์ พวงงาม (2548) ยังกล่าวถึงวัตถุประสงค์และจุดมุ่งหมายของการปกครอง
ท้องถิ่นนั้น สามารถจำแนกได้ดังนี้ 

1) การจัดบริการสาธารณะแทนรัฐบาล หมายถึง การช่วยแบ่งเบาภาระด้านการเงินและทรัพยากร
บุคคลอย่างมีประสิทธิภาพ โดยช่วยลดเวลาในการดำเนินการต่าง ๆ ที่รัฐบาลต้องใช้ การลดภาระนี้ไม่เพียง
ช่วยให้รัฐบาลประหยัดทรัพยากร แต่ยังทำให้การจัดบริการสาธารณะมีความคล่องตัวและรวดเร็วยิ่งขึ้น ส่งผล
ให้ประชาชนได้รับบริการที่มีคุณภาพและทันท่วงทีมากข้ึน 

2) การจัดบริการเพ่ือตอบสนองความต้องการของประชาชนในท้องถิ่นอย่างแท้จริง หมายถึง การ
รับฟังและทำความเข้าใจความต้องการที่แท้จริงของชุมชน การตอบสนองนี้ไม่เพียงแค่ให้บริการที่ตรงกับความ
ต้องการ แต่ยังต้องทำอย่างมีประสิทธิภาพและยั่งยืน การตอบสนองนี้ช่วยสร้างความพึงพอใจและความ
ไว้วางใจในรัฐบาลท้องถิ่น ทำให้ชุมชนมีความร่วมมือในการพัฒนาท้องถิ่นได้ดียิ่งขึ้น 

3) หน่วยการปกครองท้องถิ่นในฐานะสถาบันการศึกษาทางการเมือง หมายถึง หน่วยการปกครอง
ท้องถิ่นควรเป็นสถาบันที่ให้การศึกษาด้านการปกครองในระบอบประชาธิปไตยแก่ประชาชนอย่างต่อเนื่อง ซึ่ง
จะช่วยให้ประชาชนเข้าใจหลักการและกระบวนการของประชาธิปไตยอย่างถูกต้อง การให้การศึกษาใน



98 วารสารพระธรรมทูต ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

ลักษณะนี้จะส่งเสริมให้ประชาชนมีส่วนร่วมในการปกครองและการตัดสินใจในระดับท้องถิ่นได้อย่างมี
ประสิทธิภาพ นอกจากนี้ยังเสริมสร้างความเข้มแข็งของระบอบประชาธิปไตยในระยะยาวอีกด้วย 

ดังนั้น องค์กรปกครองส่วนท้องถิ่นมีจุดมุ่งหมายสำคัญในการจัดบริการสาธารณะแทนรัฐบาล ช่วย
แบ่งเบาภาระด้านการเงินและทรัพยากรบุคคล ลดระยะเวลาในการดำเนินการต่าง ๆ เพ่ือตอบสนองความ
ต้องการของประชาชนในท้องถิ่นอย่างแท้จริง โดยการรับฟังและเข้าใจ ความต้องการของชุมชน จัดบริการ
อย่างมีประสิทธิภาพ สร้างความพึงพอใจและความไว้วางใจในรัฐบาลท้องถิ่น ซึ่งจะนำไปสู่ความร่วมมือในการ
พัฒนา ส่งเสริมการมีส่วนร่วมของประชาชน และเสริมสร้างความเข้มแข็งของระบอบประชาธิปไตยในท้องถิ่น 

ลักษณะการบริหารราชการท้องถิ่นไทย 
การบริหารราชการแผ่นดินของไทยตามพระราชบัญญัติระเบียบบริหารราชการแผ่นดินแบ่ง

ออกเป็น 3 ส่วน คือ ส่วนกลาง ส่วนภูมิภาค และส่วนท้องถิ่น สำหรับส่วนท้องถิ่นนั้นแบ่งเป็น 2 ประเภท 
ได้แก่ ประเภทพิเศษ ซึ่งประกอบด้วย กรุงเทพมหานครและพัทยา และประเภททั่วไป ซึ่งประกอบด้วย 
องค์การบริหารส่วนจังหวัด เทศบาล องค์การบริหารส่วนตำบล และองค์กรปกครองส่วนท้องถิ่นอ่ืน ๆ ที่มี
กฎหมายจัดตั้ง การปกครองส่วนท้องถิ่นเป็นการกระจายอำนาจของรัฐให้แก่ท้องถิ่นเพ่ือดูแลตนเอง เพ่ือลด
ภาระของส่วนกลาง ส่งเสริมหลักการแบ่งงานกันทำ ให้ประชาชนในท้องถิ่นได้ เรียนรู้การปกครองตนเอง และ
ส่งเสริมการมีส่วนร่วมของประชาชน รัฐให้อิสระในการบริหารงบประมาณ บุคลากร และพ้ืนที่แก่ท้องถิ่น แต่
ยังคงมีหน้าที่กำกับดูแลให้เป็นไปตามหลักการปกครองตนเองและเจตนารมณ์ของประชาชนในท้องถิ่น 
เนื่องจากท้องถิ่นมีความใกล้ชิดกับประชาชน จึงสามารถรับรู้ปัญหา ความต้องการ และแก้ไขปัญหาได้อย่าง
รวดเร็วและตรงตามความต้องการของประชาชน (สมาน รังสิโยกฤษฎ์ , 2540) นั้น ซึ่งองค์กรปกครองส่วน
ท้องถิ่นเป็นรากฐานของการปกครองในระบอบประชาธิปไตยและเป็นสถาบันที่ฝึกสอนการเมืองและการ
ปกครองให้แก่ประชาชน ทำให้ประชาชนรู้สึกว่าตนมีส่วนร่วมในการปกครองท้องถิ่นของตนเอง มีความ
รับผิดชอบ และหวงแหนประโยชน์ของท้องถิ่นที่ตนอาศัยอยู่  ซึ่งจะนำมาซึ่งความเชื่อมั่นในระบอบ
ประชาธิปไตย ประชาชนมีโอกาสเลือกตั้งฝ่ายนิติบัญญัติและฝ่ายบริหาร การเลือกตั้งเป็นการฝึกฝนให้
ประชาชนใช้ดุลพินิจในการเลือกผู้แทนที่เหมาะสม สำหรับผู้ที่ได้รับเลือกตั้งเข้าไปบริหารกิจการของท้องถิ่น 
ถือเป็นผู้นำในท้องถิ่นที่มีโอกาสใช้ความรู้ความสามารถในการบริหารงานท้องถิ่น ซึ่งจะทำให้เกิดความคุ้นเคย
และชำนาญในการใช้สิทธิและหน้าที่ของพลเมือง นำไปสู่การมีส่วนร่วมทางการเมืองในระดับชาติต่อไป(พระ
เรืองเดช โชติธมฺโม และคณะ, 2561) 

จากที่กล่าวมาแล้วข้างต้น การบริหารราชการส่วนท้องถิ่นในประเทศไทยทั้งในรูปแบบพิเศษและ
ทั่วไป ล้วนมีการกระจายอำนาจให้ท้องถิ่นปกครองตนเอง เพ่ือบรรเทาภาระหน้าที่ของส่วนกลาง ส่งเสริมให้
ประชาชนมีส่วนร่วมในการปกครองท้องถิ่น มีอิสระในการบริหารงบประมาณ บุคลากร และพ้ืนที่ ท้องถิ่นจึง
สามารถแก้ปัญหาและตอบสนองความต้องการของประชาชนได้อย่างรวดเร็ว นอกจากนี้ องค์กรปกครองส่วน
ท้องถิ่นยังเป็นสถาบันฝึกฝนทางการเมืองและการปกครอง ส่งเสริมความรับผิดชอบและการมีส่วนร่วมทางการ
เมืองในระดับชาติในอนาคตอีกด้วย 

การบูรณาการหลักอิทธิบาทธรรมในการบริหารราชการท้องถิ่น 
การบูรณาการหลักอิทธิบาทธรรม หรืออิทธิบาท 4 ในการบริหารราชการส่วนท้องถิ่นนั้น มี

เป้าหมายเพ่ือบรรลุผลสำเร็จตามที่มุ่งหวัง ดังนั้น บุคลากรจึงต้องมีจิตสำนึกในการนำสิ่งที่ดีมาใช้ในการทำงาน
และกำจัดสิ่งที่ไม่ดีออกไป องค์กรปกครองส่วนท้องถิ่นจึงควรนำหลักธรรมทางพระพุทธศาสนามาบูรณาการใน



Journal of Dhammaduta Vol. 4 No. 2 (July – December 2024) 99 
 

การปฏิบัติงานของบุคลากร เพ่ือให้การทำงานเป็นไปอย่างมีประสิทธิภาพและประสบความสำเร็จตามที่ตั้งใจไว้ 
โดยใช้หลักอิทธิบาทธรรมเป็นแนวทางในการดำเนินงาน ดังนี้ 

1) ฉันทะ (ความพอใจ) คือ ความต้องการที่จะทำใฝ่ใจรักจะทำสิ่งนั้นอยู่เสมอและปรารถนาจะทำ
ให้ได้ผลดียิ่งขึ้นไป ความปรารถนาอันแรงกล้าที่จะทำสิ่งใดสิ่งหนึ่งอย่างต่อเนื่อง โดยมุ่งมั่นทำให้ดีที่สุด และ
เป็นแรงผลักดันภายในที่ทำให้เราไม่หยุดยั้งที่จะพัฒนาตนเองและงานของเราอยู่เสมอ 

2) วิริยะ (ความเพียร) คือ ขยันหมั่นประกอบด้วยความพยายามเข้มแข็งอดทนเอาธุระไม่ท้อถอย มี
ความตั้งใจจริงและความมุ่งมั่นที่จะทำงานนั้นให้สำเร็จ แม้จะต้องเผชิญกับอุปสรรค ปัญหาและความท้าทาย
ต่าง ๆ  

3) จิตตะ (ความคิด) คือ การมุ่งมั่นและตั้งจิตรับรู้ในสิ่งที่ทำและทำสิ่งนั้น จดจ่ออยู่กับสิ่งที่ทำ ใช้
ความคิดอย่างเต็มที่ ด้วยความคิดเอาจิตฝักใฝ่ไม่ปล่อยใจให้ฟุ้งซ่านเลื่อนลอยไป มีสมาธิช่วยให้เราทำงานได้
อย่างมีประสิทธิภาพและมีคุณภาพ 

4) วิมังสา (ความไตร่ตรองหรือทดลอง) คือ หมั่นใช้ปัญญาพิจารณาใคร่ครวญตรวจหาเหตุผลและ
ตรวจสอบข้อยิ่งหย่อนในสิ่งที่ทำนั้นมีการวางแผนวัดผลคิดค้นวิธีแก้ไขปรับปรุง เป็นต้น (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  

ดังนั้น กล่าวได้ว่าหลักอิทธิบาทธรรม มีความสำคัญอย่างยิ่ง เพราะการฝึกฝนให้ผู้คนมีคุณธรรม
ตามหลักอิทธิบาท 4 นั้นเป็นการใช้ปัญญาในการวิเคราะห์และวางแผนการทำงาน โดยเฉพาะวิมังสาซึ่งเป็นผล
ของจิตตะ หมายถึงการตรวจสอบการทำงานของตนเอง หากพบว่ายังมีข้อบกพร่องหรือไม่เป็นไปตามเป้าหมาย 
เราจำเป็นต้องพิจารณาหาเหตุผลในการทำงานตามขั้นตอนอย่างละเอียด เพ่ือวิเคราะห์ผลลัพธ์ที่เกิดขึ้นในแต่
ละขั้นตอน และทบทวนว่าผลลัพธ์นั้นเป็นที่พึงพอใจหรือไม่ หากผลลัพธ์ไม่เป็นที่น่าพอใจหรือไม่เป็นไปตามที่
ต้องการ เราก็ต้องทำการแก้ไขหรือปรับปรุงตามหลักการของอิทธิบาท 4 นั้น 

แนวโน้มของระบบราชการท้องถิ่นในอนาคต 
ปัญหาสำคัญของการปกครองท้องถิ่นไทยในปัจจุบันคือการไม่สามารถตอบสนองต่อการ

เปลี่ยนแปลงของบริบทแวดล้อมและความต้องการของประชาชนและสังคมได้อย่างเต็มที่ ซึ่งส่งผลให้เกิด
ปัญหาเรื้อรังกับประเทศชาติ จนทำให้จำเป็นต้องมีการปฏิรูปครั้งใหญ่ ดังนี้ 

1) ปัญหาด้านอำนาจของท้องถิ่น ประกอบด้วยปัญหาหลายประการ เช่น ปัญหาด้านการบริหาร
จัดการตนเองและความเป็นอิสระของท้องถิ่น การได้รับการกระจายอำนาจน้อยเกินไป และการควบคุม
ตรวจสอบที่มากเกินไป นอกจากนี้ยังมีปัญหาด้านอำนาจหน้าที่ที่ไม่เหมาะสม ทับซ้อนกันระหว่างราชการส่วน
ภูมิภาคและส่วนท้องถิ่น และความไม่ชัดเจนในการกำหนดอำนาจหน้าที่ของท้องถิ่น 

2) ปัญหาด้านโครงสร้างของท้องถิ่น โครงสร้างของระบบการบริหารท้องถิ่นไม่เป็นประชาธิปไตย
และไม่ชัดเจน ทั้งยังมีส่วนคาบเกี่ยวหรือทับซ้อนกับระบบการบริหารประเทศในภาพรวม นอกจากนี้ยังมีปัญหา
ด้านการคัดสรร เลือกตั้ง หรือแต่งตั้งผู้บริหารองค์กรปกครองส่วนท้องถิ่นเข้าสู่อำนาจ 

3) ปัญหาด้านการบริหารงานของท้องถิ่น ปัญหาการกำหนดนโยบายและแผน การนำนโยบายและ
แผนไปปฏิบัติ และการควบคุมตรวจสอบและการประเมินผลการปฏิบัติ นอกจากนี้ยังมีปัญหาด้านทรัพยากร
บุคคลของท้องถิ่น ทั้งในฝ่ายนิติบัญญัติ ฝ่ายบริหาร และฝ่ายปฏิบัติการ รวมถึงปัญหาทางด้านการคลังของ
ท้องถิ่น เช่น ปัญหาด้านรายได้และงบประมาณ และความโปร่งใสและประสิทธิภาพในการบริหารทรัพยากร
ต่าง ๆ ของท้องถิ่น (รสคนธ์ รัตนเสริมพงศ์, 2547) 

ซึ่งกรมส่งเสริมการปกครองท้องถิ่น (2558) มีการสรุปปัญหาการปรับปรุงโครงสร้างขององค์กร
ปกครองส่วนท้องถิ่นในประเทศไทย เราเห็นว่าการปกครองท้องถิ่นได้รับการพัฒนาในทิศทางที่เพ่ิมมีความเป็น



100 วารสารพระธรรมทูต ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

ประชาธิปไตยและเสรีมากขึ้น อย่างไรก็ตาม ยังมีปัญหาสำคัญที่ต้องจัดการด้วย เช่น ความไม่ชัดเจนในการ
กำหนดอำนาจและหน้าที่ของหน่วยงานท้องถิ่น การยึดมั่นในการบริหารงาน และการเสริมสร้างความโปร่งใส
ในการบริหารจัดการท้องถิ่น จึงเป็นสิ่งที่ต้องให้ความสำคัญในการปรับปรุงองค์กรปกครองส่วนท้องถิ่นอย่าง
ต่อเนื่องและมีระบบที่ม่ันคงในระยะยาว คือ  

ประการแรก การขาดกลไกที่มีประสิทธิภาพในการเชื่อมโยงองค์กรปกครองส่วนท้องถิ่นทั้งสอง
ระดับ ส่งผลให้การประสานและเชื่อมโยงแผนพัฒนาไม่เกิดขึ้นอย่างมีประสิทธิภาพ นอกจากนี้ การเชื่อมโยง
และบูรณาการแผนพัฒนาระหว่างองค์กรปกครองส่วนท้องถิ่นและหน่วยงานราชการส่วนภูมิภาคก็ยังไม่ดี
เท่าท่ีควร 

ประการที่สอง การกำหนดให้ผู้บริหารขององค์กรปกครองส่วนท้องถิ่นมาจากการเลือกตั้งทางตรง
และมีความเข้มแข็ง ส่งผลให้เมื่อสภาท้องถิ่นและผู้บริหารท้องถิ่นมาจากการเลือกตั้งโดยตรงจากประชาชนทั้งคู่ 
และกฎหมายกำหนดให้ฝ่ายบริหารไม่ต้องรับผิดชอบต่อสภาท้องถิ่น สภาท้องถิ่นจึงทำได้เพียงการเปิดอภิปราย
โดยไม่มีการลงมต ิ

ประการที่สาม การกำหนดขนาดโครงสร้างของสภาท้องถิ่นที่ไม่สอดคล้องกับประเภทขององค์กร
ปกครองส่วนท้องถิ่น ส่งผลกระทบต่องบประมาณขององค์การบริหารส่วนตำบล เนื่องจากมีผลต่อค่าตอบแทน
ของสมาชิก 

ประการที่สี่ การผูกขาดการใช้อำนาจในการบริหารงานท้องถิ่น กฎหมายได้จำกัดวาระของ
ผู้บริหารองค์กรปกครองส่วนท้องถิ่นไว้ไม่ให้ดำรงตำแหน่งเกิน 2 วาระติดต่อกัน ส่งผลให้ผู้สมัครหลายคนถูก
ตัดสิทธิ์ และเป็นการปิดกั้นทางการเมือง รวมทั้งปิดกั้นผู้บริหารที่มีความสามารถและมีประสบการณ์ 

นอกจากนี้ การปรับปรุงโครงสร้างการปกครองท้องถิ่นในประเทศไทย ช่วยเสริมสร้างความเป็น
ประชาธิปไตยและเสรีภาพมากขึ้น อย่างไรก็ตาม ยังมีปัญหาหลายอย่างที่ต้องการแก้ไข เช่น ขาดการ
ประสานงานที่มีประสิทธิภาพระหว่างหน่วยงานท้องถิ่นในระดับทั้งสอง ทำให้แผนการพัฒนาไม่สอดคล้องกัน 
การประสานงานกับภูมิภาคยังไม่ได้รับการปฏิบัติอย่างเหมาะสม การเลือกตั้งผู้บริหารท้องถิ่นโดยตรงทำให้
องค์กรท้องถิ่นไม่สามารถตรวจสอบการดำเนินการของฝ่ายบริหารได้อย่างครบถ้วน โครงสร้างของสภาท้องถิ่น
ไม่สอดคล้องกับลักษณะขององค์กร ส่งผลกระทบต่องบประมาณและค่าตอบแทนสมาชิก การจำกัดจำนวนการ
ดำรงตำแหน่งผู้บริหารไม่เกินสองรอบทำให้บุคคลที่มีความสามารถมีโอกาสน้อยลง ซึ่งถือเป็นการขัดขวางทาง
การเมืองได้แก่การปิดก้ันทางการเมือง 

ทิศทางการปกครองส่วนท้องถิ่นในอนาคต ควรเน้นให้องค์กรปกครองส่วนท้องถิ่นเป็นหน่วยงาน
หลักในการดูแลประชาชน โดยมีหน้าที่จัดบริการสาธารณะ จัดระบบการศึกษา การรักษาความปลอดภัย และ
มีความเป็นอิสระในการบริหารงาน ภาครัฐต้องส่งเสริมและสนับสนุนให้องค์กรปกครองส่วนท้องถิ่นมีความ
เข้มแข็งและสามารถตอบสนองความต้องการของประชาชนได้อย่างมีประสิทธิภาพ การกำกับดูแลองค์กร
ปกครองส่วนท้องถิ่นควรทำเท่าที่จำเป็นและไม่กระทบต่อความเป็นอิสระ โดยมีองค์กรตรวจสอบการใช้อำนาจ
ของผู้กำกับดูแลในรูปคณะกรรมการกลาง ซึ่งคณะรัฐมนตรีแต่งตั้งจากผู้ทรงคุณวุฒิ ทำหน้าที่วางกรอบและ
นโยบายในการกำกับดูแลท้องถิ่น ตรวจสอบและประเมินผลการดำเนินงานขององค์กรปกครองส่วนท้องถิ่น
และหน่วยงานรัฐให้เป็นไปตามมาตรฐาน นอกจากนี้ ควรกำหนดอำนาจหน้าที่ขององค์กรปกครองส่วนท้องถิ่น
ให้ชัดเจน เปิดโอกาสให้ประชาชนมีส่วนร่วมในการบริหารและตรวจสอบการทำงานของผู้บริหารท้องถิ่น 
เพ่ือให้การพัฒนาประเทศในทุกด้าน ทั้งด้านเศรษฐกิจ การเมือง สังคม และวัฒนธรรม เป็นไปอย่างเหมาะสม
และยั่งยืน เมื่อมีแนวทางที่ชัดเจน องค์กรปกครองส่วนท้องถิ่นจะสามารถปกครองตนเองและบริหารจัดการได้
อย่างคล่องตัว ซึ่งจะนำไปสู่ความเจริญก้าวหน้าของประเทศอย่างรวดเร็ว (ปัณณธร เธียรชัยพฤกษ์, 2561) 



Journal of Dhammaduta Vol. 4 No. 2 (July – December 2024) 101 
 

องค์ความรู้ใหม่ 
จากแผนภาพแสดงการบูรณาการหลักอิทธิบาท 4 ในการบริหารราชการท้องถิ่นนั้น ย่อมช่วย

เสริมสร้างความเข้มแข็งและประสิทธิภาพในการปฏิบัติงาน ซึ่งประกอบด้วย ฉันทะ (ความพึงพอใจ) วิริยะ 
(ความพากเพียร) จิตตะ (ความตั้งใจ) และวิมังสา (การพิจารณา) โดยการนำหลักธรรมเหล่านี้มาใช้และบูรณา
การในการบริหารราชการ ซึ่งจะช่วยให้ผู้บริหาร บุคลากร รวมถึงเจ้าหน้าที่ท้องถิ่นมีความมุ่งมั่นตั้งใจในการ
พัฒนาการให้บริการสาธารณะอย่างต่อเนื่อง การตรวจสอบและปรับปรุงการทำงานตามหลักวิมังสาจะทำให้
การบริหารงานมีความโปร่งใสและตอบสนองต่อความต้องการของประชาชนได้ดียิ่งขึ้น ส่งผลให้การพัฒนา
ชุมชนและประเทศก้าวหน้าและพัฒนาสู่ความยั่งยืน 

สรุป 
การปกครองท้องถิ่นเป็นส่วนสำคัญของการบริหารประเทศในระบอบประชาธิปไตย เนื่องจาก

รัฐบาลกลางไม่สามารถดูแลประชาชนทุกชุมชนได้ทั่วถึง การกระจายอำนาจให้ท้องถิ่นบริหารงานเองช่วยลด
ภาระของรัฐบาล และตอบสนองความต้องการของประชาชนได้อย่างรวดเร็วและมีประสิทธิภาพ ซึ่งการนำ
หลักอิทธิบาท 4 มาบูรณาการในการบริหารราชการท้องถิ่น จะช่วยเสริมสร้างความรักและความพึงพอใจใน
การทำงาน (ฉันทะ) ความขยันหมั่นเพียร (วิริยะ) การมีสมาธิและจดจ่อในงาน (จิตตะ) และการพิจารณาแก้ไข
ปัญหาอย่างมีสติปัญญา (วิมังสา) การใช้หลักธรรมเหล่านี้จะช่วยให้การบริหารงานท้องถิ่นมีประสิทธิภาพ 
โปร่งใส และสามารถตอบสนองต่อความต้องการของชุมชนได้อย่างแท้จริง ส่งผลให้เกิดความร่วมมือจาก
ประชาชนและเสริมสร้างความเข้มแข็งของระบอบประชาธิปไตยในท้องถิ่น ดังนั้น ภาครัฐควรส่งเสริมความ
เข้มแข็งในการบริหารงานท้องถิ่นอย่างอิสระ กำกับดูแลโดยไม่เข้าแทรกและเปิดโอกาสให้ประชาชนมีส่วนร่วม
ในการบริหารและตรวจสอบ องค์กรปกครองส่วนท้องถิ่นที่มีความชัดเจนในหน้าที่จะช่วยพัฒนาประเทศทุก
ด้านอย่างรวดเร็ว 

เอกสารอ้างอิง 
กรมส่งเสริมการปกครองท้องถิ่น. (2558). บทสรุปสำหรับผู้บริหาร ข้อเสนอเชิงนโยบายด้านการกระจาย

อำนาจ. สืบค้นเมื่อ 21 พฤษภาคม 2567 แหล่งที่มา : http://www.lrct.go.th/th/  
ธันยวัฒน์ รัตนสัค. (2555). การบริหารราชการไทย. เชียงใหม่ : สำนักวิชารัฐประศาสนศาสตร์ คณะรัฐศาสตร์

และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 
ปัณณธร เธียรชัยพฤกษ์. (2561). ทิศทางองค์กรปกครองส่วนท้องถิ่นไทยในอนาคต. วารสาร มจร พุทธปัญญา

ปริทรรศน์, 3 (2). 
พนา พันพิจิตร์. (2563). ปัญหาและอุปสรรคในการบริหารงานขององค์การบริหารส่วนตำบลนางตะเคียน 

อำเภอเมือง จังหวัดสมุทรสงคราม (การค้นคว้าอิสระรัฐศาสตรมหาบัณฑิต). โครงการหลักสูตร
รัฐศาสตรมหาบัณฑิต : มหาวิทยาลัยรามคำแหง. 

พรชัย เทพปัญญา และคณะ. (2537). การปกครองท้องถิ่นเปรียบเทียบ. กรุงเทพมหานคร : ป.สัมพันธ์
พาณิชย์. 



102 วารสารพระธรรมทูต ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

พระบุญกอง แก้วมะนีวงศ์. (2559). การเสริมสร้างจิตสาธารณะตามหลักอิทธิบาท 4 ของนักเรียนมัธยมศึกษา
ชั้นปีที่ 7 โรงเรียนมัธยมตอนปลายบ้านมะนีลาด เมืองไชยบุลี แขวงสะหวันนะเขต สาธารณรัฐ
ประชาธิปไตยประชาชนลาว (วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตร์มหาบัณฑิต). บัณฑิตวิทยาลัย : 
มหาวิทยาลัยราชภัฏสกลนคร. 

พระเมธาวินัยรส และสาลินี รักกตัญญู. (2566). การบริหารจัดการองค์กรปกครองส่วนท้องถิ่น : ปัญหา 
อุปสรรค และแนวทางแก้ไข. วารสารวิจัยวิชาการ, 6 (1). 

พระเรืองเดช โชติธมฺโม และคณะ. (2561). ระบบการปกครองท้องถิ่นไทย. รายงานการประชุมวิชาการ
ระดับชาติ ครั้งที่ 2 วิทยาลัยสงฆ์นครน่าน มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เฉลิมพระ
เกียรติสมเด็จพระเทพรัตนราชสุดาฯ สยามบรมราชกุมารี ประจำปี 2561 (25 -39). น่าน : 
วิทยาลัยสงฆ์นครน่าน มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เฉลิมพระเกียรติสมเด็จพระเทพ
รัตนราชสุดาฯ สยามบรมราชกุมารี. 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

รสคนธ์ รัตนเสริมพงศ์. (2547). เอกสารการสอนชุดวิชาการบริหารท้องถิ่น : แนวคิดและหลักการบริหาร
ท้องถิ่น. นนทบุรี : มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช. 

สมบูรณ์ สุขสำราญ. (2545). การปกครองส่วนท้องถิ่นและการกระจายอำนาจ วารสารราชบัณฑิตยสถาน , 27 
(2). 

สมาน รังสิโยกฤษฎ์. (2540). ความรู้ทั่วไปเกี่ยวกับการบริหารงานบุคคล. พิมพ์ครั้งที่ 18. กรุงเทพมหานคร : 
น่ำกังการพิมพ์. 



อนาคามี : ผู้ไม่ปฏิสนธใินภูมิอื่น*
 

An Anãgãmi : One who does not patisandhi in another bhūmi 
 

พีรพันธ์ วรชาติเดชชัย1 
Peeraphun Worachatdejchai1 

มหาวิทยาลยัธรรมศาสตร ์ 
Thammasat University   

Corresponding Author, E-mail: peeworac@gmail.com1  
 

บทคัดย่อ  
สุทธาวาสเป็นภูมิที่ทราบกันโดยทั่วไปว่าปฏิสนธิจิตของอนาคามีบุคคล จะไปอุบัติในชั้นต่างๆ ตาม

อินทรีย์ เช่น อวิหา อตัปปา เป็นต้น หากยังไม่บรรลุคุณวิเศษ อรหัตตมรรคจิต อรหัตตผลจิต ย่อมเกิดขึ้นได้
ในปวัตติกาล แต่พบว่ามีการตีความภูมิที่อนาคามีจะไปอุบัติแตกต่างออกไป เช่น ผู้จะอุบัติยังสุทธาวาสได้
จะต้องเป็นอนาคามีผู้ได้ปัญจมาฌานเท่านั้น นอกจากนี้จะไปอุบัติตามฌานที่ท่านได้ หากเป็นสุกขวิปัสสก 
อนาคามี เมื่อจุติแล้วจะไปอุบัติยังเวหัปผลาภูมิ เป็นต้น 

ด้วยเหตุนี้ผู้เขียนจึงมีวัตถุประสงค์ที่จะศึกษาเกี่ยวกับภูมิที่อนาคามีจะไปอุบัติ ภายหลังจากที่จุติจิต
เกิดขึ้นแล้ว โดยสืบค้นข้อมูลจากหลักฐานที่ปรากฏในพระไตรปิฎก อรรถกถา คัมภีร์ที่เก่ียวกับพระพุทธศาสนา 
ตลอดจนถึงข้อมูลในที่ต่างๆ เพ่ือหาข้อสรุปเกี่ยวกับเรื่องนี้ 
 

คำสำคัญ : สุทธาวาส; อนาคาม;ี ภูม ิ
 
 

Abstract 
Suddhãvãsa is a place where it is generally believed that the patisandhi-citta 

(rebirth- consciousness) of an anãgãmi will be born in various levels of conception according 
to the faculties, such as avihã, atappã etc. if they have not yet achieved special qualities, 
arahattamagga-citta and arahattaphala-citta can occur in pavattikãla (between birth to death 
period). However, it was found that there are different interpretations of the place where 
anãgãmi will be born, such as those who can be born in suddhãvãsa must be anãgãmi who 
has achieved the fifth jhãna, other than that, they will be born according to the jhãna they 
have achieved. If they are sukkhavipassaka anãgãmi, after they die, they will be born in 
vehapphalã realm, etc.  

Therefore, the author aims to study the place where anãgãmi will be born after 
the cuti-citta has occurred by searching for information from evidence appearing in The Pali 
Canon, atthakathã, scriptures related to Buddhism, as well as information from various 
places to find a conclusion on this matter. 

 
* Received September 2, 2024; Revised January 25, 2025; Accepted February 3, 2025 



104 วารสารพระธรรมทูต ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

 

Keywords: Suddhãvãsa; Anãgãmi; Bhu ̄mi 
 

บทนำ 
หลักธรรมคำสอนในพระพุทธศาสนา มีเป้าประสงค์สูงสุดเพียงประการเดียว คือการเข้าถึงความ

เป็นอริยบุคคลผู้เห็นภัยของสังสารวัฏ หักกำแห่งสังสารจักร ตลอดจนถึงดำรงตนอยู่ในความเป็นอรหันตบุคคล     
ผู้ไกลจากกิเลสและบาปธรรม ผู้กำจัดข้าศึกคือกิเลสสิ้นแล้ว หลุดพ้นจากการเวียนว่ายตายเกิดในภพน้อยและ
ภพใหญ่ นับเป็นบุคคลที่ประกาศความมีสาระที่มีอยู่ในพระพุทธศาสนาเถรวาท อริยบุคคลจึงเป็นสิ่งที่ควร
ศึกษาและทำความเข้าใจในรายละเอียดด้านต่างๆ โดยเฉพาะอย่างยิ่งคติของอนาคามีบุคคล ที่พบว่ามีการ
อธิบายในหลายแง่มุม ทั้งการเป็นสุทธาวาสพรหมและอนาคามีนอกสุทธาวาส   

อริยบุคคลในพระพุทธศาสนาเถรวาท  
อริยบุคคลที่มักถูกกล่าวถึงในคัมภีร์พระพุทธศาสนานั้น ว่าโดยความหมายโดยรวมแล้ว หมายถึง ผู้

ฆ่าข้าศึกคือกิเลส  ผู้บรรลุธรรมคือมรรคและผล ผู้ไกลจากกิเลส ผู้ยังชาวโลกให้ได้รับผลอันประเสริฐ เป็นต้น 
นอกจากนี้ยังพบว่าทรงนิยามความหมายของอริยบุคคลอีกหลายลักษณะ เช่น  

ในอัฏฐิปุญชสูตรที่ 4  ทรงกล่าวว่า “เมื่อใด บุคคลพิจารณาเห็นอริยสัจ 4 คือ ทุกข์ เหตุเกิดแห่ง
ทุกข์ ความพ้นทุกข์ และอริยมรรคมีองค์ 8 ซึ่งเป็นข้อปฏิบัติให้ถึงความดับทุกข์ ด้วยปัญญาอันชอบ เมื่อนั้น 
บุคคลนั้น แล่นไปแล้วอีก 7 ชาติเป็นอย่างยิ่งก็จะทำที่สุดทุกข์ได้ เพราะสังโยชน์ทั้งปวงสิ้นไป” (ขุ.อิติ.(ไทย) 
25/25/369) คำอธิบายนี้ อริยบุคคล หมายถึง ผู้รู้ชัดตามความเป็นจริงในอริยสัจ 4 

ในพระสูตรต่างๆ เช่น ปาฏิกสูตร สังคีติสูตร วัตถูปมสูตร เป็นต้น อธิบายความหมายโดยสภาวะ
และลักษณะที่เกี่ยวกับอริยบุคคล หมายถึงสงฆ์สาวกของพระพุทธเจ้า ความว่า“พระสงฆ์สาวกของพระผู้มีพระ
ภาค เป็นผู้ปฏิบัติดี ปฏิบัติตรง ปฏิบัติถูกต้อง ปฏิบัติสมควร ได้แก่ อริยบุคคล 4 คู่ คือ 8 บุคคล” (ที.ม.(ไทย) 
10/159/104) คำอธิบายนี้ อริยบุคคล หมายถึง สงฆ์สาวกของพระพุทธเจ้า 

ในปฐมรูปารามสูตร ทรงขยายความลักษณะของอริยบุคคล ดังนี้     
  “รูปเป็นต้นเหล่านั้นแล เป็นสิ่งที่ชาวโลกพร้อมทั้งเทวโลก สมมติว่าเป็นสุข ถ้ารูปเป็นต้น

  เหล่านั้น ดับในที่ใด ที่นั้นเทวดาและมนุษย์เหล่านั้น ก็สมมติกันว่าเป็นทุกข์  
 ส่วนอริยบุคคลทั้งหลาย เห็นการดับสักกายะว่าเป็นสุข การเห็นของอริยบุคคล ทั้งหลาย 

  ผู้เห็นอยู่นี้ ย่อมขัดแย้งกับชาวโลกทั้งปวง  บุคคลเหล่าอ่ืนกล่าวสิ่งใดว่า เป็ นสุ ข  อริยบุ คคล
  ทั้งหลายกล่าวสิ่งนั้นว่าเป็นทุกข์ บุคคลเหล่าอื่นกล่าวสิ่งใดว่าเป็นทุกข์ อริยบุคคลทั้งหลาย  

 รู้แจ้งสิ่งนั้นว่าเป็นสุข” (ส.สฬา. (ไทย) 18/136/172) 
ในที่นี้ อริยบุคคล หมายถึง ผู้เห็นขัดแย้งกับชาวโลกทั้งปวง 

ในปรมัฏฐกสุตตนิทเทส ตรัสถึงการไม่กำเริบของกิเลสที่อริยบุคคลละได้แล้ว ความว่า   
  “กิเลสเหล่าใดอริยบุคคลละได้แล้วด้วยโสดาปัตติมรรค อริยบุคคลก็ไม่มา ไม่กลับมา  

  คือไม่หวนกลับมาสู่กิเลสเหล่านั้นอีก. กิเลสเหล่าใดอริยบุคคลละได้แล้วด้วย  
  สกทาคามิมรรค  อริยบุคคลก็ไม่มา ไม่กลับมา คือ ไม่หวนกลับมาสู่กิเลสเหล่านั้นอีก    
  กิเลสเหล่าใดอริยบุคคลละได้แล้วด้วยอนาคามิมรรค อริยบุคคลก็ไม่มา ไม่กลับมา  
  คือ ไม่หวนกลับมาสู่กิเลสเหล่านั้นอีก. กิเลสเหล่าใดอริยบุคคลละได้แล้วด้วยอรหัตตมรรค  



Journal of Dhammaduta Vol. 4 No. 2 (July – December 2024) 105 
 

  อริยบุคคลก็ ไม่มา ไม่กลับมา คือ ไม่หวนกลับมาสู่กิเลสเหล่านั้นอีก” (ขุ.ม. (ไทย)  
  29/38/138-139) 
อริยบุคคลในที่นี้ทรงหมายถึง ผู้ที่ไม่หวนกลับมาสู่กิเลสที่ละได้แล้ว 

ในปุคคลบัญญัติปกรณ์ อธิบายความหมายของอริยบุคคล ผู้เป็นอสมยวิมุตตะในอริยวิโมกข์ความ
ว่า  “บุคคลผู้เป็นอสมยวิมุตตะ เป็นไฉน บุคคลบางคนในโลกนี้ไม่ได้สัมผัสวิโมกข์ 8 ด้วยกาย  
  ทุกกาล ทุกสมัย แต่อาสวะทั้งหลายของเขาย่อมสิ้นไป เพราะเห็นด้วยปัญญา บุคคลนี้เรียกว่า 
  ผู้เป็นอสมยวิมุตตะ แม้พระอริยบุคคลทั้งหมดก็ชื่อว่า ผู้เป็นอสมยวิมุตตะในอริยวิโมกข์” 
  (อภิ.ปุ. (ไทย) 36/2/149) 
ข้อความนี้บ่งชี้ว่าอริยบุคคล หมายถึงผู้เป็นอสมยวิมุตตะ ในอริยวิโมกข์ คือ พระอรหันต์สุกขวิปัสสก หรือเรียก
อีกอย่างหนึ่งว่า พระอรหันต์ผู้ไม่ได้สมาบัติ 8 

นอกจากนี้ปุคคลบัญญัติปกรณ์ ยังได้ให้ความหมายของอริยบุคคลไว้ว่า  
 บุคคลผู้เป็นอกุปปธรรม เป็นไฉน บุคคลบางคนในโลกนี้ มีปกติได้สมาบัติ มีรูปเป็นอารมณ์

  หรือมีอรูปเป็นอารมณ์ และบุคคลนั้นเป็นผู้ได้ตามที่ต้องการได้โดยไม่ยาก ได้โดยไม่ลำบาก 
  จะเข้าหรือออกจากสมาบัติได้ตามโอกาสที่ต้องการ ตามสมาบัติที่ต้องการ ตามกำหนดเวลาที่
  ต้องการ  ข้อที่สมาบัติเหล่านั้น จะพึงเสื่อมไป เพราะ อาศัยความประมาทของบุคคลนั้ น    
  นั่นมิใช่ฐานะ มิใช่โอกาส บุคคลนี้เรียกว่า ผู้เป็นอกุปปธรรม พระอริยบุคคลแม้ทั้งหมดก็ชื่อว่า 
  ผู้เป็นอกุปปธรรมในอริยวิโมกข์ (อภิ.ปุ. (ไทย) 36/4/149) 

ทั้งนี้ อรรถกถาจารย์ได้ให้ความหมายของอกุปปธรรมว่า อกุปปธรรมเป็นชื่อของอริยบุคคล 2 
จำพวก คือ อนาคามี และ พระอรหันต์ผู้ได้สมาบัติ 8 (อภิ.ปญฺจ.อ. (ไทย) 3/ -/-/198) อริยบุคคลในที่นี้จึง
หมายถึง ผู้เป็น อกุปปธรรมในอริยวิโมกข์ คือ พระอรหันต์ผู้ได้สมาบัติ 8 หรือ อรหันต์ผู้ได้อุภโตภาควิมุตติ  

ความหมายของอริยบุคคลที่กล่าวมาข้างต้น เป็นเพียงส่วนหนึ่งที่ปรากฏในพระไตรปิฎกและอรรถ
กถา พบว่าทรงนิยามอริยบุคคลไว้ยังมีอีกหลายนัย เช่น อริยบุคคล หมายถึง ผู้มีทัสสนะสมบูรณ์  ผู้พ้นจาก
เครื่องผูกแล้ว บุคคลผู้เป็นนิยตะ ผู้บรรลุอริยมรรค 4 และผู้ดำรงอยู่ในอริยผล 4 เป็นต้น 

อริยบุคคลประเภทต่างๆ  
คำว่า อริยบุคคล เป็นคำที่ใช้ในการกล่าวถึงกลุ่มบุคคลโดยไม่ระบุตัวตน ใช้เป็นศัพท์เฉพาะสำหรับ

แยกประเภท หรือแสดงระดับขั้น นอกจากนี้ยังพบคำว่า ทักขิไณย หรือ ทักขิเณยยบุคคล ถูกใช้ในความหมาย
เดียวกัน  โดยในสังคีติสูตร(ที.ปา. (ไทย) 11/332/337) ได้จำแนกทักขิเณยยบุคคลออกเป็นทักขิเณยยบุคคล 7 
และทักขิเณยยบุคคล 8 ดังนี้ 

ทักขิเณยยบุคคล 7  แบ่งตามลักษณะการบรรลุธรรมของพระอริยบุคคล ดังนี้  
 1) อุภโตภาควิมุต (ผู้หลุดพ้นทั้ง 2 ส่วน) คือ ท่านที่ได้สัมผัสวิโมกข์ 8 ด้วยกาย และสิ้นอา

สวะแล้วเพราะเห็นด้วยปัญญา หมายเอาพระอรหันต์ผู้ได้เจโตวิมุตติ ชั้นอรูปสมาบัติมาก่อนที่จะได้ปัญญา
วิมุตติ  

 2) ปัญญาวิมุต (ผู้หลุดพ้นด้วยปัญญา) คือ ท่านที่มิได้สัมผัสวิโมกข์ 8 ด้วยกาย แต่สิ้นอา
สวะเเล้ว เพราะเห็นด้วยปัญญา หมายเอาพระอรหันต์ผู้ได้ปัญญาวิมุตติก็สำเร็จ (ผู้บำเพ็ญวิปัสสนาล้วน)  

 3) กายสักขี (ผู้เป็นพยานด้วยนามกาย หรือผู้ประจักษ์กับตัว) คือ ท่านที่ได้สัมผัสวิโมกข์ 8 
ด้วยกาย และอาสวะบางส่วนสิ้นไปเพราะเห็นด้วยปัญญา หมายเอาอริยบุคคลผู้บรรลุโสดาปัตติผลขึ้นไป จนถึง
ท่าน ผู้ปฏิบัติเพื่ออรหัต ที่มีสมาธินทรีย์แก่กล้าในการปฏิบัติ 



106 วารสารพระธรรมทูต ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

 4) ทิฏฐิปัตตะ (ผู้บรรลุสัมมาทิฏฐิ) คือ ท่านที่เข้าใจอริยสัจถูกต้อง อาสวะบางส่วนสิ้นไป 
เพราะเห็นด้วยปัญญา หมายเอาพระอริยบุคคลผู้บรรลุโสดาปัตติผลขึ้นไป จนถึงเป็นผู้ปฏิบัติเพ่ืออรหัตที่
มีปัญญินทรีย์  แก่กล้าในการปฏิบัติ  

 5) สัทธาวิมุต (ผู้หลุดพ้นด้วยศรัทธา) คือ ท่านที่เข้าใจอริยสัจถูกต้อง และอาสวะบางส่วน สิ้น
ไปเพราะเห็นด้วยปัญญา แต่มีศรัทธาเป็นตัวนำ หมายเอาพระอริยบุคคลผู้บรรลุโสดาปัตติผลขึ้นไป จนถึงเป็นผู้
ปฏิบัติเพื่ออรหัต ที่มีสัทธินทรีย์แก่กล้าในการปฏิบัติ  

 6) ธัมมานุสารี (ผู้แล่นไปตามธรรม) คือ ท่านผู้ปฏิบัติเพ่ือบรรลุโสดาปัตติผล ที่มีปัญญินทรีย์
แก่กล้า อบรมอริยมรรคโดยมีปัญญาเป็นตัวนำ ท่านผู้นี้ถ้าบรรลุผลแล้วกลายเป็นทิฏฐิปัตตะ 

 7) สัทธานุสารี (ผู้แล่นไปตามศรัทธา) คือ ท่านผู้ปฏิบัติเพ่ือบรรลุโสดาปัตติผล ที่มีสัทธินทรีย์
แก่กล้า อบรมอริยมรรคโดยมีศรัทธาเป็นตัวนำ ท่านผู้นี้ถ้าบรรลุผลแล้วกลายเป็นสัทธาวิมุตติ (พระพรหมคุณา
ภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต, 2556: 81) 

 ทักขิเณยยบุคคล 8 หมายถึงบุคคลผู้ควรแก่ทักษิณา หรือผู้ควรรับของทำบุญที่ทายกถวาย 
ประกอบด้วย 

 1) พระโสดาบัน  2) ท่านผู้ปฏิบัติเพื่อทำให้แจ้งโสดาปัตติผล (ผู้ตั้งอยู่ในโสดาปัตติมรรค) 
 3) พระสกทาคามี 4) บุคคลผู้ปฏิบัติเพื่อทำให้แจ้งสกทาคามิผล (ผู้ตั้งอยู่ในสกทาคามิมรรค) 
 5) พระอนาคาม ี  6) บุคคลผู้ปฏิบัติเพื่อทำให้แจ้งอนาคามิผล (ผู้ตั้งอยู่ในอนาคามิมรรค) 
 7) พระอรหันต์  8) บุคคลผู้ปฏิบัติเพื่อทำให้แจ้งอรหัตตผล (ผู้ตั้งอยู่ในอรหัตตมรรค)  
(ที.ปา. (ไทย) 11/332/341) 
ทักขิเณยยบุคคล 8 หรืออริยบุคคล 4 คู่นี้ สามารถแบ่งออกเป็นพระเสขะและพระอเสขะ  ดังนี้     

พระเสขะ หมายถึงผู้ยังต้องศึกษาในไตรสิกขา หรืออริยบุคคล 7 เบื้องต้น ได้แก่ โสดาปัตติมรรค โสดาปัตติผล,  
สกทาคามิมรรค สกทาคามิผล,  อนาคามิมรรค อนาคามิผล และพระอรหัตตมรรค  พระอเสขะ หมายถึง   
ท่านที่จบการศึกษา ไม่ต้องศึกษาไตรสิกขา คือศีล สมาธิ ปัญญาอีกต่อไป เพราะบรรลุอรหันตผลแล้ว ได้แก่ 
พระอรหัตตผล   

ในอัฏฐสาลินี ติกมาติกา เรียกโสดาปัตติมรรคว่า “ทสฺสเนน” เนื่องจากเห็นพระนิพพานเป็นครั้ง
แรก แม้ว่าโคตรภูญาณ (คือปัญญาที่ในมหากุศลญาณสัมปยุตตจิต) จะเห็นนิพพานก่อนก็ตาม แต่ตั้งอยู่ในฐานะ
แห่งอาวัชชนะของโสดาปัตติมรรค เพราะยังไม่ปหานกิเลส คือ ทิฏฐิคตสัมปยุตตจิต เป็นต้น ส่วนมรรคเบื้องบน 
3 คือ สกทาคามิมรรค อนาคามิมรรค อรหันตมรรคนั้น ย่อมเกิดขึ้นด้วยอำนาจแห่งการยังอริยมรรคให้เจริญ    
ในพระนิพพาน ที่โสดาปัตติมรรคเห็นแล้ว จึงเรียกมรรคเบื้องบนว่า ภาวนา (อภิ.สงฺ.อ (ไทย) -/8/146-147) 

นอกจากนี้ ในรตนสูตร คือพระสูตรที่ว่าด้วยรัตนะอันประณีต ทรงกล่าวถึงอริยบุคคลโดยพิสดาร 
ความว่า “บุคคล 108 จำพวก ที่สัตบุรุษสรรเสริญ ซึ่งจัดเป็นบุคคล 4 คู่ เป็นสาวกของพระสุคตที่ควรแก่
ทักษิณา ทานที่เขาถวายในบุคคลเหล่านั้น มีผลมาก นี้เป็นรัตนะอันประณีตในพระสงฆ์ ด้วยสัจจะนี้ ขอให้มี
ความสวัสดี” (ขุ.ขุ. (ไทย) 25/6/10-11) 

บุคคล 108 จำพวกในพุทธพจน์นี้ ทรงกล่าวถึงอริยบุคคล คือ โสดาบัน 3 จำพวก ได้แก่ 1) เอกพีชี   
2) โกลังโกละ 3) สัตตักขัตตุปรมะ,  สกทาคามี 3 จำพวก คือ 1) ผู้บรรลุผลในกามภพ  2) ผู้บรรลุผลในรูปภพ 
3) ผู้บรรลุผลในอรูปภพ รวมโสดาบัน 3 จำพวก และสกทาคามี 3 จำพวก  นับโดยปฏิปทา 4 ประการ จึงได้
บุคคล 24 จำพวก (6 x 4 = 24) รวมกับอนาคามี 4 ชั้น คือ อวิหา อตัปปา สุทัสสา สุทัสสี อีกชั้นละ 5 จำพวก 
(4 x 5 =20) และอนาคามีชั้นอกนิฏฐคามีอีก 4 จำพวก (20 + 4 = 24) จำแนกเป็นอสังขารปรินิพพายี และ 
สสังขารปรินิพพายี จึงเป็นบุคคล 48 จำพวก (24 + 24 = 48) รวมกับพระอรหันต์ 2 จำพวก คือ 1) สุข



Journal of Dhammaduta Vol. 4 No. 2 (July – December 2024) 107 
 

วิปัสสก 2) สมถยานิก เป็นบุคคล 50 จำพวก (48 + 2 = 50) รวมกับอริยบุคคลผู้ดำรงอยู่ในมรรคอีก           
4 จำพวก เป็นบุคคล 54 จำพวก (50 + 4 = 54) บุคคลเหล่านี้มี 2 ฝ่าย คือสัทธาธุระ 54 จำพวก และปัญญา
ธุระ 54 จำพวก จึงเป็นอริยบุคคล 108 จำพวก (54 + 54 = 108) นี้คือนัยโดยพิสดาร (ขุ.ขุ. (ไทย) 25/6/10) 

อริยบุคคล 8 หรือ 108 จำพวกนี้ แต่ละท่านมีรายละเอียดและคุณสมบัติเฉพาะบุคคล เช่น 
โสดาบันบุคคล เป็นผู้ละสังโยชน์เบื้องต่ำได้ 3 ข้อ คือ สักกายทิฏฐิ วิจิกิจฉา สีลัพพตปรามาส และในขณะที่
โสดาปัตติมรรคจิตเกิดขึ้นนั้น สามารถละอกุศลกิเลสคือ ทิฏฐิคตสัมปยุตตจิต 4 ดวง และวิจิกิจฉาสัมปยุตตจิต 
1 ดวง  โดยสมุจเฉทปหาน ไม่กำเริบอีก เป็นต้น รายละเอียดของอริยบุคคลประเภทอ่ืนๆ นอกจากอนาคามี
บุคคล   จะไม่กล่าวในที่นี้ เนื่องจากประสงค์ที่จะศึกษาเฉพาะอนาคามี ที่พบว่ามีการตีความภูมิที่ปฏิสนธิจิต
ของอนาคามีบุคคลจะไปอุบัติ แตกต่างกัน ซึ่งจะกล่าวถึงในหัวข้อต่อไป 

อนาคามีบุคคล 
อนาคามี แปลตามศัพท์ว่า ผู้ไม่มา(เกิดเป็นมนุษย์) หรือ ผู้ไปไม่กลับ (ทองย้อย แสงสินชัย 2557 , 

บาลีวันละคำ) เป็นอริยบุคคลประเภทที่ 3 รองจากพระอรหันต์ เป็นผู้ละโอรัมภาคิยสังโยชน์ คือ สักกายทิฏฐิ 
วิจิกิจฉา สีลัพพตปรามาส กามราคะ ปฏิฆะ ได้อย่างเด็ดขาด ซึ่งการละสังโยชน์ เบื้องต่ำ คือกามราคะสังโยชน์
นี้เอง  เป็นเหตุให้อนาคามีบุคคลหลังจากจุติจิตเกิดขึ้นแล้ว ปฏิสนธิจิตที่เกิดติดต่อกันจะไม่อุบัติในกามภูมิ และ
จะปรินิพพานในพรหมโลกชั้นใดชั้นหนึ่งเท่านั้น  และนอกจากกามราคะสังโยชน์ที่อนาคามีบุคคลละได้เด็ดขาด
แล้ว การละอกุศลกิเลสคือโทสมูลจิต 2 ดวง ด้วยสมุจเฉทปหานนั้น เป็นเหตุให้ท่านละปฏิฆะสังโยชน์ได้ 
อนาคามีบุคคลจึงไม่มีโทสะเกิดขึ้นประทุษร้ายจิต ไม่ว่าประการใดๆ และคุณสมบัติสำคัญประการหนึ่งในการ
บรรลุอนาคามี คือ ผู้นั้นจะต้องปฏิสนธิด้วยติเหตุกปฏิสนธิจิตดวงใดดวงหนึ่ง ในภพนั้นๆ อนาคามีมรรคจึงจะ
เกิดข้ึนได้  

ประเภทของอนาคามีบุคคล 
ประเภทของอนาคามีบุคคลในสุทธาวาสภูมินั้น อรรถกถาจารย์ได้กล่าวไว้ในปรมัตถทีปนี มานสูตร 

สรุปความว่า ท่านผู้บรรลุอนาคามิผลเป็นอนาคามีพรหมด้วยอำนาจภพที่เกิด คือ อวิหา อตัปปา สุททัสสา 
สุทัสสี อกนิฏฐา แต่ละชั้น มี 5 จำพวก ดังนี้  

1. อันตราปรินิพพายี คือ ผู้จะปรินิพพานในระหว่างอายุยังไม่ทันถึงครึ่ง แบ่งเป็น 3 ประเภท คือ  
 ท่านผู้เกิดในชั้นอวิหา (อายุ 1000กัป) เป็นต้น แล้วปรินิพพานต่ำกว่า 100 กัป  
 ท่านผู้เกิดในชั้นอวิหา (อายุ 1000กัป) เป็นต้น แล้วปรินิพพานใน 200 กัป 
 ท่านผู้เกิดในชั้นอวิหา (อายุ 1000กัป) เป็นต้น อายุไม่ถึง 500 กัป แล้วปรินิพพาน 
2. อุปหัจจปรินิพพายี คือ ผู้จะปรินิพพานต่อเม่ืออายุเกินครึ่งแล้วจวนถึงท่ีสุด  
3. อสังขารปรินิพพายี คือ ผู้จะปรินิพพานโดยง่าย ไม่ต้องใช้ความเพียรมาก  
4. สสังขารปรินิพพายี คือ ผู้จะปรินิพพานด้วยความยากลำบาก ต้องใช้ความเพียรแรงกล้า 
5. อุทฺธังโสโตอกนิฏฐคามี คือ ผู้มีกระแสเบื้องบนไปสู่อกนิฏฐภพ หมายถึง ผู้จุติในชั้นต่ำกว่าอก

นิฏฐภพ แล้วปฏิสนธิในชั้นสูงขึ้นไปตามลำดับ จนบรรลุอรหัตและปรินิพพานที่ชั้นอกนิฏฐภพ มี 4 ประเภท คือ
  อุทธังโสโต อกนิฏฐคามี คือ ผู้มีกระแสเบื้องบนไปสู่อกนิฏฐภพ หมายถึง ผู้จุติตั้งแต่ชั้นอวิหา
ตามลำดับ แล้วไปสู่ชั้นอกนิฏฐา จึงปรินิพพาน 

 อุทธังโสโต น อกนิฏฐคามี คือ ผู้มีกระแสเบื้องบนไม่ไปสู่อกนิฏฐภพ หมายถึง ผู้จุติในชั้นอวิ
หาตามลำดับ แล้วดำรงอยู่ในเทวโลกชั้นสุทัสสีจึงปรินิพพาน 



108 วารสารพระธรรมทูต ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

 น อุทธังโสโต อกนิฏฐคามี คือ ผู้ไม่มีกระแสเบื้องบนไปสู่อกนิฏฐภพ หมายถึง ผู้ไปสู่อกนิฏฐา       
และปรินิพพานในภูมินั้น 

 น อุทธังโสโต น อกนิฏฐาคามี คือ ผู้ไม่มีทั้งกระแสเบื้องบน ทั้งไม่ไปสู่อกนิฏฐภพ หมายถึง ผู้
ไปสู่สุทธาวาสเบื้องต่ำ แล้วปรินิพพานในชั้นนั้นๆ (ขุ.อิติ.อ. (ไทย) -/-/75-77) 

อนาคามี 5 จำพวกคืออันตราปรินิพพานยี  3 อุปหัจจปรินิพพายี 1 อุทธังโสโต 1 ยังแบ่งออกเป็น
ท่านที่เป็นอสังขารปรินิพพายี 5 และสสังขารปรินิพพายี 5 รวม10 หมวด และเมื่อจำแนกตามชั้นคือ อวิหา 
อตัปปา สุทัสสา สุทัสสี (อย่างละ 10) รวมเป็นอนาคามี 40 ประเภท  และเนื่องจากชั้นอกนิฏฐาไม่มีกระแส
เบื้องบนอีก จึงมีเพียง 8 ประเภท คือ อันตราปรินิพพานยี 3 อุปหัจจปรินิพพายี 1 ท่านที่เป็นอสังขารปรินิพพา
ยี 4 และเป็นสสังขารปรินิพพายี 4 รวม 8 ประเภท รวมกับอนาคามี 40 ประเภทเบื้องต้น จึงเป็นอนาคามี 48 
ประเภท หากแบ่งตามมรรคจิตจะจำแนกได้อีก 1,000 นัย ปรากฏในสัมโมหวิโนทนี  สัจจวิภังค์ ความว่า “อนึ่ง 
ในโสดาปัตติมรรค (มี 1,000 นัย) ฉันใด แม้ในมรรคท่ีเหลือ (สกทาคามิมรรค 1,000 นัย อนาคามิมรรค 1,000 
นัย อรหัตตมรรค 1,000 นัย) ก็ฉันนั้น เพราะฉะนั้น จึงรวมเป็น  4 ,0 0 0  นั ย ”  (อ ภิ .วิ .อ . (ไท ย ) -
/214/202) และหากจำแนกให้ละเอียดขึ้นไป ยังสามารถจำแนกได้หลายหมื่นนัย โดยจะไม่นำมากล่าวในที่นี้   

อนาคามีแต่ละประเภทถูกกล่าวถึงในพระบาลีหลายแห่ง แต่ในฆฏิการสูตร ฆฏิการพรหมได้ระบุถึง   
ผู้บังเกิดในพรหมโลกชั้นอวิหา เมื่ออุบัติแล้วได้บรรลุพระอรหัตทันที เป็นอนาคามีประเภทอันตราปรินิพพายี 7
ท่าน ความว่า  

 พระผู้มีพระภาคตรัสถามว่า ภิกษุเหล่านั้นคือใครบ้าง ได้ข้ามพ้นเปือกตม คือ บ่วงความตาย 
  ที่ใครๆ ข้ามได้แสนยาก ละทิ้งกายมนุษย์  (สังโยชน์เบื้องต่ำ) แล้ว ก้าวล่วงโยคะอันเป็นทิพย์ 
  (สังโยชน์เบื้องสูง) ได้  

 ฆฏิการเทพบุตรทูลตอบว่า ภิกษุ 3 รูปเหล่านี้ คือ ท่านอุปกะ ท่านผลคัณฑะ  ท่านปุกกุสาติ 
  ภิกษุอีก 4 รูป คือ ท่านภัททิยะ ท่านขัณฑเทวะ ท่านพหุทันตี และท่านสิงคิยะภิกษุเหล่านั้น
  ละทิ้งกายมนุษย์แล้ว ก้าวล่วงโยคะอันเป็นทิพย์ได้ (สํ.ส. (ไทย) 15/50/64-65) 

ท่านเหล่านี้ เป็นเพียงส่วนหนึ่งของอนาคามี ผู้ก้าวข้ามความเป็นปุถุชนได้ด้วยการได้ฟังพระ
สัทธรรม  

อนาคามีบุคคลในสมัยพุทธกาล 
ในสมัยที่พระพุทธเจ้ายังทรงพระชนม์อยู่นั้น ทรงนำพาเหล่าสัตว์ให้ล่วงพ้นจากทุกข์ได้เป็นจำนวน

มาก แต่มีอีกไม่น้อยที่ยังคงท่องเที่ยวอยู่ในสังสารวัฏเพ่ือทำที่สุดแห่งทุกข์ แม้ว่าท่านเหล่านั้นจะเป็นพระ
อริยบุคคลในระดับต่างๆแล้วก็ตาม โดยพระอริยบุคคลที่ทรงกล่าวถึง อาทิ ภิกษุณีนันทา อุบากสกกุธะ อุบาสก
การฬิมภะ อุบาสกนิกฏะ อุบาสกกฏิสสหะ อุบาสกตุฏฐะ อุบาสกสันตุฏฐะ อุบาสกภฏะ อุบาสกสุภฏะ และ
อุบาสก ในนาทิกคาม 50 คน (ที.ม. (ไทย) 10/157/101-102) ท่านเหล่านี้ล้วนเป็นอนาคามีทั้งสิ้น ซึ่งคัมภีร์
สุมังคลวิลาสินี อรรถกถาอุทุมพริกสูตร ได้กล่าวถึงจำนวนคฤหัสถ์ที่เป็นอนาคามีว่า “เหล่าสาวกของพระผู้มี
พระภาค เฉพาะคฤหัสถ์ซึ่งเป็นพระอนาคามี มีจำนวน 500 คนอาศัยอยู่ในกรุงราชคฤห์” (ที.ปา.อ. (ไทย) -
/51/26) รวมถึง อุคคคหบดี ปุกกุสาติกุลบุตร พาวรีพราหมณ์ หัตถกเทพบุตร ก็เป็นเหล่าผู้บรรลุอนาคามีใน
สมัยพุทธกาลเช่นเดียวกัน โดยจะนำมากล่าวโดยสังเขป ดังนี้   

 อุคคคหบดี ชาวกรุงเวสาลี ทรงตั้งให้เป็นเอตทัคคอุบาสก ผู้ถวายโภชนะเป็นที่น่าชอบใจ สรุป
ความว่า สมัยหนึ่งพระพุทธเจ้าได้เสด็จไปสู่นิเวศน์ของท่านอุคคคหบดี ท่านได้ถวายสิ่งของอันประณีตแก่พระผู้
มีพระภาคเจ้า พระองค์ทรงอนุโมทนาด้วยอนุโมทนียกถาว่า  



Journal of Dhammaduta Vol. 4 No. 2 (July – December 2024) 109 
 

  “ผู้ให้ของที่น่าพอใจ ย่อมได้ของที่น่าพอใจ ผู้ใดให้เครื่องนุ่งห่ม ที่นอน ข้าว น้ำ และปัจจัย
  มีประการต่างๆ แก่ท่านผู้ประพฤติตรง ด้วยความพอใจ สิ่งของที่ให้ไปแล้วนั้น เป็นของที่ 
  บริจาคแล้ว  สละแล้ว  ไม่คิดเอาคืน  ผู้นั้นชื่อว่าเป็นสัตบุรุษรู้ชัดว่าพระอรหันต์เปรียบ     
  ด้วยนาบุญ บริจาคสิ่งที่บริจาคได้ยาก ให้ของที่น่าพอใจ ย่อมได้ของที่น่าพอใจ” 

ต่อมาไม่นานท่านอุคคคหบดีได้ทำกาละ เข้าถึงกายมโนมัย ชั้นใดชั้นหนึ่ง เข้าไปเฝ้าพระผู้มีพระ
ภาคถึงที่ประทับ พระองค์ทรงตรัสถามว่า “อุคคะ สำเร็จตามที่ท่านประสงค์แล้วหรือ” อุคคเทพบุตรกราบทูล
ว่า “ข้าแต่พระองค์ผู้ เจริญ สำเร็จตามที่ข้าพระองค์ประสงค์แล้ว พระพุทธเจ้าข้า” (องฺ.ปญฺจก. (ไทย) 
22/44/69-72) 

อรรถกถาจารย์ได้อธิบายว่า อุคคคหบดีเมื่อครั้งยังไม่สิ้นชีวิตมีความปรารถนาที่จะบรรลุอรหัต เมื่อ
ทำกาละ แล้วได้ไปบังเกิดในชั้นสุทธาวาส แล้วจึงบรรลุอรหัตตผล ซึ่งหมายความว่าท่านอุคคคหบดีเป็น
อนาคามีเม่ือครั้งเป็นมนุษย์ เมื่อทำกาละจึงไปเกิดท่ีสุทธาวาสและบรรลุอรหัต ณ ที่นั้น   

ปุกกุสาติกุลบุตร เดิมเป็นพระเจ้าปุกกุสาติ เสวยราชสมบัติในพระนครตักกสิลา ปัจจันตประเทศ 
เป็นพระอทิฏฐสหาย (สหายที่ไม่เคยเห็นกัน) กับพระเจ้าพิมพิสาร พระนครราชคฤห์ อยู่ในวัยเดียวกัน ทั้งสอง
พระองค์ได้ส่งบรรณาการให้แก่กันผ่านพ่อค้าเกวียน ครั้งหนึ่งพระเจ้าปุกกุสาติ ได้ถวายผ้ากัมพลอันหาค่ามิได้
แก่พระเจ้าพิมพิสาร พระองค์ทรงดำริว่าหากจะส่งบรรณาการตอบ ควรส่งบรรณาการที่มีค่าสูงกว่า จึงมี    
พระลิขิตลงบนแผ่นทอง แล้วให้อำมาตย์นำพระราชสาส์นถวายแก่พระเจ้าปุกกุสาติ ข้อความโดยย่อว่า “บัดนี้ 
พระตถาคต ผู้อรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้า ทรงถึงพร้อมด้วยวิชชาและจรณะ เสด็จไปดี ทรงรู้แจ้งโลก ทรงเป็น
สารถีฝึกคนอย่างยอดเยี่ยม เป็นพระศาสดาของเทวดาและมนุษย์ทั้งหลาย ทรงตื่นแล้ว ทรงจำแนกพระธรรม 
เสด็จอุบัติในโลกนี้แล้ว ขอได้เสด็จออกผนวชเถิด” 

ครั้งพระเจ้าปุกกุสาติได้ทรงทราบข้อความนั้นแล้ว พระปีติอันมีกำลังอย่างยิ่งได้บังเกิดขึ้นแก่
พระองค์ ทรงอ่านอานาปานสติกัมมัฏฐานในพระราชสาส์นนั้น ยังฌานให้เกิดขึ้น ทรงยังเวลาให้ล่วงไปด้วย
ความสุขในฌาน ประมาณกึ่งเดือน ชาวพระนครจึงมาชุมนุมกัน ให้พระองค์คืนเครื่องบรรณาการ อันเป็นเหตุ 
ให้ไม่ทอดพระเนตรพระนคร ไม่พระราชทานวินิจฉัย แต่พระเจ้าปุกกุสาติเลือกที่จะออกบวชอุทิศพระพุทธเจ้า
ทั้งๆ ที่ไม่เคยพบพระศาสดา เมื่อครั้งเสด็จไปโปรด ปุกกุสาติจึงไม่ทราบว่าท่านที่แสดงธรรมอยู่ต่อหน้า คือ   
พระผู้มีพระภาค หลังจบพระธรรมเทศนา ปุกกุสาติได้ขออุปสมบทในสำนักของพระองค์ แต่มีบาตรและจีวร  
ไม่ครบ จึงกระทำประทักษิณแล้วไปแสวงหา ได้ถูกแม่โคขวิดตาย เหล่าภิกษุได้เข้าเฝ้ากราบทูลถามถึงคติที่ไป
ของปุกกุสาติ ตรัสตอบว่า  

 “ภิกษุท้ังหลาย ปุกกุสาติกุลบุตรเป็นบัณฑิต ได้บรรลุธรรมสมควรแก่ธรรมแล้ว และเธอไม่ให้
  เราลำบากเพราะเหตุแห่งธรรม เพราะโอรัมภาคิยสังโยชน์ 5 สิ้นไป ปุกกุสาติกุลบุตร จึงเป็น
  โอปปาติกะ จะนิพพานในโลกนั้น ไม่หวนกลับมาจากโลกนั้นอีก” (ม.อุ. (ไทย) 14/342/401-
  415) 

อรรถกถาจารย์ อธิบายว่า ปุกกุสาติกุลบุตรเมื่อทำกาละแล้วไปอุบัติในพรหมโลกชั้นอวิหา พอเกิด
แล้วก็บรรลุพระอรหัต  

พาวรีพราหมณ์ เป็นอดีตปุโรหิตผู้เฒ่าของพระเจ้าปเสนทิโกศล ต่อมาได้ลาออกจากตำแหน่ง
ปุโรหิต ออกบวชเป็นดาบสพร้อมด้วยศิษย์ 16 คน ตั้งสำนักสอนไตรเพทอยู่ริมฝั่งแม่น้ำโคธาวรี ระหว่างแคว้น
อัสสกะและแคว้นมุฬกะ ต่อมาพาวรีพราหมณ์ทราบว่าพระพุทธเจ้าทรงอุบัติขึ้นแล้วในโลก ต้องการทราบธรรม
เป็นศีรษะและธรรมเป็นเหตุให้ศีรษะตกไป จึงส่งศิษย์ผู้เป็นมาณพ 16 คนไปยังกรุงสาวัตถี เพ่ือเข้าเฝ้าทูลถาม
ปัญหา โดยมีอชิตมาณพเป็นหัวหน้า ภายหลังจากทรงวิสัชชนาปัญหาของมาณพครบทั้ง 16 คนแล้ว มาณพ 15 



110 วารสารพระธรรมทูต ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

คนได้บรรลุเป็นพระอรหันต์ เว้นปิงคิยมาณพซึ่งทูลถามปัญหาเป็นคนสุดท้าย และขณะฟังวิสัชชนาได้มี
ความคิดว่า “พาวรีพราหมณ์ผู้เป็นลุงของเรา ไม่ได้ฟังเทศนาอันมีปฏิภาณวิจิตรอย่างนี้” ทำให้ปิงคิยมาณพ
บรรลุเพียงอนาคามิผล เมื่อกลับมาได้พรรณนาพระพุทธคุณแก่พาวรีพราหมณ์ ขณะนั้นพระพุทธเจ้าทรงทราบ
ว่าท่านทั้งสอง มีอินทรีย์แก่กล้าแล้ว จึงทรงแผ่พระรัศมีไปแสดงพระธรรมเทศนาแก่พราหมณ์ เมื่อจบพระธรรม
เทศนา ท่านปิงคิยะตั้งอยู่ในอรหัตผล พาวรีพรหมณ์ตั้งอยู่ในอนาคามิผล (ขุ.จู.อ. (ไทย) -/117/132)  

ทั้งนี้ อรรถกถาจารย์ไม่ได้ให้รายละเอียดเกี่ยวกับความเป็นไปของพาวรีพราหมณ์ ภายหลังจาก
บรรลุอนาคามิผลแล้วว่ามีคติเป็นอย่างไร แต่สันนิษฐานว่าท่านคงดำรงขันธ์อยู่พอสมควรแก่กาลจึงละสังขาร 

หัตถกเทพบุตร ในหัตถกสูตรกล่าวว่า หัตถกเทพบุตรได้มาเข้าเฝ้าพระผู้มีพระภาคขณะประทับอยู่ 
ณ พระเชตวัน อารามของอนาถบิณฑิกเศรษฐี นครสาวัตถี กราบทูลว่าท่านยังไม่เบื่อกับการได้เข้าเฝ้า
พระพุทธเจ้า ไม่เบื่อในการฟังพระสัทธรรม ไม่เบื่อกับการบำรุงสงฆ์ ก็จุติเสียแล้ว ดังนี้   

 1. ข้าพระองค์ยังไม่อ่ิม ยังไม่เบื่อการเข้าเฝ้าพระผู้มีพระภาคก็จุติเสียแล้ว 
 2. ข้าพระองค์ยังไม่อ่ิม ยังไม่เบื่อการฟังสัทธรรมก็จุติเสียแล้ว 
 3. ข้าพระองค์ยังไม่อ่ิม ยังไม่เบื่อการบำรุงพระสงฆ์ก็จุติเสียแล้ว 
 ข้าแต่พระองค์ผู้เจริญ ข้าพระองค์ยังไม่อ่ิม ยังไม่เบื่อธรรม 3 ประการนี้แล ก็จุติเสียแล้ว   
 หัตถกเทพบุตรได้กล่าวคาถาประพันธ์ต่อไปอีกว่า “ความอ่ิมในการเฝ้าพระผู้มีพระภาค (การ

  ฟังสัทธรรม) การบำรุงพระสงฆ์จักมีในกาลไหนๆ เป็นแน่แท้ หัตถกอุบาสกยังศึกษา อธิศีลอยู่ 
  ยินดีแล้วในการฟังสัทธรรม ยังไม่อ่ิมธรรม 3 ประการ ก็ไปพรหมโลกชั้นอวิหาเสียแล้ว” 

(องฺ.ติก. (ไทย) 20/128/376-377) 
การที่ปฏิสนธิจิตของท่านหัตถกเทวบุตรไปบังเกิดที่ชั้นอวิหาภูมิ หมายความว่า ท่านได้บรรลุ

อนาคามีท่ีเทวโลกนั้น แล้วกลับมาเข้าเฝ้าพระพุทธเจ้าที่พระเชตวันวิหาร  
อนาคามีบุคคลที่บรรลุในสมัยพุทธกาล จึงนับเป็นบุคคลผู้ประกาศความมีสาระในพระพุทธศาสนา 

ที่แต่ละท่านได้ประสบด้วยตนเอง 

ภูมิของอนาคามีบุคคล 
ภพหรือภูมิในพระพุทธศาสนา หมายถึง ที่อยู่ของสัตว์ทั้งหลายที่ยังท่องเที่ยวอยู่ในสังสารวัฏ 

จำแนกตามกรรมที่แต่ละท่านได้ทำไว้ มี 31 ภูมิ คือ กามภูมิ 11 รูปภูมิ 16 อรูปภูมิ 4 โดยภูมิที่ไม่ปรากฏ
อริยบุคคลคืออบายภูมิ 4 (อยู่ในกามภูมิ11) เนื่องจากเป็นภูมิที่เป็นที่ตั้งแห่งทุกข์ หาความเจริญไม่ได้ และ
อสัญญสัตตาภูมิ เป็นภูมิที่ไม่มีจิต จึงไม่สามารถเข้าถึงความเป็นอริยะ โดยผู้ที่จะเข้าถึงความเป็นอริยบุคคลนั้น
จะต้องเป็น   ติเหตุกปุถุชนที่อยู่ในกามสุคติภูมิ 7 รูปภูมิ และอรูปภูมิ จึงกล่าวได้ว่าเว้นจากอบายภูมิและ
อสัญญสัตตาภูมิแล้ว ภูมิที่เหลือเหล่านั้นล้วนมีอริยบุคคลทั้งสิ้น มีเพียงสุทธาวาสภูมิ ที่เป็นภูมิเฉพาะของ
อนาคามีบุคคล   

อนาคามีภูมิ 
อนาคามีเป็นอริยบุคคลที่สิ้นกามราคะแล้ว  เมื่อทำกาละจะไม่กลับมาเกิดในกามาวจรภูมิ หรือ

กามภพ แต่เพราะยังมีกิเลสที่ละเอียดเหลืออยู่ จึงอุบัติในพรหมโลกอันเป็นที่อยู่ของผู้บริสุทธิ์ ที่เรียกว่า
สุทธาวาส    เป็นพรหม 5 ชั้นที่สูงสุดในรูปาวจรภูมิ คือ อวิหา อตัปปา สุทัสสา สุทัสสี อกนิฏฐา ในแต่ละชั้นจะ
ถูกกำหนดด้วยความแก่ความอ่อนของอินทรีย์แต่ละท่าน คือ 



Journal of Dhammaduta Vol. 4 No. 2 (July – December 2024) 111 
 

อวิหา เป็นที่อยู่ของท่านผู้ไม่ละที่อยู่ของตนโดยกาลเล็กน้อย คือ ผู้ดำรงอยู่นาน ไม่จุติก่อนที่จะสิ้น
อายุ ทิพยสมบัติต่างๆของท่านเหล่านี้ ย่อมมีบริบูรณ์ตลอดอายุขัย ท่านที่บังเกิดในพรหมโลกชั้นนี้ เป็นผู้มี
สัทธินทรีย์ (อินทรีย์คือศรัทธา) แก่กล้า มีความเชื่อม่ันในพระพุทธคุณ เป็นต้น อย่างมั่นคง  มีอายุ 1,000 กัป  

อตัปปา เป็นที่อยู่ของท่านผู้ไม่สะดุ้งกลัว ด้วยเหตุอะไรๆ หรือท่านที่ไม่มีความเดือดร้อนใจ 
หลักสูตรมัชฌิมอภิธรรมิกตรีอธิบายว่า หมายถึง “อตัปปพรหมทั้งหลายนั้นย่อมเข้าฌานหรือเข้าผลสมาบัติอยู่
เสมอ† นิวรณธรรมซึ่งเป็นกิเลสที่เป็นเหตุทำให้จิตเดือดร้อน ก็ย่อมไม่มีโอกาสจะเกิดขึ้น ฉะนั้นจิตใจของพรหม
นั้น   จึงมีแต่ความสงบเยือกเย็น ไม่มีความเดือดร้อนประการใด” (พระสัทธัมมโชติกะ ธัมมาจริยะ, 2565:150)   
ท่านที่บังเกิดในพรหมโลกชั้นนี้ เป็นผู้มีวิริยินทรีย์ (อินทรีย์คือวิริยะ) ความเพียรแก่กล้า มีอายุ 2,000 กัป 

สุทัสสา เป็นที่อยู่ของท่านผู้ปรากฏโดยง่าย เพราะมีรูปที่งดงามยิ่ง ท่านที่บังเกิดในพรหมโลกชั้นนี้ 
เป็นผู้มีสตินทรีย์ (อินทรีย์คือสติ) แก่กล้า เป็นผู้มีสติมั่นคง ระลึกรู้ทันอารมณ์ต่างๆอย่างฉับไว รวดเร็ว และสติ
ที่เป็นไปในสติปัฏฐานทั้ง 4 มีความคล่องแคล่วชำนาญเป็นพิเศษ มีอายุ 4,000 กัป 

สุทัสสี เป็นที่อยู่ของท่านผู้เห็นได้โดยง่าย เพราะเป็นผู้มีความเห็นหมดจดด้วยดี หรือผู้เห็นได้
ชัดเจนประจักษ์แจ้งแก่สายตาของบุคคลทั้งหลาย ท่านที่บังเกิดในพรหมโลกชั้นนี้เป็นผู้มีสมาธินทรีย์ (อินทรีย์
คือสมาธิ) ที่แก่กล้า เป็นผู้มีความชำนาญในสมาธิ ในฌานที่ท่านได้บรรลุ มีอายุ 8,000 กัป   

อกนิฏฐา เป็นที่อยู่ของท่านที่ไม่มีความต่ำต้อย เพราะเป็นผู้มีสมบัติอย่างอุกฤษฏ์ ท่านที่บังเกิดใน
พรหมโลกชั้นนี้ เป็นผู้มีปัญญินทรีย์ (อินทรีย์คือปัญญา) แก่กล้า ท่านสามารถมองสิ่งทั้งหลายตามความเป็นจริง 
มีอายุ 16,000 กับ (มูลนิธิภูมิพโลภิกขุ 2565 : 39) 

ทั้งนี้ อนาคามีผู้เกิดในสุทธาวาสภูมิใดภูมิหนึ่ง มีอวิหาเป็นต้น ยังไม่บรรลุพระอรหัต เมื่อจุติจะไม่
ไปเกิดในรูปภูมิ หรืออรูปภูมิอ่ืนๆ และจะไม่เกิดซ้ำภูมิเดิม ไม่เกิดในภูมิที่ต่ำกว่า ส่วนอกนิฏฐพรหม จะไม่
บังเกิดในภูมิอ่ืนอีกเลย และต้องปรินิพพานในอกนิฏฐาภูมินี้เท่านั้น สุทธาวาสจึงเป็นภูมิที่ไม่เคยมีพระโพธิสัตว์
เกิดขึ้น ดังคำปรารภของพระวิปัสสีพุทธเจ้าว่า“เทวโลกชั้นสุทธาวาสที่เราไม่เคยอยู่มาเลยตลอดกาลนานนี้ 
ไม่ใช่ใครๆจะเข้าถึงได้โดยง่าย ยกเว้นเหล่าเทพชั้นสุทธาวาส” (ที.ม. (ไทย) 10/91/51) 

คุณสมบัติในการเข้าถึงสุทธาวาสภูม ิ
สุทธาวาส แปลว่า ที่อยู่ของท่านผู้บริสุทธิ์ เป็นภูมิที่มีลักษณะพิเศษต่างจากภูมิอ่ืน ปรากฏในอรรถ

กถามโนรถปูรณี สัตตวิญญาณัฏฐิติสูตร ความว่า “เหล่าพรหมชั้นดำรงอยู่ในฝ่ายวิวัฏฏะ ไม่ใช่ดำรงอยู่ตลอด
กาล ทั้ งปวง คือไม่เกิดขึ้นในโลกที่ว่างจากพระพุทธเจ้าตลอด 100,000 กัปบ้าง 1 อสงไขยบ้าง เมื่อ
พระพุทธเจ้าทั้งหลายเสด็จอุบัติขึ้นเท่านั้น ย่อมเกิดขึ้นในภายในเขตกำหนด 16,000 กัป” (อง.สตฺตก.อ. (ไทย) 
-/44-45/258) หมายความว่า ในยุคที่ว่างจากพระพุทธศาสนา ท่านที่เป็นพระอรหันต์อยู่ก่อนในชั้นสุทธาวาส
นั้น ปรินิพพานไปตามลำดับ เมื่อพระอรหันต์องค์สุดท้ายในภูมินั้นปรินิพพานแล้ว สุทธาวาสภูมิทั้ง 5 จะ
อันตรธานไป เพราะไม่มีอนาคามีผู้ทำกาละจากภูมิอ่ืนมาบังเกิด  

นอกจากนี้สุทธาวาสแต่ละชั้น ยังสามารถไปมาหาสู่กันได้ ต่างจากเทวภูมิที่เทวดาชั้นล่าง ไม่
สามารถขึ้นไปยังเทวภูมิเบื้องสูงกว่าตนได้ ดังปรากฏในมหาปาทนสูตร ทีฆนิกาย มหาวรรค ความว่า  
  ครั้งนั้น เราพร้อมกับเหล่าเทพชั้นอวิหา ได้เข้าไปหาเหล่าเทพชั้นอตัปปาถึงที่อยู่  เราพร้อม
  กับเหล่าเทพชั้นอวิหาและชั้นอตัปปา ได้เข้าไปหาเหล่าเทพชั้นสุทัสสาถึงที่อยู่   เราพร้อมกับ
  เหล่าเทพชั้นอวิหา ชั้นอตัปปาและชั้นสุทัสสา ได้เข้าไปหาเหล่าเทพชั้นสุทัสสีถึงท่ีอยู่ ครั้ง นั้น

 
† เป็นที่น่าสงัเกตว่า ภมูินีเ้ป็นภมูิของผูม้ีวิริยินทรียแ์ก่กลา้ การเขา้ผลสมาบติัอยู่เสมอ ดงัที่อธิบายโดยหลกัสตูรมชัฌิมอภิธรรมิกตรีนัน้ 
น่าจะเป็นคณุสมบติัของผูท้ี่เกิดในสทุสัสีภมูิ ภมูิของผูม้ีสมาธินทรียแ์ก่กลา้ มากกว่า (ผูเ้ขียน)  



112 วารสารพระธรรมทูต ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

  เราพร้อมกับเหล่าเทพชั้นอวิหา ชั้นอตัปปา ชั้นสุทัสสา และชั้นสุทัสสีได้เข้าไปหาเหล่าเทพชั้น
  อกนิฏฐาถึงที่อยู่. (ที.ม. (ไทย) 10/92/53) 
อนึ่ง สุทธาวาสภูมิเป็นภูมิที่มีปฏิสนธิจิตของอนาคามีบุคคลเพียงอย่างเดียว หมายถึง ปฏิสนธิจิตของผู้ที่เกิดใน
ภูมินี้จะต้องบรรลุอนาคามีมาแล้วเท่านั้น ส่วนผู้บรรลุอนาคามีในปวัตติกาล สามารถเกิดได้ทุกภูมิ ยกเว้น
อบายภูมิและอสัญญสัตตาภูมิ จึงกล่าวได้ว่าคุณสมบัติสำคัญของการเกิดในสุทธาวาส คือ ท่านผู้นั้นจะต้อง
สำเร็จเป็นอนาคามีบุคคล  

ทั้งนี้ในสักกปัญหสูตร ทีฆนิกาย ได้กล่าวถึงการเกิดขึ้นของอนาคามีนอกสุทธาวาส สรุปความว่า      
โคปกเทวบุตร บุตรของท้าวสักกะ อดีตเคยเป็นอุบาสิกาชื่อ โคปิกา เมื่อครั้งเป็นมนุษย์ได้อุปัฏฐากภิกษุในสำนัก
ของพระพุทธเจ้า เมื่อภิกษุนั้นทำกาละลงได้ไปเกิดเป็นคนธรรพ์ เป็นเทพชั้นต่ำทำหน้าที่เป็นคนรับใช้เทวดา       
ชั้นดาวดึงส์  โคปกเทวบุตรจึงเข้าไปได้ตักเตือน อดีตภิกษุนั้นได้สติ ระลึกถึงคำสอนของพระโคดม ตั้งความ
เพียร ทำปฐมฌานที่เคยได้ให้เป็นบาท แล้วพิจารณาสังขารทั้งหลาย เห็นโทษในกาม ตัดกามสังโยชน์ แล้วจุติ
ในทันใดนั้นเอง บังเกิดในพรหมโลกชั้นพรหมปุโรหิตา (ที.ม. (ไทย) 10/353-354/280-284) 

สอดคล้องกับคัมภีร์สัทธัมมปกาสินี ทิฏฐิกถา ปฏิสัมภิทามรรค ที่กล่าวว่านอกจากสุทธาวาสภูมิ
แล้ว อนาคามีสามารถเกิดในรูปภูมิหรืออรูปภูมิอ่ืนได้ เพราะท่านยังมีความพอใจยินดีในรูปราคะ อรูปราคะ ที่
จัดอยู่ในสังโยชน์เบื้องสูง ดังนี้ 
  “พระอนาคามี 5 เหล่านี้ ท่านกล่าวหมายเอาพระอนาคามีผู้เข้าถึงพรหมโลกชั้นสุทธาวาส
  ก็พระอนาคามีทั้งหลายเมื่อจำนงอยู่ย่อมบังเกิดแม้ในรูปภพและอรูปภพที่เหลือได้ เพราะยัง
  ละรูปราคะและอรูปราคะไม่ได้  ส่วนพระอนาคามีทั้งหลายผู้บังเกิดในชั้นสุทธาวาสแล้ว ย่อม
  ไม่ไปบังเกิดในภพอ่ืน” (ขุ.ป.อ. (ไทย) - /151/109) 
เช่นเดียวกับสัมโมหวิโนทินี อรรถกถาวิภังคปกรณ์ ที่กล่าวถึงภูมิของอนาคามีว่า  
  พระอนาคามีผู้บังเกิดในปฐมฌานภูมิ ชำระพรหมโลก 9 ดำรงอยู่ในพรหมโลกชั้นสูงสุดแล้ว
  จึงปรินิพพาน. เทวโลกทั้ง 3 เหล่านี้ คือ เวหัปผลา อกนิฏฐา เนวสัญญานาสัญญายตนะ ชื่อ
  ว่าเสฏฐภพ (ภพอันประเสริฐที่สุด). เหล่าพระอนาคามีในภพทั้ง 3 เหล่านี้ จะไม่ไปสู่ภพเบื้อง
  บนและไม่ลงมาสู่ภพเบื้องต่ำ ย่อมปรินิพพานในภพนั้นๆนั่นเอง. (อภิ.วิ.อ.(ไทย)-/1028/868) 
จะเห็นได้ว่าอนาคามีผู้ได้ปฐมฌานจะต้องอยู่ในพรหมโลกทั้ง 9 จึงจะปรินิพพาน และพระอริยบุคคลที่อยู่ใน 
ภวัคคภูมิทั้งสาม (เว้นอกนิฏฐอนาคามี) เมื่อสิ้นอายุแต่ยังไม่บรรลุอรหัต จะอุบัติในภูมิเดิม จนกว่าจะสำเร็จเป็น
พระอรหันต์และปรินิพพานในภูมินั้น ซึ่งหมายถึงพระอริยบุคคลเบื้องต่ำคือ พรหมโสดาบัน และพรหม
สกทาคามี  ที่อยู่ในเวหัปผลาภูมิ และเนวสัญญานาสัญญายตนภูมิ เพราะพระอริยบุคคลเหล่านี้ เป็นผู้ได้ชื่อว่า
ฌานลาภีอนาคามี (ผู้ไม่กลับมาเพราะได้ฌาน)  

จากหลักฐานที่ยกมาข้างต้น อาจสรุปได้ว่า คุณสมบัติอีกประการหนึ่งของอนาคามีที่จะเกิดใน
สุทธาวาสได้นั้น จะต้องเป็นผู้ที่ได้ ปัญจมฌาน นอกนั้นจะอุบัติในภูมิอ่ืนๆ ซึ่งสอดคล้องกับการตีความคาถา 
“อนาคามิโน ปน สุทฺธาวาเสสุ อุปปชฺชนตีติ ฯลฯ ส่วนอนาคามีทั้งหลาย ย่อมเกิดขึ้นในชั้นสุทธาวาส จตุตถ
ฌานภูมิ ฯลฯ” (มูลนิธิภูมิพโลภิกขุ, 2565:95) ในคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ ของหลักสูตรชั้นมัชฌิมอาภิธรรม   
มิกะตรีอภิธรรมโชติกะวิทยาลัย (พระสัทธัมมโชติกะ ธัมมาจริยะ,2565:251) และคู่มือการศึกษาพระ
อภิธัมมัตถสังคหะ ปริจเฉท 5 มูลนิธิแนบมหานีรานนท์ (วรรณสิทธิ ไวทยะเสวี,2559:319) ที่ตีความคาถานี้ว่า 
“พระคาถานี้หากแสดงให้สมบูรณ์แล้วจะต้องแสดงว่า “อนาคามิโน ปน ปญฺจมชฺฌานํ ภาเวตฺวา สุทฺธาวาเสสุ 
อุปปชฺชนติ ซึ่งมีความหมายว่า “พระอนาคามีบุคคลเท่านั้น เมื่อใดเจริญปัญจมฌานให้เกิดขึ้นแล้ว ย่อมไป
บังเกิดในสุทธาวาสภูมิ 5”  



Journal of Dhammaduta Vol. 4 No. 2 (July – December 2024) 113 
 

นอกจากนี้ สำนักเรียนทั้งสองได้อธิบายคุณสมบัติของผู้จะอุบัติในสุทธาวาสว่า ต้องประกอบด้วย
เงื่อนไข 3 ประการ คือ ต้องเป็นอนาคามีบุคคล ต้องได้ปัญจมฌาน และต้องมีอินทรีย์ทั้ง 5 อย่างใดอย่างหนึ่ง
แก่กล้า รวมถึงอธิบายว่า แม้อนาคามีผู้ได้ปัญจมฌาน แต่มีอินทรีย์ 5 เป็นไปอย่างธรรมดา อนาคามีเหล่านั้น 
จะไปบังเกิดในเวหัปผลาภูมิ และหากอนาคามีผู้นั้นไม่ได้ ปัญจมฌาน หรือเป็นสุกขวิปัสสโก จะไปเกิดตามฌาน
ที่ตนได้ (มัคคสิทธิฌาน) ถ้าได้ปฐมฌานจะไปเกิดในปฐมฌานภูมิ ได้ทุติยฌานจะไปเกิดในทุติยฌานภูมิ 
(พระสัทธัมมโชติกะ ธัมมาจริยะ, 2565: 251-252) 

อย่างไรก็ตาม จากข้อความในคาถาเดียวกันนี้เอง พระอาจารย์แลดีสยาดอหรือพระญาณธชะ ผู้
รจนาคัมภีร์ปรมัตถทีปนี (อธิบายความในอภิธัมมัตถสังคหะ) ได้อธิบายคาถานี้ว่า  
  คำว่า อนาคามิโน ปน สุทฺธาวาเสสุ อุปปชฺชนตีติ (ส่วนพระอนาคามี ย่อมไปอุบัติในหมู่ 
  พรหมชั้นสุทธาวาส) มีความหมายว่า “พระอนาคามีเท่านั้นย่อมไปอุบัติในหมู่พรหมชั้น 
  สุทธาวาส มิใช่พระอริยบุคคลเหล่าอ่ืน มีพระสกทาคามีเป็นต้น  ข้อความนี้ได้ปฏิเสธการที่
  พระอนาคามีไปอุบัติในพรหมโลกชั้นอ่ืน” (เลดีสยาดอ. พระคันธสาราภิวงศ์(แปล), 2555. 
  582 
จะเห็นได้ว่าการตีความคุณสมบัติของอนาคามี ที่จะไปอุบัติที่สุทธาวาสนั้น มีคำอธิบายที่แตกต่างกัน คือ ไม่ว่า  
ผู้นั้นจะได้ปัญจมฌานหรือไม่ หากสำเร็จเป็นอนาคามีบุคคลแล้ว เมื่อทำกาละจะบังเกิดที่สุทธาวาส ไม่อุบัติใน
ภูมิอ่ืน และคำอธิบายว่า ผู้ที่จะเข้าถึงสุทธาวาสได้จะต้องเป็นอนาคามีบุคคลผู้ได้ปัญจมฌาน และมีอินทรีย์    
แก่กล้า หากขาดคุณสมบัติข้อใดข้อหนึ่งจะไปอุบัติตามคุณสมบัติที่ท่านได้  
 ในขณะที่อภิธัมมัตถวิภาวินีฏีกา อธิบายการอุบัติของอนาคามีที่อาจตีความได้ว่า อนาคามีจะต้อง     
ไปเกิดตามภูมิของฌาน ดังนี้  
  “อนาคามิโน ปน กามราคสฺส สพฺพโส ปหีนตฺตา กามภเวสุ นิกนฺตึ น อุปฺปา เทน ฺ
  ตีติ กามโลกวชฺชิเต ยถาลทฺธชฺฌานภูมิภูเตยตฺถ กตฺถจิ นิพฺพตฺตนฺติ. 
  ส่วนพระอนาคามีบุคคลทั้งหลาย ย่อมไม่ยังความติดใจในกามภพให้เกิดขึ้น เพราะละ 
  กามราคะได้สิ้นเชิง เพราะเหตุนั้นจึงบังเกิดในที่ใดที่หนึ่ง ซึ่งเป็นภูมิของฌานตามที่ได้แล้ว
  เว้นโลกที่เป็นกามาวจร” (มูลนิธิภูมิพโลภิกขุ, 2565:96-97) 
แต่พระฏีกาจารย์ได้ขยายความต่อไปว่า  
  “สุทฺธาวาเสสุ หิ อนาคามิโนเยว นิพฺพตฺตนฺตีติ นิยโม อตฺถิ. เต ปน อญฺญตฺถ น   
  นิพฺพตฺตนฺตีติ นิยโม นตฺถิ. เอวญฺจ กตฺวา วุตฺตํ อาจริเยน.  
  ความจริง มีการกำหนดแน่นอนว่า เฉพาะพระอนาคามีบุคคลเท่านั้น ย่อมบังเกิดในพวก 
  พรหมชั้นสุทธาวาส. แต่ไม่มีการกำหนดแน่นอนว่า อนาคามีบุคคลเหล่านั้น ย่อมไม่บังเกิด    
  ในที่อ่ืน. ก็เพราะอธิบายความดังกล่าวแล้วอย่างนี้ ท่านอาจารย์จึงกล่าวไว้ว่า  
  สุทฺธาวาเสสฺวนาคามิ  ปคฺคลาโวปปชฺชเร  
  กามธาตุมฺหิ ชายนฺติ  อนาคามิวิวชฺชิตาติ. 
  เฉพาะอนาคามีบุคคลทั้งหลาย ย่อมเกิดในพวกพรหมชั้นสุทธาวาสเท่านั้น บุคคลทั้งหลาย
  เว้นอนาคามีบุคคลเสีย ย่อมเกิดในกามธาตุ. (เรื่องเดียวกัน) 
และได้อธิบายเพิ่มท้ายข้อความนี้ว่า  
  “สุกฺขวิปนฺสกาปิ ปเนเต มรณกาเล เอกนฺเตเนว สมาปตฺตึ นิพฺพตฺเตนฺติ สมาธิมฺหิ   
  ปริปูรการิภาวโตติ ทฏฺฐฺพฺพํ. พึงเห็นความหมายว่า แต่อนาคามีบุคคลเหล่านี้ แม้เป็น 



114 วารสารพระธรรมทูต ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

  สุกขวิปัสสกในเวลาใกล้ตาย ก็ย่อมทำสมาบัติให้บังเกิดได้ โดยแน่นอนแท้ เพราะเป็นผู้มี 
  ปกติทำให้บริบูรณ์ในสมาธิ” (เรื่องเดียวกัน) 
ข้อความนี้สันนิษฐานได้ว่า สุกขวิปัสสกอนาคามี คือท่านที่บรรลุมรรค 3 ด้วยการเจริญปัญญาเพียงอย่างเดียว 
เมื่อใกล้ตายจะต้องได้ฌานทั้งสิ้น ไม่ว่าอนาคามีผู้นั้นจะเคยบำเพ็ญฌานมาก่อนหรือไม่ก็ตาม โดยสมเด็จ    
พระพุทธโฆษาจารย์ (ประยุทธ์ ปยุตฺโต) ได้ให้ความหมายคำว่า “สมาบัติ” ว่าหมายถึง รูปฌาน 4 และอรูป
ฌาน 4 ดังนี้  
  “ภาวะที่สงบประณีตซ่ึงพึงเข้าถึง; สมาบัติมีหลายอย่าง เช่น ฌานสมาบัติ ผลสมาบัติ  
  อนุปุพพวิหารสมาบัติ เป็นต้น สมาบัติที่กล่าวถึงบ่อยคือ ฌานสมาบัติ กล่าวคือ  สมาบัติ 8 
  อันได้แก่ รูปฌาน 4 และอรูปฌาน 4 ถ้าเพ่ิมนิโรธสมาบัติ ต่อท้ายสมาบัติ 8 นี้ รวมเรียกว่า
  อนุปุพพวิหารสมาบัติ 9” (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2563:403) 
ซึ่งสอดคล้องกับพระพุทธพจน์ที่ทรงแสดงในสอุปาทิเสสสูตร ว่าอนาคามีเป็นผู้มีปกติทำสมาธิให้บริบูรณ์ ดังนี้  
  1. บุคคลบางคนในโลกนี้เป็นผู้มีปกติทำศีลให้บริบูรณ์ มีปกติทำสมาธิให้บริบูรณ์ มีปกติทำ
  ปัญญาพอประมาณ เพราะสังโยชน์เบื้องต่ำ 5 ประการสิ้นไป เขาจึงเป็นอันตราปรินิพพายี   
  นี้เป็นบุคคลจำพวกที่ 1 ผู้เป็นสอุปาทิเสส เมื่อตายไป ก็พ้นจากนรกได้ พ้นจากกำเนิดสัตว์
  ดิรัจฉานได้ พ้นจากเปรตวิสัยได้ พ้นจากอบาย ทุคติ และวินิบาตได้ 
  2. บุคคลบางคนในโลกนี้เป็นผู้มีปกติทำศีลให้บริบูรณ์ มีปกติทำสมาธิให้บริบูรณ์ มีปกติทำ 
  ปัญญาพอประมาณ เพราะสังโยชน์เบื้องต่ำ 5 ประการสิ้นไป เขาจึงเป็นอุปหัจจปรินิพพายี 
  ฯลฯ  
  3. บุคคลบางคนในโลกนี้ ฯลฯ จึงเป็นอสังขารปรินิพพายี ฯลฯ 
  4. บุคคลบางคนในโลกนี้ ฯลฯ จึงเป็นสสังขารปรินิพพายี ฯลฯ 
  5. บุคคลบางคนในโลกนี้ ฯลฯ จึงเป็นอุทธังโสตอกนิฏฐคามี ฯลฯ  
(องฺ.นวก. (ไทย) 23/12/457) 
อีกท้ังทรงกล่าวถึงการบรรลุอรหัตตผลของอนาคามีบุคคล ในอเวจจัปปสันนสูตร อังคุตตรนิกาย ความว่า  
  ภิกษุทั้งหลาย บุคคลเหล่าใดเหล่าหนึ่ง เลื่อมใสอย่างไม่หวั่นไหวในเรา บุคคลเหล่านั้นทั้งหมด
  เป็นโสดาบัน บรรดาบุคคลผู้เป็นโสดาบันเหล่านั้น บุคคล  5 จำพวก มีความสำเร็จในโลกนี้ 
  และบุคคล 5 จำพวกละโลกนี้ไปแล้วจึงมีความสำเร็จ  
  บุคคล 5 จำพวกไหนบ้าง มีความสำเร็จในโลกนี้ คือ 1. พระสัตตักขัตตุปรมโสดาบัน 2. พระ  
  โกลังโกลโสดาบัน 3.พระเอกพีชีโสดาบัน 4. พระสกทาคามี 5.พระอรหันต์ในปัจจุบัน บุคคล 
  5 จำพวกนี้ มีความสำเร็จในโลกนี้  
  บุคคล 5 จำพวกไหนบ้าง ละโลกนี้ไปแล้วจึงมีความสำเร็จ คือ 1. พระอนาคามีผู้อันตรา 
  ปรินิพพายี  2. พระอนาคามีผู้อุปหัจจปรินิพพายี 3. พระอนาคามีผู้อสังขารปรินิพพายี  
  4. พระอนาคามีผู้สสังขารปรินิพพายี 5. พระอนาคามีผู้อุทธังโสโตอกนิฏฐคามี บุคคล 5 
  จำพวกนี้ละโลกนี้ไปแล้วจึงมีความสำเร็จ.... (องฺ.ทสก. (ไทย) 24/64/142-143) 
และพบข้อความที่มีความหมายเดียวกับพระพุทธพจน์ที่ตรัสไว้ข้างต้น ในทิฏฐิกถา ปฏิสัมภิทามรรค และ 
ปุคคลบัญญัติ อภิธรรมปิฏก เช่นกัน ซึ่งบุคคล 5 จำพวกละโลกนี้ไปแล้วจึงมีความสำเร็จนั้น เป็นคุณสมบัติของ
อนาคามีบุคคล ที่จุติจากโลกนี้จะไปบังเกิดในสุทธาวาสภูมิ เป็นอนาคามีประเภทใดประเภทหนึ่ง และ
ปรินิพพานในภูมินั้นๆ 



Journal of Dhammaduta Vol. 4 No. 2 (July – December 2024) 115 
 

นอกจากนี้ พบว่าทรงกล่าวถึงการไปอุบัติยังสุทธาวาสของอนาคามีบุคคลทั้งหลาย ไม่ว่าผู้นั้นจะได้
ฌานระดับใด ในทุติยนานากรณสูตร ความว่า 
   ภิกษุทั้งหลาย บุคคล 4 จำพวกนี้มีปรากฏอยู่ในโลก บุคคล 4 จำพวกไหนบ้าง คือ 
  1. บุคคลบางคนในโลกนี้สงัดจากกามและอกุศลธรรมทั้งหลายแล้วบรรลุปฐมฌานที่มีวิตก
  วิจาร ปีติ และสุขอันเกิดจากวิเวกอยู่ เขาพิจารณาเห็นธรรมทั้งหลาย คือ รูป เวทนา สัญญา 
  สังขาร วิญญาณที่มีอยู่ในปฐมฌานนั้นโดยความไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เสียดแทง เป็นดังหัวฝี เป็น
  ดังลูกศร เป็นสิ่งคับแค้น เบียดเบียน ไม่เชื่อฟัง ต้องแตกสลายไป ว่างเปล่า ไม่อยู่ในอำนาจ 
  หลังจากตายแล้ว เขาย่อมเข้าถึงความเป็นผู้อยู่ ร่วมกับพวกเทวดาชั้นสุทธาวาส การ
  เข้าถึงนีไ้ม่ใช่มีอยู่ทั่วไปกับปุถุชนทั้งหลาย 
  2. บุคคลบางคนในโลกนี้ เพราะวิตกวิจารสงบระงับไป บรรลุทุติยฌาน ฯลฯ 
  3. บุคคลบางคนในโลกนี้ เพราะปีติจางคลายไป มีอุเบกขา มีสติสัมปชัญญะ เสวยสุขด้วย
  นามกาย บรรลุตติยฌาน ฯลฯ 
  4. บุคคลบางคนในโลกนี้ เพราะละสุขและทุกข์ได้ เพราะโสมนัสและโทมนัสดับไปก่อนแล้ว 
  บรรลุจตุตถฌาน ฯลฯ อยู่ เขาพิจารณาเห็นธรรมทั้งหลาย คือ รูป เวทนา สัญญา สังขาร 
  วิญญาณท่ีมีอยู่ในจตุตถฌานนั้นโดยความไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เสียดแทง เป็นดังหัวฝี เป็นดัง
  ลูกศร เป็นสิ่งคับแค้น เบียดเบียน ไม่เชื่อฟัง ต้องแตกสลายไป ว่างเปล่า ไม่อยู่ในอำนาจ  
  หลังจากตายแล้ว เขาย่อมเข้าถึงความเป็น ผู้อยู่ร่วมกับพวกเทวดาชั้นสุทธาวาส การ 
  เข้าถึงนี้ไม่ใช่มีอยู่ทั่วไปกับปุถุชนทั้งหลาย ภิกษุทั้งหลายบุคคล 4 จำพวกนี้แล มีปรากฏอยู่ใน
  โลก. (องฺ.จตุกฺก. (ไทย) 21/124/189-190) 

พุทธพจน์นี้ทรงหมายถึงบุคคลผู้ทำฌานใดฌานหนึ่งให้เป็นบาท แล้วยกจิตขึ้นสู่วิปัสสนา พิจารณา
สังขารทั้งหลายโดยความไม่เที่ยง ละกามสังโยชน์ได้แล้ว เมื่อละจากโลกนี้จะอุบัติในสุทธาวาสภูมิ  

ทั้งนี้ คุณสมบัติเฉพาะของพระอนาคามีและพระอรหันต์ในปัญจโวการภพ ผู้ได้สมาบัติ 8 คือผู้มี
ปัญญาในการระงับสังขาร 3 ด้วยญาณจริยา 16 และด้วยสมาธิจริยา 9 ประกอบด้วยสมถะพละและวิปัสสนา
พละ จะสามารถเข้านิโรธสมาบัติได้ (ยกเว้นอนาคามีและพระอรหันต์ ผู้เป็นสุขวิปัสสก) แม้ว่าการได้อรูปฌาน
จะเป็นเหตุให้เมื่อจุติแล้วจะไปอุบัติยังอรูปภูมิก็ตาม แต่พระอนาคามีผู้นั้นเมื่อจุติแล้วจะไปอุบัติยังสุทธาวาสชั้น
ใดชั้นหนึ่ง ตามอินทรีย์ที่ท่านได้  โดยไม่รวมถึงอนาคามีผลบุคคลและอรหัตตผลบุคคล ที่เกิดในปวัตติกาลใน
อรูปภูมิ เพราะไม่มีการเกิดขึ้นแห่งรูปปฐมฌาน จึงไม่สามารถเข้านิโรธสมาบัติ (ขุ.ป.อ. (ไทย ภาค1) - /- /427-
428) 

จากหลักฐานที่ปรากฏในคัมภีร์ต่างๆ นั้น อาจกล่าวได้ว่า คุณสมบัติของผู้จะอุบัติในสุทธาวาส มี
เพียงข้อเดียว คือ ผู้นั้นจะต้องสำเร็จเป็นอนาคามีบุคคลมาแล้ว ไม่ว่าท่านจะได้ฌานหรือไม่ก็ตาม (สุกขวิปัสสก 
อนาคามี) เนื่องจากคุณธรรมสำคัญที่ท่านสามารถละกิเลส คือสังโยชน์เบื้องต่ำได้เด็ดขาดด้วยอริยมรรค       
ไม่กำเริบอีก เป็นสมุจเฉทปหาน ในขณะที่ฌานชั้นต่างๆ เป็นเพียงวิขัมภนปหาน ธรรมนั้นยังกำเริบได้ มีกาม
ฉันท์และพยาบาท เป็นต้น ซึ่งเป็นนิวรณธรรมที่อนาคามีบุคคลสามารถละได้เด็ดขาดแล้ว พระอนาคามีจึงมอง
โลกต่างไปจากปุถุชน ที่มีจิตชุ่มด้วยกามกิเลส ความประณีตของจิตของอนาคามีบุคคล จึงมีมากกว่าจิตที่อยู่ใน
โลกียฌาน เพราะเป็นโลกุตตรจิตที่พ้นจากการถูกกำหนดเขตโดยตัณหาทั้ง 3 ที่เรียกว่าโลกุตตรอวัตถาภูมิ 

นอกจากนี้ วิจิกิจฉาที่ท่านละได้ตั้งแต่โสดาปัตติมรรคนั้น ก็ไม่อาจกล่าวว่า ผู้ละวิจิกิจฉาได้แล้วเป็น
ผู้ไม่มีสัทธินทรีย์แก่กล้า การกำหนดว่า “อนาคามีผู้ได้ปัญจมฌาน แต่มีอินทรีย์ 5 เป็นไปอย่างธรรมดา 
อนาคามีเหล่านั้นจะไปบังเกิดในเวหัปผลาภูมิ” จึงเป็นคำกล่าวที่ไม่สอดคล้องกับการบรรลุมรรคผล เนื่องจาก



116 วารสารพระธรรมทูต ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

อริยบุคคลทั้งหลายจะต้องมีอินทรีย์อย่างใดอย่างหนึ่งแก่กล้า ในการทำให้ท่านเหล่านั้น ก้าวข้ามความเป็น
ปุถุชน ดังที่เสด็จไปโปรดปิงคิยมาณพ และพาวรีพราหมณ์ ขณะนั้นพระองค์ทรงทราบว่าท่านทั้งสองมีอินทรีย์
แก่กล้าแล้ว จึงทรงแผ่พระรัศมีไปแสดงพระธรรมเทศนาแก่พราหมณ์ จนทั้งสองท่านได้เป็นอริยบุคคล 
นอกจากนี้ในเอกพีชีสูตร ทรงแสดงว่าพระอนาคามีมีอินทรีย์อ่อนกว่าพระอรหันต์ ผู้มีอินทรีย์ 5 บริบูรณ์ 
เท่านั้น ดังนี้  
  “ภิกษุท้ังหลาย อินทรีย์ 5 ประการนี้  คือ สัทธินทรีย์ ฯลฯ ปัญญินทรีย์ บุคคล เป็น 
  พระอรหันต์เพราะมีอินทรีย์ 5 ประการนี้ครบถ้วนบริบูรณ์ บุคคลเป็นพระอนาคามีผู้อันตรา
  ปรินิพพายี เพราะมีอินทรีย์อ่อนกว่าพระอรหันต์นั้น บุคคลเป็นพระอนาคามีผู้อุปหัจจปรินิพ
  พายีเพราะมีอินทรีย์อ่อนกว่าพระอนาคามีผู้อันตราปรินิพพายีนั้น.” (สํ.ม.(ไทย)19/494/304) 

ในขณะที่วิสุทธิมรรค ได้กล่าวถึงเรื่องนี้ว่า “พระอริยบุคคล ชื่อว่า อนาคามี เพราะไม่มาสู่โลกนี้
ด้วยอำนาจปฏิสนธิ คำว่า ด้วยอำนาจความต่างแห่งอินทรีย์ คือด้วยความหย่อนและยิ่งแห่งอินทรีย์บ่มวิมุตติ มี
ศรัทธาเป็นต้น” (สิริ เพ็ชรไชย (แปล), 2559:1061) ซึ่งอินทรีย์บ่มวิมุตติคืออินทรีย์ที่ทำให้ท่านหลุดพ้น เช่น 
อริยบุคคลประเภทปัญญาวิมุต อาสวะสิ้นไปเพราะเห็นด้วยปัญญา (ปัญญินทรีย์) อริยบุคคลประเภทสัทธาวิมุต 
อาสวะสิ้นไปเพราะเห็นด้วยปัญญาที่มีศรัทธาเป็นตัวนำ(สัทธินทรีย์) เป็นต้น อนาคามีแต่ละท่านจึงเป็นผู้มี
อินทรีย์ 5 อย่างใดอย่างหนึ่งแก่กล้ารองจากพระอรหันต์เป็นปกติ  ดังพระพุทธพจน์ที่ได้ทรงแสดงไว้ 

สรุป 
การอธิบายคติของอนาคามีบุคคลนั้นเป็นพุทธวิสัยส่วนพระองค์ เป็นเรื่องไกลตัวนอกเหนือ

ประสบการณ์ของปุถุชนที่จะชี้ชัดลงไปได้ อีกทั้งการกล่าวถึงอนาคามีนอกสุทธาวาส เหตุเพราะท่านเหล่านั้น
ไม่ได้ปัญจมฌาน เช่น คำกล่าวของโคปกเทวบุตรที่กล่าวถึงการเกิดในพรหมโลกชั้นพรหมปุโรหิตา ของ
คนธรรพ์อดีตภิกษุภายหลังบรรลุอนาคามี ที่ปรากฏในสักกปัญหสูตร เป็นต้น หรืออนาคามีผู้มีอินทรีย์ไม่แก่
กล้าจะอุบัติในเวหัปผลาภูมิ ในหลักสูตรอภิธรรมโชติกวิทยาลัย เป็นต้นนั้น ควรตั้งข้อสังเกตว่า หากอนาคามี
สามารถปฏิสนธิในภูมิอ่ืนได้ จะสงเคราะห์ท่านเหล่านั้นลงในอนาคามีประเภทใด และหากมีปฏิสนธิจิตของ
อนาคามีนอกสุทธาวาสภูมิแล้ว เหตุใดไม่ทรงแสดงประเภทของอนาคามีที่อุบัตินอกสุทธาวาสไว้ ดังนั้น 
คำอธิบายที่ยกมาข้างต้นเกี่ยวกับคติของอนาคามี จึงกล่าวได้ว่าเป็นวาทะของบุคคลอื่น เป็นอาจาริยวาทะ ที่ไม่
อาจขัดแย้งกับพระพุทธพจน์ ซึ่งตรัสแสดงไว้ดีแล้ว ไม่ว่าด้วยประการใดๆ อีกทั้งความเป็นอนาคามี ก็ไม่อาจถูก
จำกัดด้วยโลกียธรรมในการเข้าถึงสุทธาวาส ด้วยเหตุนี้อนาคามีบุคคลจึงเป็นผู้ไม่ปฏิสนธิในภูมิอ่ืน นอกจาก
สุทธาวาสภูมิ ที่กล่าวได้ว่าเป็นภูมิของผู้ไม่กลับมา 

เอกสารอ้างอิง 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระสุตตันตปิฏก.  กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ มหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย.  
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระอภิธรรมปิฎก. กรุงเทพมหานคร: โรง พิมพ์มหา จุฬา

ลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.(2560). อรรถกถาภาษาไทย พระสุตตันตปิฎก.  กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2560). อรรถกถาภาษาไทย พระอภิธรรมปิฎก. กรุงเทพมหานคร:  โ ร ง

พิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  



Journal of Dhammaduta Vol. 4 No. 2 (July – December 2024) 117 
 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2556). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 24:โรง
พิมพ์พระพุทธศาสนาของธรรมสภา. น.81. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2563). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ครั้งที่ 15. 
สหธรรมิก:กรุงเทพฯ น.403. 

พระสัทธัมมโชติกะ ธัมมาจริยะ. (2565). ปรมัตถโชติกะ มหาอภิธัมมัตถสังคหฏีกา วิถีมุตตสังคหะ ภูมิจตุกกะ
และปฏิสนธิจตุกกะ ปริจเฉท 5  เล่ม 1 (หลักสูตรชั้นมัชฌิมอาภิธรรมิกตรี). พิมพ์ครั้งที่ 10. มูลนิธิ
สัทธัมมโชติกะ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. น.150, 251-252 

เลดีสยาดอ. พระคันธสาราภิวงศ์ (แปล). (2555). อภิธัมมัตถสังคหะและปรมัตถทีปนี. พิมพ์ครั้งที่ 4. ประยูรส์น
ไทย:กรุงเทพฯ น.582. 

มูลนิธิภูมิพโลภิกขุ.(2565). อภิธัมมัตถสังคหบาลีและอภิธัมมัตถวิภาวินีฏีกา ภาค 2. พิมพ์ครั้งที่ 3. โรงพิมพ์
มูลนิธิภูมิพโลภิกขุ : กรุงเทพฯ. น.39, 95-97 

วรรณสิทธิ ไวทยะเสวี. (2559).คู่มือการศึกษาพระอภิธัมมัตถสังคหะ ปริจเฉทที่ 5 วิถีมุตตสังคหวิภาค. พิมพ์
ครั้งที่ 8. มูลนิธิแนบมหานีรานนท์ : นครปฐม. น.319. 

สิริ เพ็ชรไชย (แปล). (2559). วิสุทธิมัคค์และปรมัตถมัญชุสา ภาค 3. ม.ป.ท. น.1061.  
ทองย้อย แสงสินชัย . (30 มิถุนายน 2557). บาลีวันละคำ. สืบค้น เมื่อ 10 มิถุนายน 2567 , จาก

https://dhamtara.com/?p=4476 



MOOCs: โอกาสใหมส่ำหรับพระธรรมทตูไทย*
 

MOOCs: A New Opportunity for Thai Dhammaduta Bhikkhus 
 

อภิชาติ รอดนิยม1 
Aphichat Rodniyom1 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  
Mahachulalongkornrajavidyalaya University   

Corresponding Author, E-mail: apichat.rod@mcu.ac.th1  
 

บทคัดย่อ  
MOOCs หรือ Massive Open Online Courses เป็นหลักสูตรออนไลน์ที่เปิดให้ผู้เรียนจากทั่ว

โลกเข้าเรียนได้โดยไม่เสียค่าใช้จ่าย MOOCs สามารถเป็นเครื่องมือที่มีประสิทธิภาพสำหรับพระธรรมทูตในการ
เผยแพร่ศาสนาพุทธไปยังผู้ฟัง และผู้ประสงค์จะเรียนรู้ได้ในวงกว้าง MOOCs สามารถช่วยให้พระธรรมทูต
เข้าถึงผู้ฟัง และผู้ที่ประสงค์จะเรียนรู้ที่ไม่สามารถเข้าถึงได้ผ่านวิธีการอ่ืน ๆ เช่น การสอนแบบตัวต่อตัวหรือ
การสอนทางไกล นอกจากนี้ MOOCs สามารถช่วยให้พระธรรมทูตเผยแพร่ศาสนาพุทธได้อย่างมีประสิทธิภาพ 
และสามารถช่วยให้พระธรรมทูตพัฒนาทักษะการสอนของตน บทความวิชาการนี้นำเสนอโอกาสใหม่สำหรับ
พระธรรมทูตไทยในการเผยแพร่ศาสนาพุทธผ่าน MOOCs บทความนี้เริ่มต้นด้วยการทบทวนแนวคิดของ 
MOOCs และบทบาทของ MOOCs ในการเผยแผ่ศาสนา จากนั้นบทความนี้จะกล่าวถึงศักยภาพของ MOOCs 
ในการเผยแพร่ศาสนาพุทธในประเทศไทย บทความนี้จะกล่าวถึงข้อดีและข้อจำกัดของการใช้ MOOCs ในการ
เผยแพร่ศาสนาพุทธ และบทความนี้จะเสนอแนวทางในการใช้ประโยชน์จาก MOOCs ในการเผยแพร่ศาสนา
พุทธ 
 

คำสำคัญ : พระธรรมทูตไทย; เทคโนโลยีดิจิทัล; การเผยแพร่ศาสนา 
 

Abstract 
Massive open online courses (MOOCs) are online courses that are open to learners 

from all over the world and are offered free of charge. MOOCs can be an effective tool for 
Buddhist missionaries to spread Buddhism to a wide audience. MOOCs can help missionaries 
reach learners who cannot be reached through other methods, such as face-to-face teaching 
or distance learning. Additionally, MOOCs can help missionaries spread Buddhism effectively 
and can help missionaries develop their teaching skills. This academic article presents new 
opportunities for Thai Buddhist missionaries to spread Buddhism through MOOCs. The article 
begins by reviewing the concept of MOOCs and the role of MOOCs in religious propagation. 
Then, the article discusses the potential of MOOCs for spreading Buddhism in Thailand. The 
article discusses the advantages and limitations of using MOOCs to spread Buddhism and 
proposes guidelines for leveraging MOOCs to spread Buddhism. 

 
* Received July 30, 2024; Revised January 27, 2025; Accepted February 8, 2025 



Journal of Dhammaduta Vol. 4 No. 2 (July – December 2024) 119 
 

 

Keywords: Thai Buddhist missionaries; Digital technology; Religious propagation 
 

บทนำ 
ในยุคของเทคโนโลยีสารสนเทศและการสื่อสารที่เข้ามามีบทบาทสำคัญ ในการดำเนินชีวิตในทุก ๆ 

ด้าน รวมถึงการประยุกต์ใช้ในการศึกษา มีการนําเทคโนโลยี คอมพิวเตอร์ และอินเตอร์เน็ต มาพัฒนา
สร้างสรรค์สื่อในการเรียนการสอน ให้ออกมาในรูปของบทเรียนออนไลน์ในลักษณะของสื่อมัลติมีเดีย เพราะ
การเรียนรู้และการเรียนก็ไม่ได้จำกัดว่าต้องเรียนที่โรงเรียนเท่านั้น อีกหนึ่งทางเลือกของแหล่งเรียนรู้ที่จะช่วย
ขยายขอบเขตความรู้และพัฒนาความสามารถ การเน้นให้ผู้เรียนก้าวทันการเปลี่ยนแปลงสังคมโลก เพ่ือใช้ใน
การรงชีวิตได้อย่างเหมาะสม และมีประสิทธิภาพ โดยผู้เรียนต้องมีความสามารถ สมรรถนะ และมีทักษะ เช่น 
การคิดระดับสูง การยอมรับระหว่างวัฒนธรรม การคิดวิเคราะห์แปลความหมาย ความฉลาดทางสังคม ฯลฯ ที่
ช่วยให้เกิดจากการเรียนรู้ด้วยตนเอง บทเรียนออนไลน์ในรูปแบบมู้กส์ (MOOCs) จึงเป็นการเรียนรู้แบบใหม่ที่ 
สนับสนุนให้ผู้เรียนได้ศึกษาเรียนรู้ด้วยตนเอง เป็นบทเรียนออนไลน์ที่สามารถเปิดรับคนจำนวนมากให้เข้ามา
เรียนโดยส่วนใหญ่ไม่เสียค่าใช้จ่าย ไม่ว่าเป็นเพศไหน อายุเท่าไหร่ มีการศึกษาอยู่ระดับไหน หรืออยู่ที่ไหน ก็
สามารถเข้าเรียนได้ มีการสอนโดยบุคลากรจากสถาบันการศึกษาและองค์กรชั้นนําของโลก ผ่านสื่อออนไลน์
และสามารถทำให้เกิดปฏิสัมพันธ์ระหว่างผู้เรียนด้วยกันและผู้สอนมีการมอบหมายงาน มีแบบทดสอบเพ่ือให้ 
ผู้เรียนตรวจสอบตัวเองว่าเข้าใจในบทเรียนนั้นจริง เพ่ิมโอกาสในการเรียนระดับอุดมศึกษา ที่มีผู้ต้องการเรียน
มากเกินกว่าความสามารถที่สถานศึกษาจะรองรับได้ รวมทั้งต้นทุน การศึกษาที่มีราคาแพง โดยเฉพาะอย่างยิ่ง
การศึกษาต่อในต่างประเทศ มู้กส์ (MOOCs) บทเรียนออนไลน์จึงเป็นแหล่งเรียนรู้มาตอบสนองความต้องการนี้
ควบคู่กับไปกับเทคโนโลยี ผู้ที่นําเทคโนโลยีคอมพิวเตอร์และอินเตอร์เน็ตมาพัฒนาสร้างสรรค์สื่อในการเรียน
การสอน ต้องมีการดำเนินการอย่างจริงจัง และพัฒนาอย่างต่อเนื่อง มีความปรารถนาที่จะให้อย่างไม่มีที่สิ้นสุด 
เพ่ือให้ผู้เรียนสามารถเรียนรู้และนําความรู้มาใช้ในการดำรงชีวิตได้อย่าง เหมาะสม และมีประสิทธิภาพ 
สามารถก้าวทันการเปลี่ยนแปลงสังคมโลกได้ในที่สุด (อาภาพร กลิ่นเทศ, 2566)  

ศาสนาพุทธเป็นศาสนาที่เก่าแก่ที่สุดศาสนาหนึ่งในโลก ศาสนาพุทธมีบทบาทสำคัญต่อสังคมไทย
มาช้านาน และพระธรรมทูตไทยมีบทบาทสำคัญในการเผยแผ่ศาสนาพุทธในประเทศไทยและต่างประเทศ ใน
ยุคปัจจุบัน สังคมไทยกำลังเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว เทคโนโลยีดิจิทัลมีบทบาทสำคัญต่อชีวิตประจำวันของ
ผู้คน การเปลี่ยนแปลงเหล่านี้ส่งผลกระทบต่อรูปแบบการเผยแผ่ศาสนาด้วย MOOCs หรือ Massive Open 
Online Courses เป็นหลักสูตรออนไลน์ที่เปิดให้ผู้เรียนจากทั่วโลกเข้าเรียนได้โดยไม่เสียค่าใช้จ่าย MOOCs 
กำลังได้รับความนิยมเพ่ิมข้ึนอย่างรวดเร็ว MOOCs สามารถเป็นเครื่องมือที่มีประสิทธิภาพสำหรับพระธรรมทูต
ในการเผยแพร่ศาสนาพุทธไปยังผู้ฟังในวงกว้าง 

สาระในบทความนี้มุ่งนำเสนอการเผยแผ่ศาสนาพุทธทั้งในประเทศและต่างประเทศ ในรูปแบบ
บทเรียนออนไลน์แบบ MOOCs 

การศึกษาออนไลน์ (Online Education) 
การศึกษาออนไลน์ หมายถึงรูปแบบการจัดการเรียนการสอนให้กับผู้ เรียนผ่านเครือข่าย

อินเทอร์เน็ต การศึกษาออนไลน์ได้รับความนิยมจากผู้เรียนที่เป็นคนรุ่นใหม่และผู้ที่ต้องทำงานและเรียนไป
พร้อมกัน “การเรียนออนไลน์ทำให้เกิดการเปลี่ยนแปลงรูปแบบการศึกษาโดยเป็นการเผยแพร่ความรู้โดย
ผู้สอนให้กับผู้เรียนในรูปแบบที่มีค่าใช้จ่ายน้อยลง สิ่งที่เป็นจุดเด่นที่สุดของการศึกษาออนไลน์คือโอกาสในการ



120 วารสารพระธรรมทูต ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

ใช้เทคโนโลยีเพื่อเพ่ิมคุณภาพของการเรียนการสอนในบางหลักสูตรและการลดค่าใช้จ่ายของผู้เรียน นอกจากนี้
การศึกษาออนไลน์ได้เปรียบการศึกษาแบบเก่าในเรื่องของค่าใช้จ่ายต่อนักเรียนหนึ่งคนที่ต่ำกว่ามาก 
โดยเฉพาะอย่างยิ่งสำหรับรูปแบบการจัดการเรียนการสอนโดยใช้เทคโนโลยี MOOCs (Massive Open 
online courses) ที่มีจำนวนนักเรียนต่อชั้นเรียนได้เป็นจำนวนมาก การศึกษาออนไลน์มีจุดเด่นอีกประการใน
เรื่องของความเร็วและความมีประสิทธิภาพในการตรวจงานและข้อสอบแบบฝึกหัดที่สามารถตรวจได้จำนวน
มากในระยะเวลาสั้นๆ นอกจากนี้การศึกษาออนไลน์ยังเป็นส่วนที่ใช้ทดลองเกี่ยวกับการเรียนการสอน ข้อมูลที่
เกิดขึ้นในระบบการศึกษาออนไลน์สามารถนำมาใช้ในการวิเคราะห์เพ่ือทำการพัฒนาชั้นเรียนให้ดีมากขึ้น 
การศึกษาออนไลน์มีหลากหลายรูปแบบเพ่ือให้เหมาะสมกับผู้เรียน เช่น การศึกษาแบบออนไลน์ การศึกษา
แบบผสมผสาน หลักสูตรออนไลน์ และ MOOCs เป็นต้น” (ณภัทร จาตุศรีพิทักษ์, 2557) ฉะนั้นแล้วการศึกษา
ออนไลน์เป็นรูปแบบการศึกษาที่ไม่จำเป็นต้องอาศัยสถานที่เรียนแบบดั้งเดิม ผู้เรียนสามารถเรียนได้จากที่บ้าน
หรือจากที่ใดก็ได้ที่มีอินเทอร์เน็ต กับทั้งการศึกษาออนไลน์สามารถทำได้หลากหลายรูปแบบ เช่น การเรียน
ผ่านเว็บไซต์ การเรียนผ่านแอปพลิเคชัน การเรียนผ่านวีดีโอคอล เป็นต้น และการศึกษาออนไลน์ยังมีข้อดีอีก
หลายประการ เช่น สะดวก ประหยัดค่าใช้จ่าย เข้าถึงผู้เรียนในวงกว้าง ยืดหยุ่นเวลาเรียน เป็นต้น อย่างไรก็
ตาม การศึกษาออนไลน์ยังมีข้อจำกัดบางประการ เช่น อาจขาดปฏิสัมพันธ์ระหว่างผู้เรียนกับผู้สอน อาจมี
ปัญหาด้านเทคโนโลยี อาจไม่เหมาะกับผู้เรียนบางกลุ่ม เป็นต้น สรุปได้ว่า การศึกษาออนไลน์เป็นรูปแบบ
การศึกษาที่ได้รับความนิยมเพ่ิมข้ึนในปัจจุบัน โดยมีข้อดีหลายประการ แต่ก็มีข้อจำกัดบางประการเช่นกัน 

แนวคิดเกี่ยวกับ MOOCs 
แ น ว คิ ด เกี่ ย ว กั บ  MOOCs MOOCs ม าจ าก ค ำ ว่ า  Massive Open Online Course ซึ่ ง

ประกอบด้วยข้อมูล ดังนี้ Massive ผู้เรียนลงทะเบียนได้มากกว่า 10,000 คน Open ไม่เสียค่าใช้จ่าย ใครๆ ก็
ลงทะเบียนเรียนได้ Online เรียนออนไลน์ผ่านอินเทอร์เน็ต Courses เปิดสอนได้ตลอดตามเวลาที่ต้องการได้ 
โดยไม่จำเป็นต้องขอรับประกาศนียบัตรผลการเรียน ความหมายของ MOOCs มีดังนี้  

1. MOOCs ย่อมาจาก Massive Open Online Courses หมายถึง การเปิดหลักสูตรการเรียน
การสอนแบบออนไลน์ แบบเปิดเสรีทำให้เปิดโอกาสให้ทุกคนสามารถสมัครเข้าเรียนได้ไม่จำกัดจำนวน 
โดยเฉพาะการศึกษาระดับสูงที่ในระบบการศึกษาเดิมนั้นจำกัดอยู่แต่เฉพาะคนจำนวนน้อยเท่านั้น (จีระศักดิ์ , 
2557)   การเรียนด้วย MOOCs จึงมีแนวโน้มเป็นแหล่งเรียนรู้ในศตวรรษที่ 21 ที่ประกอบไปด้วยเทคโนโลยี
และทักษะที่จำเป็นสำหรับการนำไปปฏิบัติในงานอนาคต 

2. MOOCs หรือ Massive Open Online Courses เป็นอีกรูปแบบของบทเรียนออนไลน์ที่
มุ่งเน้นการเรียนการสอนสำหรับกลุ่มคนขนาดใหญ่แบบเสรี โดยที่ผู้เรียนไม่ต้องเสียค่าใช้จ่ายใดๆ ในการเรียน
สามารถรองรับผู้เรียนได้อย่างกว้างไกลผ่านเทคโนโลยีอินเทอร์เน็ตได้จำนวนมาก อีกทั้งเป็นเนื้อหาแบบเปิด 
(open licensingof content)” (บุญเลิศ อรุณพิบูลย์, 2557) 

สรุปได้ว่า MOOCs หรือ Massive Open Online Courses เป็นหลักสูตรออนไลน์ที่เปิดให้ผู้เรียน
จากทั่วโลกเข้าเรียนได้โดยไม่เสียค่าใช้จ่าย MOOCs มักมีเนื้อหาที่ครอบคลุมและทันสมัย ผู้เรียนสามารถเรียน 
MOOCs ได้ทุกที่ทุกเวลา ประกอบด้วยแนวคิดหลัก ๆ ดังนี้ 1) การเข้าถึงการศึกษาอย่างเท่าเทียม MOOCs 
ช่วยให้ผู้คนจากทุกมุมโลกสามารถเข้าถึงการศึกษาที่มีคุณภาพได้อย่างเท่าเทียมกันโดยไม่จำกัดด้วยปัจจัยด้าน
สถานที่หรือเวลา 2) การเรียนรู้แบบยืดหยุ่น MOOCs ช่วยให้ผู้เรียนสามารถเรียนได้ตามความต้องการและ
เวลาของตนเอง 3) การเรียนรู้แบบมีส่วนร่วม MOOCs มักมีกิจกรรมที่ช่วยให้ผู้เรียนมีส่วนร่วมในการเรียน เช่น 
การทำแบบฝึกหัด การอภิปราย เป็นต้น 



Journal of Dhammaduta Vol. 4 No. 2 (July – December 2024) 121 
 

นอกจากนี้ MOOCs ยังสามารถนำมาประยุกต์ใช้เพ่ือวัตถุประสงค์ที่หลากหลาย เช่น การเผยแพร่
ความรู้ MOOCs สามารถใช้ในการเผยแพร่ความรู้เกี่ยวกับหัวข้อต่าง ๆ ให้กับผู้คนทั่วไป , การพัฒนาทักษะ 
MOOCs สามารถใช้ในการพัฒนาทักษะที่จำเป็นสำหรับการทำงานหรือการดำเนินชีวิต , การศึกษาต่อเนื่อง 
MOOCs สามารถใช้ในการศึกษาต่อเนื่องเพ่ือต่อยอดความรู้หรือทักษะที่มีอยู่ , ฉะนั้นแล้ว MOOCs จึงเป็น
เครื่องมือที่มีประสิทธิภาพที่สามารถใช้เพ่ือการเรียนรู้และการพัฒนาตนเองได้ 

“รูปแบบการเรียนการสอนด้วย MOOCs โดยทั่วไปสามารถจำแนกได้เป็น 2 ประเภท คือ 
1. CMOOC (Connectivist MOOC) เป็นการเรียนรู้ที่ เกิดจากผู้เรียนร่วมมือกันเพ่ือให้บรรลุ

จุดมุ่งหมาย มีการยอมรับในบทบาทหน้าที่ การช่วยเหลือซึ่งกันและกัน การแลกเปลี่ยนความรู้และความ
คิดเห็นร่วมกัน(Collaborative Learning) เป้าหมายของการเรียน คือการสร้างเครือข่ายของกลุ่มคนที่มี
ความรู้ ความสนใจในเรื่องเดียวกันเพ่ือทำกิจกรรมในการเรียนรู้ร่วมกัน การเรียนการสอนจะเน้นการ
แลกเปลี่ยนความรู้ระหว่างกลุ่มผู้เรียนด้วยกัน และระหว่างผู้เรียนกับผู้สอน โดยใช้หลักการเรียนรู้ด้วยเนื้อหาที่
เป็นเนื้อหาแบบเปิด (Open content) ในระบบออนไลน์ ร่วมกับเนื้อหาที่อาจมีการผลิตขึ้นมาใหม่มักจะไม่มี
แพลตฟอร์มในการเรียนการสอนที่พัฒนาขึ้นมาอย่างเป็นทางการ แต่จะใช้เทคโนโลยีเดิมที่มีอยู่เป็นเครื่องมือ
ในการเรียนการสอนและปฏิสัมพันธ์ ได้แก่ สื่อสังคมออนไลน์ ซึ่งใช้เป็นเครื่องมือในการเรียนการสอนและ       
ปฏิสัมพันธ์ระหว่างผู้สอนและเรียน เช่น blog 

2. xMOOC (Extended MOOC) เป็นการให้ความรู้ในเชิงวิชาการ โดยเรียนจากเนื้อหาที่มีผู้สอน
เป็นหลัก มีการลำดับหัวข้อการเรียนการสอนที่ชัดเจนตามแผนที่ผู้สอนได้จัดเตรียมไว้ล่วงหน้า มักจะใช้
เครื่องมือเพ่ือจัดการเรียนการสอนที่พัฒนาขึ้นมาโดยเฉพาะ รูปแบบการเรียนการสอน มักจะเป็นการบรรยาย
หน้าชั้นเรียน และบันทึกไว้ในวิดีโอ การเสนอด้วยสไลด์ หรือบทเรียนออนไลน์ เผยแพร่ผ่านโปรแกรมจัดการ
เรียนการสอนที่จัดทำขึ้นมาโดยเฉพาะ มีการทำการบ้าน กิจกรรม การทดสอบผลการเรียนรู้ การให้บริการการ
เรียนการสอนรูปแบบนี้สามารถแบ่งเป็น การบริการแบบธุรกิจที่แสวงหากำไร และไม่แสวงหากำไร ซึ่งมี
รูปแบบการบริการที่แตกต่างกัน ได้แก่เว็บไซต์ของ Coursera edX Udacity เป็นต้น” (วิภา เจริญภัณฑารักษ์, 
2558) 

ลักษณะสำคัญของ MOOCs 
“MOOCs มีการใช้สื่อประกอบการเรียนเช่น ภาพ วีดิโอ หนังสือ และแบบฝึกหัด รวมทั้งมีส่วนของ

การแลก เปลี่ยนทัศนะ (Forum) ระหว่างผู้เรียนเพ่ือแลกเปลี่ยนสนทนาระหว่างนักเรียนและผู้สอนได้ ลักษณะ
ของ MOOCS มีดังนี ้

1. การเข้าถึง (Accessibility) การเรียนผ่านเทคโนโลยี MOOCs ส่วนใหญ่ จะไม่มีค่าใช้จ่าย ซึ่ง
จัดทำโดยผู้จัดทำที่เป็นมหาวิทยาลัย ต่างๆ และผู้ให้ทุนสนับสนุน หรืออาจมีค่าใช้จ่ายถ้าแลกกับปริญญาบัตร
หรือใบประกาศนียบัตร ทำให้ผู้เรียนที่ใช้เครือข่ายอินเตอร์เน็ตสามารถเรียนได้ 

2. การปฏิสัมพันธ์ (Interaction)ผู้เรียนสามารถศึกษาเนื้อหาของบทเรียนผ่านการชมวิดีโอและจะ
มีคำถามแทรกอยู่ตลอดบทเรียนทำให้ผู้เรียนต้องต้องตั้งใจเรียนตลอดเวลา นอกจากนี้ผู้เรียนยังสามารถตั้ง
คำถามโดยให้ผู้เรียนคนอื่นมาตอบคำถามได้ สามารถปรึกษากับผู้ส่อนหรือผู้ช่วยสอนได้ตลอดเวลา ซึ่งเป็นการ
สร้างบรรยายการเรียนแบบ one-on-one (มีผู้ช่วยสอนแบบตัวต่อตัว) ให้เกิดเป็นจริงในโลกออนไลน์ได้แม้จะ
มีนักเรียนเป็นจำนวนมากก็ตาม 

3. เสรีภาพ (Freedom)การไม่จำกัดเรื่องพ้ืนฐาน อายุ สถานที่ของผู้เรียนทุกคนมีสิทธิ์เรียนโดย
สามารถเลือกวิซาที่ต้องการเรียนได้ไม่มีกฎเกณฑ์ตายตัวบังคับ และเรียนตามความเร็วและเวลาที่ผู้เรียนสะดวก 



122 วารสารพระธรรมทูต ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

ในกรณีที่เป็นการเรียนแบบตามอัธยาศัย (self-pace) แต่ถ้าเป็นการเรียนแบบมีกำหนดเวลาก็ต้องเรียนตาม
เวลาเรียนของรายวิชานั้น” (ภาสกร ใหลสกุล, 2559) 

ฉะนั้นแล้ว MOOCs จึงเป็นนวัตกรรมการศึกษารูปแบบใหม่ที่ช่วยเปิดโอกาสให้ผู้คนสามารถเข้าถึง
การศึกษาที่มีคุณภาพได้อย่างเท่าเทียมกัน โดยไม่คำนึงถึงปัจจัยด้านต้นทุนหรือข้อจำกัดด้านอ่ืน นอกจากนี้ 
MOOCs ยังมีจุดเด่นอ่ืน ๆ อีกมากมาย เช่น ความยืดหยุ่น (Flexibility) เรียนได้ทุกที่ ทุกเวลา ตามความ
สะดวกของผู้เรียน, ความทันสมัย (Modernity) ใช้ประโยชน์จากเทคโนโลยีดิจิทัลในการนำเสนอเนื้อหาและ
กิจกรรมการเรียนรู้, ความมีส่วนร่วม (Interactivity) ส่งเสริมให้ผู้เรียนมีส่วนร่วมในการเรียนรู้ผ่านการ
ปฏิสัมพันธ์กับสื่อการเรียนรู้และผู้ อ่ืน MOOCs จึงถือเป็นรูปแบบการเรียนรู้ที่มีประสิทธิภาพและมีประโยชน์
ต่อผู้เรียนในหลาย ๆ ด้าน 

องค์ประกอบของรายวิชา ในการเรียนการสอนด้วย MOOCs ซึ่งเน้นผู้เรียนเป็นศูนย์กลาง โดยต้อง
มีองค์ประกอบ คือ 

1. ชุดวิดีโอสอน ที่มีเนื้อหาประกอบด้วย การอธิบายให้ข้อมูลของรายวิชา การยกตัวอย่างงาน 
และการทดลอง 

2. เอกสารประกอบการสอนออนไลน์ 
3. การสนทนา และแลกเปลี่ยนความคิดเห็น 
4. กิจกรรมออนไลน์ 
5. การประเมินผลการเรียน 
6. การทดสอบความเข้าใจ เช่น แบบทดสอบแบบเลือกตอบ แบบสอบถาม และแบบประเมิน

ตนเอง 
ความแตกต่างระหว่างการศึกษาแบบ E-Learning และ MOOCs 
“E-Learning และ MOOCs มีลักษณะที่เหมือนกันในเรื่องของรูปแบบการศึกษาออนไลน์ที่มุ่งเน้น

การให้การศึกษาผ่านเทคโนโลยีเครือข่ายคอมพิวเตอร์ ที่ทำให้ทุกคนมีโอกาสทางการศึกษาได้เท่าเทียมกัน แต่
ทั้งสองแบบมีข้อแตกต่างกันในหลายด้าน คือ 

1. E-learning จะไม่จำกัดระยะเวลาในการเรียนสามารถเข้าเรียนได้ตลอดเวลา แต่ MOOCs มี
ลักษณะเหมือนหลักสูตร มีระยะเวลาการเปิดเรียนและเลิกเรียนเหมือนห้องเรียนปกติ มีการกำหนดหัวข้อย่อย
ในรายวิชาไว้แล้ว มีการวัดและประเมินผล มีการบ้าน มีกิจกรรมให้ผู้เรียนได้ทำงานกลุ่ม รวมทั้งให้ผู้เรียนมีส่วน
ช่วยกันตรวจงาน ซึ่งทำให้ผู้เรียนสามารถเทียบหลักสูตรกับสถาบันอุดมศึกษาหรือใช้อ้างอิงในการสมัครงานได้ 

2. ผู้สอนมีการสร้างเนื้อหาความรู้ส่งให้กับผู้เรียนโดยการสอนแบบ MOOCS มีการเพ่ิมเติมในเรื่อง
ของการเก็บผลการสอบก่อนเรียน (ผลสัมฤทธิ์ทางการศึกษา) มีการออกแบบการสอนวางแผนในเรื่องของการ
นำเสนอบทเรียน และรูปแบบการสอนให้เหมาะสมกับนักศึกษาการออกแบบฟอร์มของแบบทดสอบ 
(Assignment) พร้อมระยะเวลาในการส่งผ่านระบบออนไลน์ ซึ่งจะเป็นรูปแบบกึ่งบังคับการใช้ Project-
Based Learning หรือ Problem-Based Learning ทำให้กิจกรรมการเรียนระหว่างที่ออนไลน์บนระบบของ 
MOOCs นั้นให้น่าสนใจและสร้างความรู้สึกให้เกิดความสนใจตื่นตัวต่อบทเรียนแล้วจึงค่อยนำผลลัพธ์ก่อนเรียน
มาเปรียบเทียบกับผลลัพธ์หลังเรียน” (ทัศนีย์ จันอินทร์, 2560) 

3. รูปแบบแนวทางการส่งงานของผู้เรียนผ่าระบบ MOOCs มีเรื่องของกระบวนการสร้างจูงใจ
(Motivation) ระหว่างการเรียนด้วยการใช้แอนิเมชันและการมีกิจกรรม แล้วจึงกำหนดการส่งงานเป็นรูปแบบ
สื่อดิจิทัล ผู้เรียนจะได้รับการพัฒนาทักษะทางปัญญา (Cognitive Skills) และกระบวนการสร้างสิ่งใหม่



Journal of Dhammaduta Vol. 4 No. 2 (July – December 2024) 123 
 

(Create) เพ่ือนำเสนองานของตนเอง ในรูปแบดิจิทัล เช่น บล็อก (Blogs) เว็บไซต์ (Website) วีดีโอ(Videos 
Content) หรือสื่อรูปแบบอ่ืน เป็นต้น (ดิจิทัล เอจ, 2560) 

4. MOOCs อาจจัดว่าเป็น E-Learning ที่เป็นลักษณะการเรียนรู้ออนไลน์แบบสมบูรณ์ (Fully 
Online learning) ซึ่งต่างจาก E-Learning แบบเดิมที่ส่วนใหญ่มักจะใช้เรียนกับนักเรียนในกลุ่มจำกัด เช่น ใน
โรงเรียน หรือมหาวิทยาลัยตัวเอง ซึ่งส่วนใหญ่จะรวมอยู่ในค่าเล่าเรียน และบางสถาบันให้ผู้เรียนเรียนผ่านE-
Learning และเมื่อเรียนจบจะได้รับประกาศนียบัตรหรือปริญญาบัตรจริง แต่ MOOCs เป็นการจัดการเรียน
ระดับกว้างมากหรือระดับท่ัวโลก (Thai OER/MOOC, 2558) 
ฉะนั้นแล้วความแตกต่างระหว่าง E-Learning และ MOOCs สามารถสรุปได้ดังนี้ 
ลักษณะ E-Learning MOOCs 
ความเปิดกว้าง ขึ้นอยู่กับรูปแบบของ E-Learning ที่แตกต่างกัน เช่น 

หลักสูตร E-Learning ที่เปิดสอนโดยสถาบันการศึกษาอาจ
จำกัดผู้เรียนเฉพาะผู้ที่มีคุณสมบัติตรงตามที่กำหนด แต่
หลักสูตร E-Learning ที่เปิดสอนโดยบุคคลหรือองค์กร
ทั่วไปอาจเปิดกว้างสำหรับผู้เรียนทุกคน 

เปิดกว้างสำหรับผู้เรียน
ทุกคนโดยไม่จำกัด
จำนวน 

ค่าใช้จ่าย ขึ้นอยู่กับรูปแบบของ E-Learning ที่แตกต่างกัน เช่น 
หลักสูตร E-Learning ที่เปิดสอนโดยสถาบันการศึกษาอาจ
เสียค่าใช้จ่าย แต่หลักสูตร E-Learning ที่เปิดสอนโดย
บุคคลหรือองค์กรทั่วไปอาจไม่เสียค่าใช้จ่าย 

ไม่เสียค่าใช้จ่าย 

ระยะเวลา ขึ้นอยู่กับรูปแบบของ E-Learning ที่แตกต่างกัน เช่น 
หลักสูตร E-Learning ที่เปิดสอนโดยสถาบันการศึกษาอาจ
กำหนดระยะเวลาเรียนที่ชัดเจน แต่หลักสูตร E-Learning 
ที่เปิดสอนโดยบุคคลหรือองค์กรทั่วไปอาจไม่กำหนด
ระยะเวลาเรียนที่ชัดเจน 

กำหนดระยะเวลาเรียน
ที่ชัดเจน 

การประเมินผล ขึ้นอยู่กับรูปแบบของ E-Learning ที่แตกต่างกัน เช่น 
หลักสูตร E-Learning ที่เปิดสอนโดยสถาบันการศึกษาอาจ
มีการวัดและประเมินผลเช่นเดียวกับการเรียนแบบดั้งเดิม 
แต่หลักสูตร E-Learning ที่เปิดสอนโดยบุคคลหรือองค์กร
ทั่วไปอาจไม่มีการวัดและประเมินผล 

มีการวัดและประเมินผล 

 

จากความแตกต่างดังกล่าว จะเห็นได้ว่า MOOCs เป็นรูปแบบการศึกษาออนไลน์ที่มีลักษณะ
เฉพาะที่แตกต่างจาก E-Learning หลายประการ เช่น MOOCs มุ่งเน้นไปที่การเปิดกว้างสำหรับผู้เรียนจำนวน
มากโดยไม่จำกัดจำนวน โดยไม่เสียค่าใช้จ่าย มีระยะเวลาเรียนที่ชัดเจน และมีการวัดและประเมินผล MOOCs 
จึงถือเป็นนวัตกรรมการศึกษารูปแบบใหม่ที่มีศักยภาพในการส่งเสริมการเรียนรู้อย่างเท่าเทียมและมี
ประสิทธิภาพ 

ผู้ให้บริการ MOOCs 
ปัจจุบันมีสถาบันที่ให้บริการการเรียนการสอน MOOCs มากขึ้น และมีสถาบันที่ได้พัฒนาและ

ได้รับความนิยมจากผู้เรียน ซึ่งจำแนกได้ ดังนี้  
1. ผู้ให้บริการ MOOCs ในต่างประเทศ  



124 วารสารพระธรรมทูต ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

1.1 edX (https://www.edx.org) เป็นMOOCs ที่ได้รับความนิยมและมีหลักสูตรที่เปิดสอนในแต่
ละสาขาวิซาจำนวนมาก เป็น MOOCs ที่ไม่แสวงหากำไร  ก่อตั้งโดยมหาวิทยาลัย Harvard และ MIT 
(Massachusetts Institute of Technology) และมีมหาวิทยาลัยจากหลายทวีปเข้าร่วมอีกหลายแห่งด้วยกัน
ความหมายของ MOOCs มีดังนี้มีการประเมินผลการเรียนและอาจมีการสอบที่ศูนย์สอบแต่ละภูมิภาค  รวมถึง
มีการปฏิสัมพันธ์ของผู้เรียน มีเวลาในการเรียนชัดเจน สามารถลงทะเบียนเรียนได้ไม่เกิน2สัปดาห์หลังจากเริ่ม
สอน เมื่อสอบผ่านแต่ละรายวิชาและเรียนจบสามารถได้รับเกียรติบัตรรับรองว่าเรียนจบและเกียรติบัตรรับรอง
ว่าสอบผ่าน โดยมีตราสัญลักษณ์ของ edX และตราของมหาวิทยาลัยต่อท้ายด้วย 'X" เช่นHardvardX, MITX 
เป็นต้น 

1.2 Coursera (https://www.coursera.org)เป็น  MOOCs ที่ใหญ่ที่สุดในลักษณะที่แสวงหา
กำไรก่อตั้งโดย Andrew Ng และ Daphne Kollerโปรเฟสเซอร์ด้าน Computer Science จากมหาวิทยาลัย 
Stanford มีความร่วมมือกับ มหาวิทยาลัยจำนวนมากอาทิ  Duke California Institute of Technology  
และUniversity of Ilinois at Urbana-Champaign เป็นต้น มีจุดเด่นในเรื่องการเลือกได้หลายภาษา มีการ
ประเมินผลการเรียน มีปฏิสัมพันธ์ของผู้เรียนผ่านทางกลุ่มออนไลน์ฟอรัม มีการกำหนดระยะเวลาเรียนที่
ชัดเจน เมื่อสอบผ่านแต่ละรายวิชาจะได้รับเกียรติบัตรซึ่งมีลายเซ็น ของอาจารย์ผู้สอน  และมีบางวิชาสามารถ
เทียบโอนหน่วยกิตกับมหาวิทยาลัยหลายแห่งทั่วสหรัฐอเมริกา 

1.3 Udacity(https://www.udacity.com) เป็น MOOCs ที่มีรูปแบบสนุกและน่าประทับใจ เป็น
MOOCs ที่ สวงหากำไร ก่อตั้ งโดย Sebastian Thrun อาจารย์จากมหาวิทยาลัย  Stanford ร่วมกับ 
PeterNorvig และศาสตราจารย์ จากมหาวิทยาลัยหลายแห่งเน้นที่ชื่ออาจารย์ผู้สอนมากกว่าชื่อมหาวิทยาลัย 
ส่วนใหญ่เป็นวิชาทางด้านวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยี ผู้เรียนสามารถเริ่มเรียนเมื่อไหร่ก็ได้ตามอัธยาศัย เมื่อ
เรียนสิ่งที่ผู้เรียนได้รับเกียรติบัตร และสามารถโอนหน่วยกิตได้บางรายวิชา นอกจากนี้ยังมีบริการหางานด้าน
เทคโนโลยีที่ร่วมมือกับบริษัทขนาดใหญ่ และโอนหน่วยกิตได้ในบางวิซา 

1.4 Khan Academy (https://www.khanacademy.org) เ ป็ น  MOOCs ที่ ท ำ วิ ดี โ อ
ประกอบการสอนได้เข้าใจง่าย และสนับสนุนกลุ่มผู้เรียนหลายวัยก่อตั้งโดย Salman Khan ชาวอเมริกันเชื้อ
สายบังคลาเทศ-อินเดีย ซึ่งเปิดสอนในระดับมัธยมเป็นหลักและขยายไปหลากหลาย มีระบบติดตามประเม็น
การเรียนและมีการให้เหรียญเป็นรางวัลรับรองความสำเร็จอีก และไม่มีค่าใซ้จ่ายในการลงทะเบียนเรียนใดๆ 
ทั้งสิ้น  

1.5 Future Learn (https://www.futurelearn.com) เป็น MOOCs ของประเทศอังกฤษที่มี
รายวิซาออนไลน์ให้เรียนโดยไม่เสียค่าใช้จ่าย วิซาที่เปิดสอนเป็นวิชาสอนจริงในมหาวิทยาลัยดังหลายแห่งเป็น
ภาษาอังกฤษ 

1.6 The Open Learning Initiative (OLI, http://oli.cmu.edu) เป็นเว็บไซต์ของมหาวิทยาลัย
Carnegie Mellon University ที่เปิดสอนรายวิซาโดยสำหรับทุกคนเละสำหรับอาจารย์ทุกคนที่ต้องการสอน
เช่นกัน มีวัตถุประส่งหลักเพ่ือสร้างรายวิชาที่มีคุณภาพและสนับสนุนการทำวิชาเพ่ือปรับปรุงการเรียนการสอน
ในระดับอุดมศึกษา  

1.7 Open2 Study (https://www.open2study.com) เป็น MOOCs ที่สร้างขึ้นและจัดการ 
โดย Open Universities Australia ก่อนตั้งขึ้นในปีพ.ศ. 2556 และมีผู้เรียนจำนวนมาก  

1.8 OpenupEd (http://openuped.eu) เป็น MOOCs ที่ไม่แสวงกำไร และให้บริการด้านการ
เรียนการสอนระดับอุดมศึกษา ซึ่งมีการออกแบบหลักสูตรสำหรับผู้เรียนจำนวนมากและผู้เรียนทุกคนที่
ต้องการเรียนโดยไม่มีค่าใช้จ่าย” (ทัศนีย์ จันอินทร์, 2557) 



Journal of Dhammaduta Vol. 4 No. 2 (July – December 2024) 125 
 

2. ผู้ให้บริการ MOOCs ในประเทศไทย 
“MOOC มีคำว่า MOOC Provider หรือผู้ให้บริการ MOOC ซึ่งมีบทบาทสำคัญในการปฏิวัติ

การศึกษาในระบบเปิดหรือระบบออนไลน์นี้ สำหรับในต่างประเทศผู้ให้บริการหลัก ได้แก่ Udacity, Coursera 
และ edX ส่วนในประเทศไทยก็คือ Thai MOOC โดยหน้าที่หลักของผู้ให้บริการเหล่านี้ คือ หาอาจารย์ มา
สอนในรายวิชาต่าง ๆ ผ่านแพลทฟอร์มของตนเอง ทั้งนี้ผู้ให้บริการแต่ละรายก็จะมีรายละเอียดแตกต่างกันไป” 
(ชโรชีนีย์ ชัยมินทร์, 2562) 

ฉะนั้น ผู้ให้บริการ MOOCs มีหน้าที่หลักในการรวบรวมหลักสูตรการเรียนการสอนออนไลน์จาก
สถาบันการศึกษาหรือองค์กรต่างๆ เข้าไว้ด้วยกัน และพัฒนาระบบการเรียนการสอนออนไลน์ให้มีความสะดวก 
มีประสิทธิภาพ และเข้าถึงได้ง่ายสำหรับผู้เรียน 

ประโยชน์ของผู้ให้บริการ MOOCs ได้แก่ 
1. เปิดโอกาสให้ผู้เรียนทุกระดับชั้นและทุกสาขาวิชาสามารถเข้าถึงการศึกษาได้อย่างเท่าเทียมกัน 
2. ช่วยลดค่าใช้จ่ายด้านการศึกษา 
3. ส่งเสริมการเรียนรู้ตลอดชีวิต 
4. พัฒนาทักษะและความรู้ใหม่ ๆ ให้กับกำลังแรงงาน 
ผู้ให้บริการ MOOCs จึงเป็นเครื่องมือสำคัญที่จะช่วยส่งเสริมการศึกษาและการเรียนรู้ในยุคดิจิทัล 
ปัญหาและความท้าทายในการใช้ MOOCs 
“การเรียนด้วยระบบ MOOCs จะประสบความสำเร็จหรือไม่ ขึ้นอยู่กับผู้เรียนเกิดการเรียนรู้มาก

น้อยเพียงใด โดยมีองค์ประกอบหลายด้าน ดังนี้ 
1. การรวบรวมความรู้ (Aggregation) เป็นการเข้าถึงและรวบรวมแหล่งเรียนรู้ที่หลากหลาย เพ่ือ

อ่านดูและเล่นอย่างสม่ำเสมอ ตั้งใจ และใส่ใจ 
2. การสร้างความสัมพันธ์ (Relation) ภายหลังจากการอ่าน ดูหรือฟัง บางเนื้อหาผู้เรียนอาจ

สะท้อนและสร้างสัมพันธ์ว่าความรู้ใดเป็นความรู้ใหม่หรือเป็นความรู้เดิม โดยอาจจะใช้หลักการของแผนผังมโน
ทัศน์ หรือการสรุปประเด็น 

3. การสร้างสรรค์ (Creation) ผู้เรียนอาจสร้างสรรค์บางสิ่งเป็นของตนเอง (ตัวอย่างเช่น บล็อก วีดี
ทัศน์การนำเสนอ เป็นต้น) 

4. การแบ่งปัน (Sharing) ผู้เรียนอาจแบ่งปันผลงานกับคนอ่ืนๆ บนเครือข่าย” (บุญเลิศ อรุณ
พิบูลย์, 2557) 

“MOOCs เป็นการจัดการเรียนการสอนแบบหนึ่งที่ช่วยลดอุปสรรคสำคัญในการศึกษา รวมทั้ง
ต้นทุนการศึกษาที่มีราคาสูงโดยเฉพาะอย่างยิ่งการศึกษาต่อในต่างประเทศ แต่ปัจจุบัน MOOCs ก็ยังมี
ข้อจำกัดบางด้านเช่น ด้านภาษา มาตรฐานในการเทียบวุฒิ การพิสูจน์ได้ว่าผู้ที่สอบกับผู้ที่ขอจบหลักสูตรเป็น
คนเดียวกันหรือไม่เป็นต้น นอกจากนี้ สถิติผู้เรียนจนจบหลักสูตร MOOCs มีน้อยกว่าผู้ลงทะเบียนเรียนใน
สัดส่วนที่แตกต่างกันมากเพระถ้าผู้เรียนเรียนแล้วไม่สนใจก็มีสิทธิ์ที่จะเลิกเรียนหรือเปลี่ยนไปเรียนวิชาอ่ืนได้ 
สถิติผู้ใช้ MOOCs ขณะนี้ส่วนใหญ่อยู่ในอเมริกาเหนือและยุโรป ส่วนเอเชียมีผู้เรียนเป็นสัดส่วน 24% ซึ่ง
ส่วนมากได้แก่ ไต้หวัน ญี่ปุ่น จีนเกาหลีใต้ และสิงคโปร์  ประเทศไทยเริ่มมีการส่งเสริมการพัฒนา MOOCs 
พัฒนา E-Teacher E-Courseware และ E-Learning ในมหาวิทยาลัยหลายแห่ ง” (สำนักงานพัฒนา
วิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีแห่งชาติ, 2557) 

 
ฉะนั้นแล้วปัญหาและความท้าทายในการใช้ MOOCs ที่สำคัญ ได้แก ่



126 วารสารพระธรรมทูต ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

1. ความท้าทายด้านการเรียนรู้ออนไลน์: การเรียนรู้ออนไลน์อาจเป็นเรื่องท้าทายสำหรับบาง
ผู้เรียน โดยเฉพาะผู้เรียนที่ไม่คุ้นเคยกับเทคโนโลยี หรือผู้เรียนที่มีปัญหาในการเรียนด้วยตัวเอง 

2. ปัญหาการขาดปฏิสัมพันธ์ส่วนบุคคล: MOOCs ขาดปฏิสัมพันธ์ส่วนบุคคลที่ผู้เรียนมักพบใน
การศึกษาแบบดั้งเดิม สิ่งนี้อาจทำให้ยากสำหรับผู้เรียนที่จะเชื่อมต่อกับครูและเพ่ือนร่วมชั้น 

3. ปัญหาคุณภาพ: MOOCs อาจมีคุณภาพที่แตกต่างกันไป ขึ้นอยู่กับผู้สร้างและแพลตฟอร์ม 
MOOC 

4. ปัญหาการกำกับดูแล: MOOCs ยังไม่ได้รับการกำกับดูแลอย่างเข้มงวด สิ่งนี้อาจนำไปสู่ปัญหา
ด้านคุณภาพและมาตรฐาน 

แนวทางในการแก้ไขปัญหาและความท้าทายในการใช้ MOOCs ได้แก่ 
1. การออกแบบ MOOCs ให้ เหมาะสมกับผู้ เรียน: MOOCs ควรได้รับการออกแบบมาเพ่ือ

ตอบสนองความต้องการและความสามารถของผู้เรียนแต่ละราย 
2. การผสานรวมองค์ประกอบแบบโต้ตอบ: MOOCs ควรมีการผสานรวมองค์ประกอบแบบโต้ตอบ 

เช่น ฟอรัม แบบทดสอบ และงานมอบหมาย เพ่ือช่วยให้ผู้เรียนมีส่วนร่วมกับเนื้อหา 
3. การกำกับดูแล MOOCs อย่างเข้มงวด: ควรมีการกำกับดูแล MOOCs อย่างเข้มงวด เพ่ือ

ตรวจสอบคุณภาพและมาตรฐานของหลักสูตร 
บทบาทและหน้าที่ของพระธรรมทูต 
“การเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระธรรมทูตจะต้องยึดแนวทางของพระธรรมทูตต้นแบบตั้งแต่

สมัยพุทธกาล หลังพุทธกาลและพระธรรมทูตยุคร่วมสมัยโดยนำเทคโนโลยีอันทันสมัยมาประยุกต์ใช้เพ่ือสืบ
ทอดอายุพระพุทธศาสนาให้ยืนยาวเป็นประโยชน์เกื้อกูลและความสุขแก่ชาวโลก งานพระธรรมทูตจึงเป็น
หน้าที่ของพระภิกษุสามเณรทุกรูปที่ต้องปฏิบัติตามกำลังความสามารถ เพราะพระพุทธศาสนาเป็นมรดกทาง
วัฒนธรรมที่ทุกคนต้องสืบทอดร่วมกัน แม้โลกจะเจริญไปมากเพียงใดก็ตาม ความสำคัญของพุทธธรรมก็ยัง
จำเป็นต่อชาวโลกเพราะเป็นการสร้างดุลยภาพให้ โลกเกิดสันติสุขอย่างแท้จริง ดังนั้นการประกาศ
พระพุทธศาสนาของพระธรรมทูตจึงต้องพัฒนาและปรับวิธีการให้ทันต่อยุคสมัยโดยไม่ทิ้งหลักการทาง
พระพุทธศาสนา อันได้แก่ หลักพระธรรมวินัยที่ถือว่า มีลักษณะคล้ายหลักการทางรัฐศาสตร์และนิติศาสตร์ที่
ต้องปฏิบัติควบคู่กัน โดยมีเป้าหมายสำคัญคือ สันติภาพทั้งทางกายและทางใจของมวลมนุษยชาติ” (พระมหาศิ
วกร ปญฺญาวชิโร และคณะ, 2564) 

องค์ความรู้ใหม่ 
MOOCs สามารถใช้เป็นเครื่องมือในการเผยแพร่ศาสนาพุทธได้อย่างมีประสิทธิภาพ โดยพระธรรม

ทูตควรออกแบบ MOOCs ให้เหมาะสมกับผู้เรียนและเนื้อหาที่สอดคล้องกับความสนใจของผู้เรียน และพระ
ธรรมทูตควรใช้ MOOCs ร่วมกับกิจกรรมอ่ืนๆ ในการเผยแพร่ศาสนาพุทธ เพ่ือให้เกิดประสิทธิภาพสูงสุด 
MOOCs สามารถช่วยให้พระธรรมทูตเข้าถึงผู้ฟังและผู้ประสงค์จะเรียนรู้ที่หลากหลาย โดยไม่จำกัดเพศ อายุ 
ภูมิหลัง หรือสถานที่ตั้ง โดยสามารถนำเสนอเนื้อหาที่ทันสมัยและน่าสนใจ โดยการประยุกต์ใช้เทคโนโลยีดิจิทัล



Journal of Dhammaduta Vol. 4 No. 2 (July – December 2024) 127 
 

ที่ทันสมัย แนวทางในการใช้ประโยชน์จาก MOOCs ในการเผยแพร่ศาสนาพุทธ ได้แก่ การออกแบบ MOOCs 
ให้เหมาะสมกับผู้เรียน โดยออกแบบเพ่ือให้ตอบสนองความต้องการและความสามารถของผู้เรียนแต่ละราย 
เช่น ระดับความรู้ ความสนใจ และภาษา เป็นต้น การผสานรวมองค์ประกอบแบบโต้ตอบ เช่น ฟอรัม 
แบบทดสอบ และงานมอบหมาย เพ่ือช่วยให้ผู้เรียนมีส่วนร่วมกับเนื้อหาและสร้างปฏิสัมพันธ์กับพระธรรมทูต
และเพ่ือนร่วมชั้น การสร้างเครือข่ายกับองค์กรอ่ืนๆ โดยพระธรรมทูตควรสร้างเครือข่ายกับองค์กรอ่ืนๆ ที่
เกี่ยวข้องกับการเผยแพร่ศาสนาพุทธ เช่น สถาบันการศึกษา องค์กรพัฒนาเอกชน และองค์กรทางศาสนา เพ่ือ
ร่วมกันพัฒนาและเผยแพร่ MOOCs เกี่ยวกับศาสนาพุทธ 

สรุป 
MOOCs หรือ Massive Open Online Courses เป็นหลักสูตรออนไลน์ที่เปิดให้ผู้เรียนจากทั่ว

โลกเข้าเรียนได้โดยไม่เสียค่าใช้จ่าย MOOCs สามารถเป็นเครื่องมือที่มีประสิทธิภาพสำหรับพระธรรมทูตในการ
เผยแพร่ศาสนาพุทธไปยังผู้ฟังและผู้ประสงค์จะเรียนรู้ได้ในวงกว้าง MOOCs สามารถช่วยให้พระธรรมทูต
เข้าถึงผู้ฟังและผู้ประสงค์จะเรียนรู้ที่ไม่สามารถเข้าถึงได้ผ่านวิธีการอ่ืน ๆ เช่น การสอนแบบตัวต่อตัวหรือการ
สอนทางไกล MOOCs สามารถช่วยให้พระธรรมทูตเผยแพร่ศาสนาพุทธได้อย่างมีประสิทธิภาพ และสามารถ
ช่วยให้พระธรรมทูตพัฒนาทักษะการสอนของตน และช่วยให้พระธรรมทูตไทยสามารถใช้ประโยชน์จาก
เทคโนโลยีดิจิทัลในการเผยแพร่ศาสนาพุทธได้อย่างมีประสิทธิภาพและประสบความสำเร็จ 

เอกสารอ้างอิง 
ณภัทร จาตุศรีพิทักษ์ (21 กันยายน 2557). วิเคราะห์แนวโน้มการศึกษาออนไลน์. สืบค้นเมื่อ 30 มกราคม  

2567, จาก https://thaipublica.org/2014/10/settakid2-online-education/ 
บุญเลิศ อรุณพิบูลย์ (1 เมษายน 2557). วิเคราะห์แนวโน้มการศึกษาออนไลน์. สืบค้นเมื่อ 30 มกราคม 2567 , 

จาก https://thaipublica.org/2014/10/settakid2-online-education/ 
วิภา เจริญภัณฑารักษ์. (2558). MOOC: การศึกษาฟรีแบบเปิดในยุคดิจิทัล. วารสารศึกษาศาสตร์ มสธ./8/(2). 
ภาสกร ใหลสกุล (20 มีนาคม 2559). MOOC มุกใหม่ของอีเลิร์นนิง. สืบค้นเมื่อ 30 มกราคม 2567 , จาก 

https://examplewordpresscom20163.wordpress.com/2016/03/20/Mooc-มุกใหม่ของอี
เลิร์นนิง 

ทัศนีย์ จันอินทร์ (29 กันยายน 2557). MOOC มุกใหม่ของอีเลิร์นนิง. สืบค้นเมื่อ 29 มกราคม 2567 , จาก 
https://www.tkpark.or.th/tha/articles_detail/196/MOOCs 

ดิจิทัล เอจ (2560). MOOCs นวัตกรรม การศึกษา แบบเปิดกว้าง ยุคดิจิทัล. สืบค้นเมื่อ 29 มกราคม 2567 , 
จาก https://digitalagemag.com/moocs 

Thai OER/MOOC (2558). MOOC และความแตกต่างกับ e-Learning แบบเดิม ๆ. สืบค้นเมื่อ 29 มกราคม 
2567, จาก http://www.learn.in.th/mooc-diffrence-e-learning/ 

ชโรชีนีย์ ชัยมินทร์ (2562). MOOC: เพ่ือการเรียนรู้ตลอดชีวิตในศตวรรษที่ 21. วารสารมนุษยศาสตร์และ
สังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่./1/(1). 

สำนักงานพัฒนาวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีแห่งชาติ (2557). MOOC คือ?. สืบค้นเมื่อ 29 มกราคม 2567, 
จาก https://www.nstda.or.th/th/nstda-knowledge/2622-mooc. 

พระมหาศิวกร ปญฺญาวชิโร และคณะ. (2564). บทบาทและหน้าที่ของพระธรรมทูตจากอดีตสู่ปัจจุบัน. 
วารสารบัณฑิตแสงโคมคำ. 6/(1). 


