
คำให้การของเปรตในคัมภีร์เปตวัตถุ* 
The Confession of the Hungry Ghosts 

in Peta Vatthu (Stories of the Departed) 
 

พระมหาชัยพร อมรปญฺโญ (ฤทธ์ิกระจ่าง)1 
Phramaha Chaiyaporn Amarapanno (Ritkrachang)1 

คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  
Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

ดร.มาศโมฬี จิตวิริยธรรม  
Dr.Masmolee Jitviriyatham 

ศูนย์การแพทย์กาญจนาภิเษก คณะแพทยศาสตร์ ศิริราชพยาบาล มหาวิทยาลัยมหิดล  
Golden Jubilee Medical Center, Mahidol University   

Corresponding Author, E-mail: chaiyaporn.rit@mcu.ac.th1  

 

บทคัดย่อ  

บทความนี้ มีวัตถุประสงค์เพื่อนำเสนอเรื่องบุญ-บาป กรรมดี-กรรมช่ัว นรก-สวรรค์ ตามคำบอก
เล่าของเปรตในคัมภีร์เปตวัตถุ เป็นการศึกษาเอกสาร ผลการศึกษาพบว่า คัมภีร์เปตวัตถุ ประมวลเรื่องราวของ
ผู้ละจากโลกนี้ไป มีท้ังส้ิน 51 เรื่อง มีแหล่งท่ีมา 2 แหล่งคือ จากเรื่องท่ีพระผู้มีพระภาคทรงยกขึ้นมาแสดงเอง
จากเหตุการณ์ท่ีเกิดเรื่องขึ้น (อัตถุปปัตติเหตุ) และมาจากการถาม-ตอบ (ปุจฉาวิสัชชนา) ระหว่างพวกเปรตกับ
พระอรหันตสาวก เช่น พระมหาโมคคัลลานเถระ พระสารีบุตรเถระเป็นต้น แล้วนำเรื่องราวของเปรตนั้นไป
กราบทูลให้พระผู้มีพระภาคทรงทราบจากนั้นพระองค์ก็ปรารภเหตุนั้นแสดงธรรมแก่พุทธบริษัท 

คำว่าเปรตมี 2 ความหมายคือ (1) หมายถึงผู้จากโลกนี้ไปคือผู้ตายไปแล้ว ผู้ล่วงลับไปแล้ว พวกท่ี
ตายไปเกิดเป็นเทวดาก็เรียกว่าเปตะหรือเปรตในความหมายนี้ก็มี เช่น พิธีทำบุญอุทิศส่วนกุศลให้ผู้ท่ีตายไปแล้ว
เรียกว่า เปตพลี (2) หมายถึงสัตว์พวกหนึ่งท่ีเกิดในอบายภูมิท่ีเรียกว่าเปตวิสัย หรือเปรตวิสัย สัตว์พวกนี้ได้รับ
ทุกขเวทนาต่างๆ ตามผลแห่งกรรมช่ัวท่ีได้ทำไว้  

นอกจากนี้ ยังมีเปรตอีกพวกหนึ่งท่ีเสวยผลแห่งกรรมดีและกรรมช่ัวสลับกันในชาติเดียวกัน เรียกว่า 
เวมานิกเปรต คือเปรตท่ีมีวิมานอยู่เป็นของตัวเอง มีความสุขเหมือนพวกเทวดาในเวลาหนึ่ง แต่ในอีกเวลาหนึ่ง
ได้รับทุกขเวทนาแสนสาหัสเหมือนเปรตพวกอ่ืนและสัตว์นรกท้ังหลาย คัมภีร์เปตวัตถุ ได้อธิบายลักษณะทาง
กายภาพของเปรตแต่ละชนิดไว้แตกต่างกันแบ่งตามอำนาจบาปกรรมของเปรตท่ีเคยทำไว้ เรื่องราวของเปรตใน
คัมภีร์เปตวัตถุให้คติเตือนใจแก่มนุษย์เก่ียวกับเรื่องกฎแห่งกรรมและความมีอยู่จริงเรื่องบุญ-บาป ทำดีได้ดี ทำ
ช่ัวได้ช่ัว อันเป็นแนวคิดพื้นฐานของชาวพุทธท่ีพึงประสงค์ 

 
*Received November 24, 2023; Revised January 8, 2024; Accepted January 8, 2024 



66 วารสารพระธรรมทูต ปีท่ี 3 ฉบบัท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2566) 
 

 

คำสำคัญ: คัมภีร์เปตวัตถุ; คำให้การ; เปรต 

Abstract 
The Academic article entitled ‘The Confession of the Departed Ghosts in Petavatthu, 

Buddhist Doctrine’ aims to propose the concept of merit-sin, good karma-bad karma and hell-
heaven according to the confession of the hungry ghosts in Petavatthu (the stories of the 
departed). It is a documentary study. The findings of the study were found that: - 

The Petavatthu consists of 51 stories of people who have passed away. The stories 
are derived from two sources, namely; (1) The story that the Blessed One raised himself from 
the events that happened (Atthupattihetu) and (2) comes from asking and answering (Pujjha-
Visajjana) between Hungry ghosts and Disciples such as the Phra Maha Moggallana Thera, Phra 
Sariputra Thera, etc. they brought that story to inform the Blessed One, then he preached the 
cause and taught the Dharma to the followers.  

The word "Peta" has two meanings: (1) refers to someone who has passed away 
from this world, for those who die and are born as deities are called Peta or Hungry Ghosts. 
Incliningly, a ceremony to make merit and dedicate merit to those who have died called 
‘Petapli’. (2) refers to some animals who were born in the Petvisai (realm of hungry ghosts). 
These animals have suffered various sufferings based on the consequences of their own 
unwholesome (Akusala). 

In addition, there is another group of hungry ghosts who experience the effects of 
good and bad karma alternately in the same existence, called Vemanikapeta, who have their 
castle and are happy as the angels for a time, but at another time, they suffered severe 
suffering like all the other ghosts and hell beings. 

In conclusion, this doctrine Described the physical characteristics of each type of 
hungry ghost, divided according to the sinful power of the hungry ghosts that had been done. 
The story of the hungry ghosts in the Scripture of Petvathu gives a reminder to humans about 
the law of karma and the real existence of merit-sin which is the regular concept of smarted 
Buddhists. 
 

Keywords: The Hungry Ghosts, Confession, the stories of the departed (Petavatthu) 
 
 



Journal of Dhammaduta Vol. 3 No. 2 (July – December 2023) 67 
 

บทนำ 

หลักฐานในคัมภีร์พระสุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย เปตวัตถุ แสดงเรื่องราวเก่ียวกับกรรมและผลของ
กรรม บุญ-บาป ผ่านคำสนทนาถาม-ตอบระหว่างพวกเปรตกับพระอริยสาวกท้ังหลาย เช่น พระมหาโมคคัล
ลานเถระ พระอนุรุทธเถระ พระสารีบุตรเถระ และพระอรหันตสาวกรูปอ่ืนๆ ตลอดถึงบุคคลอ่ืนท่ีมีช่ือปรากฏ
ในคัมภีร์เปตวัตถุ  ผู้ได้พบเห็นและสนทนากับเปรตท่ีมาปรากฎกายให้เห็นเพื่อขอส่วนบุญบ้าง เพื่อส่ือสารให้
มนุษย์ประกอบกรรมดีบ้าง จากเรื่องราวของเปรตในคัมภีร์เปตวัตถุจึงทำให้ชาวพุทธมีความเช่ือว่า บุญ -บาป 
กรรมดี-กรรมช่ัว หรือกฎแห่งกรรมเป็นเรื่องท่ีมีอยู่จริงและมีหลักฐานรองรับคือคัมภีร์พระไตรปิฎก เช่น คัมภีร์
เปตวัตถุท่ีจะกล่าวในเนื้อหาของบทความนี้  

บทความนี้ เป็นการนำเสนอสาระสำคัญของคัมภีร์เปตวัตถุ ในขอบเขตดังนี้ (1) อกุศลกรรม
อะไรบ้างท่ีทำให้คนเราตายแล้วต้องเกิดเป็นเปรต โดยจะนำเสนอจากตัวอย่างคำสารภาพของเปรตเรื่องเด่น ๆ 
ที่ปรากฏในคัมภีร์เปตวัตถุ (2) ในคัมภีร์เปตวัตถุ ได้อธิบายลักษณะทางกายภาพของเปรตแต่ละชนิดไวเ้ป็น
อย่างไร ยกตัวอย่างเช่น นางเปรตสังสารโมจิกา เคยทำปาณาติบาต เป็นคนตระหนี่ ไม่มีศรัทธา ไม่เคยส่ังสม
บุญกุศลไว้ เมื่อตายไปจึงเกิดเป็นเปรตเปลือยกาย มีความหิวกระหายอยู่ 500 ปี มีร่างกายซูบผอม มีแต่เส้น
เอ็น มีซ่ีโครงผุดขึ้น น่าเกลียดน่ากลัว (3) การเสวยทุกขเวทนาของเปรตในเปตภูมิตามลักษณะอกุศลกรรมท่ี
เคยก่อไว้เป็นอย่างไร (4) นรกท่ีเป็นสถานท่ีตามคำบอกเล่าของเปรตมีลักษณะอย่างไร นอกจากนี้ผู้เขียนจะช้ีให้
ว่าการทำบุญอุทิศส่วนกุศลให้เปรตมีผลจริงหรือไม่ อย่างไร โดยจะยกตัวอย่างอ้างอิงจากคำพูดของเปรต
เจ้าของเรื่องท่ีปรากฎในคัมภีร์เปตวัตถุ เพื่อเป็นการเผยแพร่หลักคำสอนเรื่องบุญ-บาปและสร้างความตระหนัก
ให้บุคคลเห็นโทษภัยของการทำบาปกรรม และเห็นประโยชน์สุขของการทำความดี เพื่อจะได้ตั้งตนอยู่ในความ
ไม่ประมาทประกอบกุศลกรรมมีการให้ทาน รักษาศีล และเจริญภาวนาเป็นต้น 

เน้ือหาและแนวคิดทฤษฎี 
จากการศึกษาแนวคิดทฤษฎีเรื่อง “เปรต” จากเอกสารทางวิชาการและรายงานผลการวิจัยพบ

ข้อมูลท่ีน่าสนใจ สรุปได้ดังนี้  
- หลักฐานในพระไตรปิฎกกล่าวถึงความเก่ียวข้องซ่ึงประกอบไปด้วย นรก ปิตติวิสัย อสูรกาย และ

ติรัจฉาน สำหรับภูมิเปรตนั้น ท่ีปรากฏอยู่ในพระสูตร อรรถกถาและคัมภีร์ต่างๆ ได้จำแนกประเภทของเปรต
ออกเป็น 37 ประเภท แต่มีเปรตจำพวกเดียวเท่านั้นท่ีสามารถรับส่วนบุญจากญาติได้ ด้วยการอนุโมทนาใน
ส่วนบุญนั้น คือ “ปรทัตตูปชีวีเปรต” เปรตเหล่านี้มีรูปร่างและลักษณะการเสวยทุกข์เวทนาจะแตกต่างกันไป 
ท้ังนี้ขึ้นอยู่กับกรรมการกระทำของแต่ละบุคคล ความเช่ือเรื่องเปรตในสังคมไทย เป็นความเช่ือของผลกรรมท่ี
ทำให้เกิดเป็นเปรตกรรมนั้นบันดาลให้เกิดเป็นเปรต กรรมช่ัวท่ีเปรตแต่ละตนได้ทำมีลักษณะไม่เหมือนกัน การ
ท่ีมนุษย์จะเกิดมาเป็นเปรตก็ตามแต่บาปกรรมท่ีได้กระทำไว้บนโลกมนุษย์ (พระประพันธ์ ชาตเมโธ (สีผ้ึง) และ
คณะ, 2565: 13)  

- อิทธิพลความเช่ือเรื่องเปรตท่ีปรากฏในสังคมไทย เป็นความเช่ือเรื่องบุญและบาปซ่ึงจะปรากฏใน
คัมภีร์เปตตพลีจะแนะนำให้สร้างกุศลให้มากเพื่อจะเป็นบุญกุศลท่ีจะติดตามตัวไปเมื่อส้ินชีวิตไปจากโลกนี้ด้วย



68 วารสารพระธรรมทูต ปีท่ี 3 ฉบบัท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2566) 
 

อำนาจของผลบุญกุศลจะส่งผลให้ชาตินี้มีชีวิตท่ีมีความสุขแล้วยังเป็นผลให้ชาติหน้าจะมีชีวิตท่ีดีขึ้นไปกว่าใน
ชาตินี้อีกด้วย พระธรรมคำส่ังสอนในพระพุทธศาสนานั้น มีคุณค่าต่อจิตใจของคนไทยอย่างลึกซ้ึงส่งผลให้คน
ไทยมีนิสัยฝักใฝ่ในการทำความดี มีจิตใจโอบอ้อมอารี ยังส่งผลให้คนในสังคมมีความสำนึกตระหนักถึงพระคุณ
ของบรรพบุรุษ (พระใบฎีกาทวีศักดิ์ ชินวํโส (กล้าคง), 2563: 30-31)  

- ตำนานเรื่องเล่าท้องถิ่นไทยภาคใต้หลายเรื่อง ได้กล่าวถึงความเคารพนับถือท่ีผู้คนมีต่อบรรพบุรุษ
ท่ีล่วงลับไปแล้ว ซ่ึงได้สร้างกรรมดี-ช่ัวเอาไว้ เมื่อครั้งเป็นมนุษย์จะเกิดใหม่ในอีกภพภูมิหนึ่ง อาจเป็นผี เป็น
เปรต เป็นเทวดา ท่ีปรากฏอยู่ในรูปของ คนบ้าง สัตว์บ้าง ต้นไม้บ้าง ซ่ึงล้วนแล้วแต่มีอิทธิฤทธ์ิสามารถแสดง
ปาฏิหาริย์ สามารถดลบันดาลส่ิงดี-ร้ายให้เกิดแก่ลูกหลานท่ียังมีชีวิตอยู่ได้ ลูกหลานท่ียังมีชีวิตอยู่จึงแสดงความ
กตัญญูกตเวทีต่อบรรพบุรุษของตนด้วยความเช่ือ ความศรัทธา ตลอดจนการสักการบูชาด้วยเครื่องเซ่นสรวง
ต่างๆ (ณทรัตน์จุฑา ไชยสวัสดิ์, 2562: 350)  

- คำว่าเปรตในคัมภีร์พระไตรปิฎกและอรรถกถา มี 2 ความหมาย กล่าวคือ หมายถึง คนผู้ล่วงลับ
ไปแล้ว หรือคนตาย ความหมายหนึ่ง และคนผู้ล่วงลับไปสู่โลกหน้าที่เรียกว่าเปรตวิสัยหรือเปรตโลก อีก
ความหมายหนึ่ง เปรตวิสัยหรือเปรตโลกนั้นหมายถึง แดนเสวยผลกรรมของผู้ทำบาปท่ีมีโทษเบากว่ากำเนิด
ดิรัจฉาน และนรกจัดเป็น 1 ใน 5 คติแดนไปหลังความตายของสัตว์ผู้เวียนว่ายตายเกิด ได้แก่ เทวดา มนุษย์ 
เปรตวิสัย กำเนิดดิรัจฉานและนรก ในขึ้นอรรถกถาส่วนใหญ่อธิบายคำ “เปรต” ไว้ว่าหมายถึงคนผู้ตายไปเกิด
ในเปรตวิสัย มีผลให้ความหมายของคำว่า “เปรต” ในช้ันฎีกา และวรรณกรรมพุทธศาสนาท่ีรจนาในประเทศ
ไทย หมายถึงคนตายไปเกิดในเปรตวิสัยทั้งสิ ้น เปรตที่ปรากฏในวรรณกรรมของไทย จึงมีรูปร่างน่ากลัว อด
อยากหิวโหย ซูบผอม ปากเท่ารูเข็ม ฯลฯ ความเช่ือเรื่องเปรต  มีอิทธิพลต่อพิธีกรรม คตินิยม และประเพณีต่าง 
ๆ ของชาวไทย เช่น พิธีศพ พิธีถวายสังฆทาน พิธีอนุโมทนา ประเพณีสงกรานต์ และประเพณีสารทไทย เป็น
การส่งเสริมความกตัญญู ความเกรงกลัวต่อบาป ความมีน้ำใจ ความผูกพันระหว่างวงศาคณาญาติ วัดกับบ้าน 
รวมท้ังสันติสุขของผู้คนในสังคมไทย อย่างเด่นชัด (พระมหาอุทิศ ศิริวรรณ, 2535: บทคัดย่อ)  

จะเห็นได้ว่า แนวคิดและความเช่ือเรื่องเปรตนี้สัมพันธ์กับหลักกฎแห่งกรรมอันเป็นแนวคิดพื้นฐาน
ของชาวพุทธท่ีมีหลักคำสอนรองรับอันได้แก่หลักศรัทธา 4 คือ (1) กัมมสัทธา เช่ือกรรม, เช่ือกฎแห่งกรรม, เช่ือ
ว่ากรรมมีอยู่จริง คือ เช่ือว่าเมื่อทำอะไรโดยมีเจตนา คือ จงใจทำท้ังรู้ ย่อมเป็นกรรม คือ เป็นความช่ัวความดีมี
ขึ้นในตน เป็นเหตุปัจจัยก่อให้เกิดผลดีผลร้ายสืบเนื่องต่อไป การกระทำไม่ว่างเปล่าและเช่ือว่าผลท่ีต้องการจะ
สำเร็จได้ด้วยการกระทำ มิใช่ด้วยอ้อนวอนหรือนอนคอยโชค เป็นต้น (2) วิปากสัทธา เช่ือวิบาก, เช่ือผลของ
กรรม, เช่ือว่าผลของกรรมมีจริง คือ เช่ือว่ากรรมท่ีทำแล้วต้องมีผล และผลต้องมีเหตุ ผลดีเกิดจากกรรมดี ผล
ชั่วเกิดจากกรรมชั่ว (3) กัมมัสสกตาสัทธา เชื ่อความที่สัตว์มีกรรมเป็นของตน , เชื ่อว่าแต่ละคนเป็นเจ้าของ 
จะต้องรับผิดชอบเสวยวิบากเป็นไปตามกรรมของตน (4) ตถาคตโพธิสัทธา เชื ่อความตรัสรู้ของพระตถาคต
(พระพุทธเจ้า), มั่นใจในองค์พระตถาคต ว่าทรงเป็นพระสัมมาสัมพุทธะ ทรงพระคุณท้ัง 9 ประการ ตรัสธรรม 
บัญญัติวินัยไว้ด้วยดี ทรงเป็นผู้นำทางท่ีแสดงให้เห็นว่า มนุษย์คือเราทุกคนนี้ หากฝึกตนด้วยดี ก็สามารถเข้าถึง
ภูมิธรรมสูงสุด บริสุทธิ ์หลุดพ้นได้ ดังที่พระองค์ได้ทรงบำเพ็ญไว้เป็นแบบอย่าง ภูมิหลังของคัมภีร์เปตวตัถุ 
ความหมายคำว่า “เปรต” รูปแบบของเปตวัตถุ และข้อสังเกตในคัมภีร์เปตวัตถุเป็นอย่างไร จะได้กล่าวต่อไป 



Journal of Dhammaduta Vol. 3 No. 2 (July – December 2023) 69 
 

ภูมิหลังของคัมภีร์เปตวัตถุ 
เปตวัตถุเป็นคัมภีร์ท่ีจัดอยู่ในพระสุตตันปิฎก ขุททกนิกาย เป็นคัมภีร์ท่ีรวบรวมเรื่องราวของผู้จาก

โลกนี้ไป คำว่า เปตวัตถุ แปลว่าเรื่องราวของผู้ละจากโลกนี้ไป ภูมิหลังท่ีมาของเรื่องเปตวัตถุท้ัง 51 เรื่อง มา
จาก 2 แหล่ง คือ  

1) มาจากเหตุเกิดแห่งเรื่อง (อัฏฐุปปัตติ)  
2) มาจากการถาม - ตอบ (ปุจฉาวิสัชชนา)  
เปตวัตถุ ที ่มาจากเหตุเกิดของเรื่อง ได้แก่ เปตวัตถุที่พระผู้มีพระภาคทรงยกขึ้นแสดงเอง เมื ่อมี

เหตุการณ์ท่ีเก่ียวข้องกับเปรตนั้นๆ เกิดขึ้น เช่น เขตตูปมเปตวัตถุ ปิฏฐธีตลิกเปตวัตถุ ติโรกุฑฑเปตวัตถุ เป็นตน้ 
ส่วน เปตวัตถุ ท่ีมาจากการถาม-ตอบ ได้แก่ เปตวัตถุท่ีพระสาวกมีท่านพระนารทเถระ ท่านพระมหาโมคคัล
ลานเถระ ท่านพระสารีบุตรเถระ เป็นต้น เป็นผู้ถามเปรตท่ีท่านพบเห็น และเปรตตนนั้นๆ เป็นผู้ตอบ เมื่อท่าน
ทราบความเป็นมาแล้วก็นำขึ้นกราบทูลให้พระผู้มีพระภาคทรงทราบ พระผู้มีพระภาคทรงปรารภเรื่องนั้นๆ ให้
เป็นเหตุแล้วตรัสเทศนาแก่พุทธบริษัทในโอกาสต่างๆ จึงถือกันว่า เปตวัตถุทุกเรื่องพระผู้มีพระภาคทรงแสดง 
ยกเว้นบางเรื่องท่ีเกิดหลังพุทธปรินิพพาน เช่น ธาตุวิวัณณเปตวัตถุ นันทกเปตวัตถุ เป็นต้น  

ความหมายคำว่า “เปรต” 

คำว่า “เปตะ” หรือ “เปรต” ไว้เป็น 2 ความหมาย ได้แก่ ความหมายท่ี 1 หมายถึง ผู้จากโลกนี้ไป
คือผู้ตายไปแล้ว ผู้ล่วงลับไปแล้ว พวกท่ีตายไปเกิดเป็นเทวดาก็เรียกว่าเปตะหรือเปรตในความหมายนี้ก็มี เช่น 
พิธีทำบุญอุทิศส่วนกุศลให้ผู ้ที่ตายไปแล้วเรียกว่า เปตพลี ความหมายที่ 2 หมายถึง สัตว์พวกหนึ่งท่ี เกิดใน
อบายภูมิท่ีเรียกว่าเปตวิสัย หรือเปรตวิสัย สัตว์ พวกนี้ได้รับทุกขเวทนาต่างๆ ตามผลแห่งกรรมช่ัวท่ีได้ทำไว้ 
เช่น อดอยาก ผอมโซ เพราะไม่มีอาหาร หรือมีแต่กินไม่ได้ หรือกินได้แต่กินยาก เพราะปากเท่ารูเข็ม หรือกิน
เข้าไปได้แต่กลายเป็นเลือดเป็นหนอง เป็นมูตร เป็นคูถ อนึ่ง ยังมีเปรตอีกพวกหนึ่งท่ีเสวยผลแห่งกรรมดีและ
กรรมช่ัวสลับกันในชาติเดียวกัน เรียกว่า เวมานิกเปรต คือเปรตท่ีมีวิมานอยู่เป็นของตัวเอง มีความสุขเหมือน
พวกเทวดาในเวลาหนึ่ง แต่ในอีกเวลาหนึ่งได้รับทุกขเวทนาแสนสาหัสเหมือนเปรตพวกอื่นและสัตว์นรก
ท้ังหลาย 

รูปแบบของเปตวัตถุ 
เปตวัตถุท่ีมาจากเหตุเกิดแห่งเรื่องเป็นแบบการบรรยายธรรม คือ พระผู้มีพระภาคทรงแสดงเอง

โดยตลอด แต่เปตวัตถุท่ีมาจากการถาม-ตอบ เป็นแบบการถาม-ตอบ คล้ายกับวิมานวัตถุ แต่ต่างกันท่ีอารมณ์
ท้ังของผู้ถามและผู้ตอบ กล่าวคือ ในกรณีของเปรตในเปตวิสัยท่ีได้รับทุกข์ทรมาน ผู้ถามถามด้วยความสงสาร
และเห็นใจในวิบากกรรมท่ีเปรตนั้นกำลังได้รับอยู่ ผู้ตอบตอบด้วยความรู้สึกเศร้าโศกเสียใจในผลกรรมนั้น และ
มีความสำนึกผิด ถ้ามีโอกาสก็คิดจะทำความดีทดแทนต่อไป บางรายหลังจากเล่าเรื่องบุพกรรมและสารภาพผิด
แล้ว ได้ขอความช่วยเหลือจาก     ผู้ถามก็มี ส่วนกรณีของเปรตตามความหมายท่ี 1 คือผู้จากโลกนี้ไป ถ้าไปเกิด
เป็นเทวดา ท้ังผู้ถามและผู้ตอบก็มีอารมณ์อย่างเดียวกับผู้ถาม ผู้ตอบในวิมานวัตถุ ถ้าไปเกิดเป็นเวมานิกเปรต 
ท้ังผู้ถามและผู้ตอบมีอารมณ์ต่างออกไปจากสองกรณีข้างต้น คือ อาจมีอารมณ์ท้ังเศร้าใจและดีใจผสมกันก็ได้ 



70 วารสารพระธรรมทูต ปีท่ี 3 ฉบบัท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2566) 
 

อย่างไรก็ดี เปตวัตถุทั ้งที่มาจากเหตุเกิดแห่งเรื ่องและจากการถาม -ตอบ มีรูปลักษณ์ทางวรรณกรรมอย่าง
เดียวกัน คือ เป็นคำร้อยกรองท่ีเรียกว่า คาถาล้วน เช่นเดียวกับวิมานวัตถุ  รูปแบบเนื้อหาในคัมภีร์เปตวัตถุ จึง
ชี ้ให้เห็นถึงเรื ่องกรรมและกฎแห่งกรรมของสรรพสัตว์ และเป็นการยืนยันความมีอยู่ของชีิวิตหลังความตาย 
สะท้อนให้เห็นถึงผลของบาปหรือการทำช่ัวท่ีให้ผลเป็นความทุกข์ ตรงกันข้ามกับเรื่องราวในคัมภีร์วิมานวัตถุ
ท่ีว่าด้วยผลของบุญที่ให้ผลเป็นความสุข 

ข้อสังเกตในคัมภีร์เปตวัตถุ 
คำว่า เปรต ท่ีใช้ในเปตวัตถุ หมายถึงผู้จากโลกนี้ไปซ่ึงอาจไปเกิดเป็นยักษ์เป็นมาร เป็นเทพ เป็น

พรหม หรือเป็นสัตว์นรกก็ได้ แต่ส่วนใหญ่หมายถึงสัตว์ในเปรตวิสัยท่ีได้รับทุกขเวทนา ฉะนั้นต้องดูท่ีการเสวย
ผลแห่งกรรมนั้น ๆ  ประกอบ ถ้าเป็นผลแห่งกรรมชั่วมักเป็นเปรตที่เข้า ใจกันทั่วไป เปรตที่ทำกรรมชั่วอยา่ง
ร้ายแรงโดยส่วนมากหลังจากตายแล้วจะไปเกิดใน นรก เช่น อุสสทนรก อเวจีมหานรก โลหกุมภีนรก และเสวย
ทุกขเวทนาอยู่เป็นเวลานานเป็นกัปเป็นกัลป์ ครั ้นพ้นจากนรกแล้วก็ต้องมาเป็นเปรตเสวยผลกรรมที่เหลือ 
ต่อไปอีกนาน บางรายระหว่างท่ีเป็นเปรตนั้น ถ้าได้มีโอกาสทำความดีหรือได้รับ ส่วนกุศลจากญาติมิตรก็ได้
เล่ือนฐานะขึ้นเป็นเวมานิกเปรต คือ เปรตมีวิมานเหมือน เทวดา ต่างแต่เป็นเทวดาในเวลาหนึ่ง แล้วกลับเป็น
เปรตในอีกเวลาหนึ่ง แต่ถ้าได้รับส่วนกุศลยิ่ง ๆ ขึ้น หรือได้มีโอกาสทำความดีมากก็ได้เล่ือนฐานะเป็นเทพเป็น
พรหมได้ พระผู้มีพระภาคจึงทรงแสดงหลักการทำบุญอุทิส่วนกุศลให้เปรต ดังปรากฏในเรื่องเขตตูปมเปตวัตถุ 
และมีตัวอย่างการทำบุญอุทิศส่วนกุศลให้ญาติของท่านพระสารีบุตรเถระและท่านพระสานุวาสีเถระ ข้อสรุปใน
ท่ีนี้ คือ ไม่ทำกรรมช่ัวเสียเลยดีกว่า ไม่ว่าทางกาย วาจา ใจ ควรให้ทาน รักษาศีล และเจริญกัมมัฏฐาน เพื่อ
ตัวเองและแผ่ส่วนกุศลให้แก่สรรพสัตว์ผู้ตกทุกข์ท้ังหลายท้ังท่ีเป็นญาติและมิใช่ญาติ  

จากท่ีกล่าวมานี้ทำให้ทราบว่าคัมภีร์เปตวัตถุ มีสาระสำคัญท่ีน่าศึกษาโดยเฉพาะสาระสำคัญของ
การสนทนาถาม-ตอบ ระหว่างพระอรหันต์สาวกกับเปรต หรือแม้แต่บุคคลอ่ืนท่ีเป็นสักขีพยานได้พบเจอและ
สนทนากับเปรตซ่ึงเป็นท่ีมาของคติความเช่ือเรื่องการทำบุญอุทิศส่วนกุศลให้เปรตหรือผู้วายชนม์ในประเพณี
วัฒนธรรมของชาวพุทธท้ังในอดีตและปัจจุบัน 

กรณีตัวอย่าง 1 เรื่องธนบาลเศรษฐีเปรต 

เรื่องนี้เป็นเรื่องแสดงผลแห่งกรรมช่ัวของมหาเศรษฐีช่ือธนปาละแห่งเมืองเอรกัจฉะ ปัณณรัฐใน
อดีตก่อนพุทธกาล คือ เป็นผู้ตระหนี่ไม่เคยทำบุญให้ทานและเป็นผู้มีมิจฉาทิฏฐิ ตายแล้วไป เกิดเป็นเปรตทน
ทุกข์ทรมานอยู่ท่ีทะเลทรายแห่งหนึ่ง พวกพ่อค้าไปพบเข้าจึงได้ถาม-ตอบกัน 

ครั้นเมื่อพระผู้มีพระภาคของเราท้ังหลายเสด็จอุบัติขึ้นในโลก ทรงประกาศธรรมจักอันประเสริฐ 
ประทับอยู่ ณ กรุงสาวัตถีโดยลำดับ เหล่าพ่อค้าชาวกรุงสาวัตถีบรรทุกสินค้าเต็ม 500 เล่มเกวียน ไปยังอัต
ตราปถชนบท ขายสินค้าเสร็จแล้วช่วยกันยกสินค้าท่ีได้ใส่เกวียนกลับมา ในเวลาเย็นถึงแม่น้ำแห้งสายหนึ่ง จึง
ปลอดเกวียนไว้ในท่ีนั้น พักแรมอยู่ราตรีหนึ่ง ขณะนั้น เปรตนั้นถูกความกระหายครอบงำมาเพื่อต้องการน้ำดิื่ม 
ไม่ได้ดื่มน้ำสักหยาดเดียวในท่ีนั้น หมดหวัง ขาอ่อนล้มลง เหมือนตาลรากขาด พวกพ่อค้าเห็นแล้วจึงมีการถาม-
ตอบกัน 



Journal of Dhammaduta Vol. 3 No. 2 (July – December 2023) 71 
 

พวกพ่อค้า: “แน่ะเพื่อนยาก ท่านเปลือยกายมีผิวพรรณาและรูปร่างน่าเกลียดน่ากลัวซูบผอม มี
ร่างกายสะพรั่งไปด้วยเส้นเอ็น มีแต่ซ่ีโครงผุดขึ้น มีร่างกายซูบผอม ท่านเป็นใครกันหนอ”    

เปรต: “ผู้เจริญท้ังหลาย ข้าพเจ้าเกิดเป็นเปรตในยมโลก ได้รับความลำบากเพราะทำกรรมช่ัวไว้ จึง
ต้องจากโลกนี้ไปยังเปตโลก”   

พวกพ่อค้า: ท่านได้ทำกรรมช่ัวทางกาย วาจ ใจอะไรไว้หรือ เพราะผลกรรมอะไร ท่่านจึงต้องจาก
โลกนี้ไปยังเปตโลก”    

เปรต: มีพระนครของพระเจ้าปัณณราช ปรากฎช่ือว่าเอรกัจฉะ เมื่อก่อนข้าพเจ้าเป็นเศรษฐีอยู่ใน
นครนั้น ชนท้ังหลายเรียกข้าพเจ้าว่า ธนปาลเศรษฐี...ข้าพเจ้าไม่มีศรัทธา เป็นคนตระหนี่ กระด้าง ได้ด่าพวกคน
ท่ีให้ทาน ทำบุญ และห้ามชนเป็นจำนวนมากท่ีให้ทาน ทำบุญ ด้วยคำว่า ผลแห่งทานไม่มี ผลแห่งความสำรวม
จักมีแต่ท่ีไหน จึงทำลายสระน้ำ บ่อน้ำ ท่ีเขาขุดไว้ ทำลายสวนดอกไม้ สวนผลไม้ ศาลาน้ำดื่ม และสะพานในท่ี
เดินลำบากให้พินาศ...ข้าพเจ้านั้นไม่ได้ทำความดี ทำแต่ความช่ัวไว้ เคล่ือนจากมนุษยโลกนั้นแล้วจึงเกิดในแดน
เปรตมีแต่ความหิวกระหาย...ตลอด 50 ปี ตั้งแต่ข้าพเจ้าตายแล้วยังไม่ได้กินข้าวและดื่มน้ำเลย  

“นรกนั้นมี 4 เหลี่ยม มีประตู 4 ด้าน กรรมสร้างจำแนกไว้เป็นส่วนๆ ล้อมรอบด้วยกำแพง
เหล็ก ครอบไว้ด้วยแผ่นเหล็ก พ้ืนนรกน้ันล้วนเป็นเหล็กแดงลุกเป็นเปลวเพลิงประกอบด้วยความร้อน แผ่
ไปรอบตลอดร้อยโยชน์อยู่ตลอดกาล”  

ข้าพเจ้าจักต้องเสวยทุกขเวทนาในมหานรกน้ันยาวนานเพราะผลกรรมชั่ว...ข้าพเจ้าขอเตือน...
พวกท่านอย่าได้ทำกรรมชั่วทั้งในที่แจ้งหรือที่ลับ ถ้าพวกท่านทำกรรมชั่วแม้จะเหาะหนีไปก็ไม่พ้นจากทุกข์
ได้...จงเกื้อกูลมารดาบิดา อ่อนน้อมแต่ผู้ใหญ่ในตระกูล จงเกื้อกูลสมณพราหมณ์ ด้วยการปฏิบัติอย่างน้ี 
พวกท่านจักไปสู่สวรรค์ (ขุ.เปต. (ไทย) 26/230-245/205-206) 

พวกพ่อค้าได้สดับคำของเปรตนั้นแล้วเกิดความสังเวช จึงอนุเคราะห์ด้วยการใช้ภาชนะตักน้ำดื่มมา
ให้เปรตนอนลงแล้วกรอกเข้าไปในปาก น้ำก็ไม่ไหลลงสู่ลำคอเพราะพลังแห่งกรรมช่ัวของเปรตนั้น พวกพ่อค้า
จึงถามว่าจะทำอย่างไรจึงจะระงับความกระหายของท่านได้ เปรตจึงบอกว่า “เมื่อกรรมชั่วน้ีสิ้นไป เมื่อพวก
ญาติถวายทานแด่พระตถาคตหรือสาวกของพระตถาคตอุทิศทานให้แก่เรา เราจักพ้นจากความเป็นเปรต
น้ี” 

ต่อมาเมื่อกลับถึงกรุงสาวัตถึพวกพ่อค้าจึงเข้าเฝ้าพระศาสดา รับสรณคมน์และศีล ถวายทานแก่
ภิกษุสงฆ์มีพระพุทธเจ้าเป็นประธานตลอด 7 วันแล้วอุทิศส่วนบุญให้เปรตนั้น...พระผู้มีพระภาตทรงอนุโมทนา
ตรัสเป็นพระคาถาว่า “คนทำบาปถึงจะเหาะขึ้นไปในอากาศก็ไม่พ้นจากบาปกรรม ถึงจะดำลงไปกลางทะเล 
ก็ไม่พ้นจากบาปกรรม ถึงจะเข้าไปหลบตัวในซอกเขา ก็ไม่พ้นจากบาปกรรม เพราะไม่มีแผ่นดินสักส่วน
หน่ึงที่คนทำบาปยืนอยู่แล้วจะพ้นจากบาปกรรมได้” (ขุ.ธ. (ไทย) 25/127/71) 

กรณีตัวอย่าง 2 เรื่องนางเสริณีเปรต 



72 วารสารพระธรรมทูต ปีท่ี 3 ฉบบัท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2566) 
 

เป็นเปรตเปลือยกาย รูปร่างน่าเกลียดน่ากลัว ร่างกายซูบผอมสะพรั่งไปด้วยเส้นเอ็น เพราะตอน
เป็นมนุษย์เป็นคนไม่มีศรัทธา มีความตระหนี่ ไม่เคยให้ทานและด่าว่าสมณพราหมณ์ ภายหลังมารดาได้ทำบุญ
ถวายทานแล้วอุทิศส่วนบุญให้จึงมีความสุข ได้ความประสงค์ทุกอย่าง  

เรื ่องนี้เป็นเรื ่องแสดงผลแห่งกรรมชั่วของหญิงคณิกาผู้หากินด้วยรูปสมบัติคนหนึ่งชื ่อเสร ิณี
ชาวเมือง หัตถินิปุระ แคว้นกุรุ นางไม่มีศรัทธา มีความตระหนี่ ไม่เคยให้ทานและด่าว่าสมณพราหมณ์ ตายแล้ว
ไปเกิดเป็นเปรตทนทุกข์ทรมาน อาศัยอยู่ท่ีหลังกำแพงเมืองแห่งหนึ่งในปัจจันตชนบท เมื่อพบอุบาสกชาวเมือง
เดียวกันจึงได้ถาม-ตอบกัน ดังข้อความสนทนากันตอนหนึ่งว่า “นางผู้มีร่างกายซูบผอม มีแต่ซ่ีโครงปรากฎ เธอ
เปลือยกาย มีผิวพรรณและรูปร่างน่าเกลียดน่ากลัวซูบผอม มีร่างกายสะพรั่งไปด้วยเส้นเอ็น เธอเป็นใครเล่ามา
ยืนอยู่ท่ีนี้” “ท่านผู้เจริญ ดิฉันเกิดเป็นเปรตในยมโลก ได้รับความลำบาก เพราะทำกรรมช่ัวไว้จึงต้องจากโลกนี้
ไปยังเปตโลก” “เมื่อก่อนเธอได้ทำกรรมช่ัวทางกาย วาจา ใจ อะไรไว้หรือ เพราะผลกรรมอะไร เธอจึงต้องจาก
โลกนี้ไปยังเปตโลก”  

นางเปรตตอบว่า “เมื่อสมณพรหมณ์ทั้งหลายผู้เป็นดุจท่าน้ำซึ่งไม่มีใครหวงห้ามมีอยู่ ดิฉั นเก็บ
ทรัพย์ไว้ประมาณก่ึงมาสก เมื่อไทยธรรมมีอยู่ก็ไม่ได้ทำท่ีพึ่งแก่ตน...ดิฉันกระหายน้ำจึงเข้าไปใกล้แม่น้ำ แม่น้ำ
กลับกลายเป็นว่างเปล่าไป ในเวลาร้อนเข้าไปใกล้ร่มไม้ ร่มไม้กลับกลายเป็นแดดไป...ท้ังลมก็ร้อนเหมือนไฟ พัด
ดิฉันฟุ่งไป ท่านผู้เจริญ ดิฉันเสวยทุกข์มีความกระหายเป็นต้นนี้และทุกข์อย่างอ่ืนท่ีหนักกว่านั้น...ท่านไปถึง
หัตถินีนครแล้ว ช่วยบอกมารดาของดิฉันว่า เราเห็นธิดาของท่านตกยาก เกิดในยมโลกเพราะทำกรรมช่ัวไว้เขา
จึงตายไปเกิดยังเปตโลก...ดิฉันมีทรัพย์อยู่ส่ีแสน เก็บซ่อนไว้ใต้เตียงท้ังไม่ได้บอกใครๆ ไว้...ขอมารดาของดิฉัน
จงเอาทรัพย์ส่วนหนึ่งจากท่ีเก็บซ่อนไว้นั้น ให้ทานบ้าง เล้ียงชีพบ้าง ครั้นให้ทานแล้วจงอุทิศส่วนบุญมาให้ดิฉัน
บ้าง เมื่อนั้นดิฉันจักมีความสุข สำเร็จความประสงค์ทุกอย่าง” อุบาสกรับปากนางเปรตแล้วได้กระทำตามท่ีนาง
ประสงค์ทุกอย่าง (ขุ.เปต. (ไทย) 26/467-472/241-242) 

กรณีตัวอย่าง 3 เรื่องเจ้าอัมพสักขรลิจฉวีกับเปรตเปลือยกาย 

“ขณะเพื่อนลงไปอาบน้ำ แกล้งเอาผ้านุ่งของเพื่อนซ่อนไว้ด้วยประสงค์จะล้อเล่น ต่อมาเมื่อตาย
แล้วได้เกิดในหมู่ภุมมเทพ มีม้าอาชาไนยทิพย์ สีขาวเป็นพาหนะ มีความเร็วทันใจ มีรัศมีกายรุ่งเรืองสว่างไสวไป
ท่ัวทุกทิศ มีฤทธ์ิและอานุภาพมาก (เพราะเคยรักษาศีล ไม่มักโกรธ มีวาจาอ่อนหวานเคยใช้กระดูกศีรษะโคมา
วางทาบเป็นทางเดินในท่ีมีโคลนตมให้คนสัญจรได้สะดวก) แต่เป็นภุมมเทพท่ีเปลือยกาย (เพราะเคยขโมยผ้านุ่ง
ของเพื่อนไปซ่อน)” 

เรื่องนี้เป็นเรื่องการสนทนากันระหว่างเจ้าลิจฉวีพระนามว่าอัมพสักขระผู้เป็นมิจฉาทิฏฐิ ถือลัทธิ
นัตถิกทิฏฐิ (เห็นว่าทำดีทำชั่วไม่มีผล บุญบาปไม่มี) กับภุมมเทพ (เปรต) ผู ้เป็นสัมมาทิฏฐิที ่มาช่วยญาติ คือ
หลานชายในชาติก่อนซ่ึงถูกจับในข้อหากระทำโจรกรรมและถูกตัดสินประหารชีวิตโดยกำลังถูกเสียบหลาวไว้ 

เรื่องมีอยู่ว่า วันหนึ่งพระเจ้าสักขรลิจฉวีเห็นหญิงงามท่ีเป็นภรรยาของอุบาสกคนหนึ่ง มีพระทัย
ประสงค์จะครอบครองนาง จึงทรงวางแผนให้สามีนางออกนอกเมืองไปนำดินสีอรุณมาถวายและต้องกลับมาให้
ทันก่อนเวลาประตูเมืองปิด มิฉะนั้นต้องถูกประหาร โดยทรงวางแผนให้คนเฝ้าประตูเมืองปิดประตูเมืองก่อน



Journal of Dhammaduta Vol. 3 No. 2 (July – December 2023) 73 
 

เวลา เมื่อสามีนางสามารถนำดินสีอรุณกลับมาได้ภายในเวลาท่ีกำหนด กำลังจะเดินเข้าเมืองแต่คนเฝ้าประตูก็
รีบปิดประตูเสียก่อน เขาจึงขอให้นักโทษ(หลานชายของภุมมเทพ (เปรต) ซ่ึงกำลังถูกเสียบหลาวอยู่หน้าประตู
เมืองให้เป็นพยาน แต่นักโทษบอกว่าไม่อาจเป็นพยานให้ได้เพราะไม่รู้ว่าตนจะตายตอนไหนและแนะนำว่า ตก
กลางคืนจะมีภุมมเทวดาตนหนึ่งมาหาตนทุกคืน ขอให้ภุมมเทวดานั้นเป็นพยานเถิด  รุ ่งเช้าพระราชาสั่งลง
อาญาแต่สามีนางคัดค้านและยืนยันว่าตนกลับมาทันเวลา โดยอ้างพยานคือภุมมเทพนั้นเป็นพยาน และกราบ
ทูลพระราชาให้มากับตนเพื่อพิสูจน์ความจริงในตอนกลางคืน 

หลังจากพระราชาจึงได้พบและสนทนาถาม-ตอบกับภุมมเทพ(เปรต) นั้นแล้วจึงสลดพระทัยหันมา
เช่ือเรื่องบุญ-บาปจากคำบอกเล่าของเวมานิกเปรต ดังข้อท่ีสนทนาตอนหนึ่งว่า (เปรตกล่าวว่า “ข้าแต่พระราชา
...บุรุษ (ท่ีถูกเสียบหลาว)นี้ เป็นญาติสายโลหิตของข้าพระองค์ ข้าพระองค์มีความกรุณาต่อเขาว่า ขอบุรุษผู้
เลวทรมนี้อย่าได้ตกนรกเลย..ข้าแต่กษัตริย์ลิจฉวี บุรุษผู้ทำกรรมช่ัวนี้ตายจากอัตภาพนี้แล้วจักบังเกิดในนรกซ่ึง
แน่นขนัดไปด้วยสัตว์ผู้ทำความช่ัวไว้ เป็นนรกร้ายกาจ มีความเร่าร้อนมาก เผ็ดร้อน น่ากลัว หลาวนี้ยังดีกว่า
นรกนั้นมากมายหลายส่วน ขอบุรุษนี้อย่าตกนรกซ่ึงมีแต่ทุกข์โดยส่วนเดียว เผ็ดร้อนอย่างน่ากลัว รุนแรงยิ่ง” 
(ขุ.เปต. (ไทย) 26/523-526/251)            

พระราชาตรัสว่า “ผู้ที ่ทำบาปเล่นๆ (โดยเห็นแก่ความสนุก) นักปราชญ์ยังกล่าวว่ามีผลกรรมถึง
เพียงนี้ แล้วผู้ท่ีจงใจทำบาปเล่า นักปราชญ์ได้กล่าวว่าจะมีผลกรรมสักเพียงไหน  มนุษย์ท้ังหลายมีใจดำริช่ัวรา้ย 
เป็นผู้เศร้าหมองท้ังทางกาย ท้ังทางวาจา ตายไปจะต้องตกนรกในสัมปรายภพอย่างไม่ต้องสงสัย ส่วนชนเหล่า
อ่ืนปรารถนาสุคติยินดีให้ทาน เล้ียงอัตภาพแล้วเมื่อตายไปย่อมเข้าถึงสุคติในสัมปรายภพอย่างไม่ต้องสงสัย” 
(ขุ.เปต. (ไทย) 26/531-540/252-254) 

เปรตกราบทูลพระราชาว่า “พระองค์ทรงเห็นและทรงสดับมาแล้วก็จงทรงเชื่อเถิดว่า นี้เป็นผล
กรรมดีและกรรมช่ัว เมื่อกรรมดีและกรรมช่ัวท้ังสองไม่มี สัตว์ทังหลายท่ีไปสู่สุคติหรือทุคติจะพึงมีได้อย่างเล่า...
ถ้าสัตว์ท้ังหลายในมนุษยโลกนี้ ไม่พึงทำกรรมดีและกรรมช่ัวเหล่าสัตว์ในมนุษยโลกท่ีจะไปสุคติหรือทุคติ เลว
บ้าง ประณีตบ้าง ก็มีไม่ได้  แต่เพราะสัตว์ทั ้งหลายในมนุษยโลกได้ทำกรรมดีและกรรมชั่วไว้ ฉะนั้น สัตว์
ท้ังหลายในมนุษยโลกจึงไปสุคติหรือทุคติ เลวบ้าง ประณีตบ้าง...บัณฑิตท้ังหลายได้กล่าวกรรมอันเป็นเหตุให้
เสวยสุขและทุกข์ท้ังสองอย่าง เทวดาเหล่านั้นห้อมล้อมเหล่าชนท่ีได้รับผลอันเป็นเหตุให้เสวยสุข ส่วนพวกคน
พาลมักไม่เห็นกรรมและผลกรรมท้ังสองจึงถูกกรรมแผดเผาอยู่” (ขุ.เปต. (ไทย) 26/542-545/254-255) 

พระราชาตรัสถามเปรตว่า “ก็ท่านเช่ือกรรมและผลแห่งกรรมอย่างไร เพราะเหตไรจึงเสวยทุกข์
เห็นปานนี้” เปรตทูลตอบว่า “ข้าพระองค์มิได้มีบุญกรรมท่ีทำไว้ด้วยตนเอง ท้ังไม่มีผู้ท่ีจะพึงถวายผ้านุ่ง ผ้าห่ม 
ท่ีนอน ข้าวและน้ำแล้วอุทิศให้ เหตุนั้น ข้าพระองค์จึงเป็นเปรตเปลือยกายมีความเป็นอยู่อย่างฝืดเคือง”  

ต่อมาพระราชาได้ถวายผ้า 8 คู่แก่พระสงฆ์ทำบุญอุทิศให้เปรต ผ้านุ่งผ้าห่อ ข้าวน้ำอันเป็นทิพย์ได้
สำเร็จแก่เปรตทุกประการ ส่วนนักโทษท่ีถูกเสียบหลาวอยู่ 20 วัน ก็ส่ังให้ปล่อยตัวและรักษาพยาบาล ภายหลัง
นักโทษนั้นเกิดความสังเวชใจได้ออกบวชและได้บรรลุพระอรหัตตผล ส่วนพระราชาเป็นพระโสดาบัน 

จากตัวอย่างเรื่องเปรตที่ยกมานี้ เป็นเพียงส่วนหนึ่งในคัมภีร์เปตวัตถุที่แสดงให้เห็นถึงความเช่ือ
เรื่องบุญ-บาป กรรมดี-กรรมช่ัว และความเช่ือเรื่องเปรต รวมความว่า ใครก็ตามท่ีก่ออกุศลกรรมทางกาย วาจา 



74 วารสารพระธรรมทูต ปีท่ี 3 ฉบบัท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2566) 
 

และทางใจ มีโอกาสท่ีตายแล้วจะต้องไปเกิดเป็นเปรต เพราะได้ทำความช่ัวไว้ท่ีเรียกว่า กายทุจจริต วจีทุจจริต 
และมโนทุจจริต กล่าวคือความประพฤติชั ่วทางกาย ได้แก่ 1) ฆ่าสัตว์ 2) ลักทรัพย์ 3) ประพฤติผิดในกาม 
ประพฤติช่ัวทางวาจาได้แก่ 1) พูดเท็จ 2) พูดสอดเสียด 3) พูดคำหยาบ 4) พูดเพ้อเจ้อ และประพฤติช่ัวทางใจ
ได้แก่ 1) เพ่งอยากได้ของคนอ่ืน 2) พยาบาทคิดร้ายผู้อ่ืน 3) เห็นผิดจากคลองธรรม ข้อบ่งช้ีจากการศึกษาใน
บทความนี้แสดงให้เห็นว่า อกุศลกรรมที่รุนแรงที่สุดและสุ่มเสี่ยงมากที่สุดที่จะทำให้คนเราตายแล้วเกดิเป็น
เปรตนั้นคือ มิจฉาทิฏฐิ หรือความเห็นผิดจากทำนองคลองธรรม ไม่เช่ือเรื่องบุญ-บาป ไม่เช่ือเรื่องทำดีได้ดี ทำ
ช่ัวได้ช่ัวนั่นเอง 

สรุป 
จากการศึกษาเรื ่องนี้ทำให้ได้ข้อสรุปในว่า แนวคิดทฤษฎีและหลักคำสอนทางพระพุทธศาสนา

เก่ียวกับ “กฎแห่งกรรมของสรรพสัตว์” “ทำดีได้ดี ทำช่ัวได้ช่ัว” “ความมีอยู่ของโลกนี้และโลกหน้า” “เรื่อง
นรกท่ีเป็นสถานท่ีทรมานสัตว์” รวมถึงคติธรรมคำสอนเรื่อง “ความมีอยู่จริงของเปรต” ล้วนมีหลักฐานรองรับ
คือพระไตรปิฎก และไม่ใช่ความคิดความเช่ือท่ีไรหลักฐานอ้างอิงในเชิงวิชาการ แต่อย่างไรก็ตาม เรื่องนรก-
สวรรค์ก็ดี เรื ่องคนทำชั่วแล้วตายไปเกิดเป็นเปรตในอีกภพภูมิหนึ่ งก็ดี เครื ่องมือทางวิทยาศาสตร์อาจจะยัง
พิสูจน์ไปไม่ถึงในเชิงประจักษนิยมท่ีมีข้อจำกัดทางประสาทสัมผัส แต่ชาวพุทธผู้ปัญญาไตร่ตรองด้วยเหตุผล 
ย่อมไม่รีบยอมรับหรือปฏิเสธโดยขาดหลักปัญญา หลักคำสอนที่ควรนำมาเทียบเคียงและพิสูจน์เรื ่องนี้ เช่น 
หลักศรัทธา 4 ท่ีกล่าวมาแล้ว เพราะถ้าหากเราเช่ือมั่นในพระบรมศาสดาสัมมาสัมพุทธเจ้า พระธรรมท่ีพระองค์
ตรัสไว้ดีแล้ว และพระอริยสงฆ์สาวกผู้ปฏิบัติดีปฏิบัติชอบ และยึดหลักตถาคตโพธิสัทธา คือเช่ือในพระปัญญา
ตรัสรู้ของพระตถาคต ก็ไม่มีเหตุผลใดท่ีจะปฏิเสธเรื่องการมีอยู่ของกฎแห่งกรรม การเกิดในภพใหม่ รวมท้ัง
เรื่องความมีอยู่จริงของเปรตท่ีคัมภีร์เปตวัตถุแสดงหลักฐานไว้ หากเราศึกษาในคัมภีร์ธรรมบทเพิ่มเติมจะพบว่า 
พระพุทธองค์ก็ทรงเคยพบเห็นเปรตแต่ไม่ตรัสเล่าให้ใครฟังเพราะยังไม่มีพยาน ต่อเมื่อเหล่าสาวกพบเจอมาด้วย
ตนเองแล้วนำเรื่องมากราบทูลพระองค์ก็จะตรัสยืนยันว่าเป็นเรื่องจริง เป็นต้นแล้วก็ทรงแสดงธรรมปรารภ
เรื่องราวของเปรตนั้นเป็นกรณีๆ ไปเพื่อทรงอนุเคราะห์พุทธบริษัทให้ตั้งอยู่ในทาน ศีล ภาวนา 

ส่ิงท่ีผู้อ่านจะได้ประโยชน์จากการศึกษาเรื่องนี้คือ คัมภีร์เปตวัตถุ เป็นหลักคำสอนท่ีให้คติสอนใจให้
คนเราตั้งตนอยู่ในความไม่ประมาท มีหิริโอตตัปปะคือความละอายเกรงกลัวต่อบาปท้ังในท่ีลับและท่ีแจ้ง เห็น
โทษภัยของอกุศลกรรม ดังเช่นเรื่องราวของเปรตท่ีต้องเสวยผลกรรมช่ัวของตนตามท่ีปรากฏในคัมภีร์เปตวัตถุ
ซ่ึงทำให้เช่ือได้ว่า นรกหรือเปตภูมิ เป็นสถานท่ีทรมานสัตว์ผู้ทำกรรมช่ัว มีลักษณะน่ากลัว ซ่ึงจะทำให้ชาวพุทธ
เช่ือมั่นว่า การทำบุญอุทิศส่วนกุศลให้ผู้วายชนม์เป็นเรืื่องท่ีมีผลจริง โดยมีเรื่องราวของเปรตท่ีปรากฏในคัมภีร์
เปตวัตถุนี ้เป็นเครื่องยืนยัน ส่วนแนวปฏิบัติสำหรับชาวพุทธเพื่อหลีกเลี่ยงและลดความสุ่มเสี่ยงการเกดิเป็น
เปรต มีหลักปฏิบัติ ๓ แนวทางคือ (๑) ทางกาย รักษากายสุจริตคือ งดเว้นจากการฆ่าสัตว์ ลักทรัพย์ ประพฤติ
ผิดในกาม (๒) ทางวาจา คือต้องเว้นจากการพูดเท็จ พูดสอดเสียด พูดคำหยาบ พูดเพ้อเจ้อ (๓) ทางใจ คือไม่
เพ่งอยากได้ของคนอ่ืน ไม่พยาบาทคิดร้ายผู้อ่ืน และไม่เห็นผิดจากคลองธรรม รวมความว่าต้องให้ทาน รักษา
ศีล และเจริญภาวนา จึงจะมั่นใจได้ในเบ้ืองต้นว่าปลอดภัยจากการตายแล้วต้องไปเกิดเป็นเปรต. 



Journal of Dhammaduta Vol. 3 No. 2 (July – December 2023) 75 
 

เอกสารอ้างอิง (References) 
ณทรัตน์จุฑา  ไชยสวัสดิ์. (2562). “ความเช่ือเรื่องวิญญาณบรรพบุรุษของคนไทยถ่ินใต้ : ผี เปรต และเทวดา” , 

วิวิธวรรณสาร. ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2562). 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2551). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั ้งที่ 16. 

กรุงเทพมหานคร: บริษัท เอส. อาร์. พริ้นติ้ง แมส โปรกัดส์ จำกัด. 
พระประพันธ์ ชาตเมโธ (สีผ้ึง) และคณะ. (2565). “ศึกษาวิเคราะห์เปรตในสังคมไทย”, วารสารวิจัยวิชาการ. ปี

ท่ี 5 ฉบับท่ี 4, (กรกฎาคม-สิงหาคม 2565). 
พระใบฎีกาทวีศักดิ์ ชินวํโส (กล้าคง). (2563). “วิเคราะห์คุณค่าทางพุทธจริยธรรมท่ีปรากฏในความเช่ือเรื่อง

เปรตที่มีผลต่อสังคมไทยปัจจุบัน” , วารสารมหาจุฬานาครทรรศน์. ปีที ่ 7 ฉบับที่ 2 (กุมภาพันธ์ 
2563). 

พระมหาอุทิศ ศิริวรรณ. (2636). “เปรตในพระไตรปิฎก” , วิทยานิพนธ์อักษรศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิต
วิทยาลัย: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

_________. (2556). อรรถกถาภาษาไทย พระสุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย เปตวัตถุ. กรุงเทพมหานคร: 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

_________. (2539). บทนำพระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 26. กรุงเทพมหานคร: มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. 

_________. (2556). อรรถกถาภาษาไทย พระสุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย เปตวัตถุ. กรุงเทพมหานคร: 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

_________. (2551). คัมภีร์วิสุทธิมรรค ภาค 1 พระพุทธโฆสเถระ รจนา. พระนครศรีอยุธยา: โรงพิมพ์มหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 


