
เปรียบเทียบสุริยสูตรในฉบับอักษรแมนจูกับฉบับบาลีแปลไทย* 
A Comparative Study of Suriyasutta Between the Manchu Kangyur 

and the Thai Tipitaka 
 

พระณัฐภัทร กิจฺจกาโร (เจริญรักษ์)1 
Phra Natthapat Kiccakaro (Charoenrak)1 

พระมหาอดิเดช สติวโร, ผศ.ดร. 
Asst.Prof.Dr.Phramaha Adidej Sativaro 

คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  
Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

Corresponding Author, E-mail: armumum@gmail.com1  

 

บทคัดย่อ  

บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาเปรียบเทียบสุริยสูตรระหว่างฉบับอักษรแมนจู (šun be jetere 

de hūlara nomun) กับฉบับภาษาบาลีแปลไทย โดยเป็นการวิจัยเชิงเอกสาร จากการศึกษาพบว่า สมัยนั้น 
พบว่า สุริยสูตรอักษรแมนจูแตกต่างจากสุริยสูตรฉบับภาษาบาลีแปลไทยตรงท่ีมีการเกริ่นนำสถานท่ียาวกว่า 
การสรุปส่วนท่ีเป็นพุทธวจนะแตกต่างกัน และยังมีการทับศัพท์ภาษาสันสกฤตซ่ึงส่งต่อมาจากภาษาทิเบต ส่วน
การเรียบเรียงเนื้อเรื่องนั้นไม่ต่างกันโดยมีตัวละครเพียง 4 ตัว คือ สุริยเทพบุตร อสุรินทราหู พระพุทธเจ้า และ
ท้าวเวปจิตติอสูร ท้ังนี้ วัตถุประสงค์ของการแปลน่าจะเป็นเพราะในสมัยนั้นเกิดเหตุการณ์สุริยุปราคา 2 ครั้งใน
ปีเดียวกัน ผู้คนในสมัยดังกล่าวเกิดความวิตกต่อเหตุการณ์อันเป็นอัปมงคล ทำให้จักรพรรดิเฉียนหลงแปลพระ
สูตรเพื่อนำมาใช้เป็นธารณีหรือมนต์เหมือนกับพระปริตรในพุทธศาสนาเถรวาท ซ่ึงพุทธศาสนิกชนในแผ่นดินต้า
ชิงน่าจะเชื่อว่า ธารณีจะปัดเป่าภยันตรายและความอัปมงคลได้เฉกเช่นเดียวกับพระปริตร ดังนั้น สุริยสูตร
อักษรแมนจูจึงเกิดขึ้นเพื่อปัดเป่าเภทภัยจากสุริยุปราคาโดยผ่านการสาธยายเพื่อเพิ่มขวัญกำลังใจให้ราชสำนัก 
ข้าราชการ และประชาชน 
 

คำสำคัญ: สุริยสูตร; แมนจ ู

Abstract 
This article entitled to comparatively study of Suriyasutta between Manchu version 

(šun be jetere de hūlara nomun) and Thai version through documentary research. From the 
study, it found that both versions have some similarity and difference as well. In Manchu 

 
*Received November 23, 2023; Revised January 19, 2024; Accepted January 19, 2024 



90 วารสารพระธรรมทูต ปีท่ี 3 ฉบบัท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2566) 
 

version has indicated more introduction about the place of the Buddha’s dwelling, and the 
different in conclusion. It also contains few Manchu words influenced by Sanskrit and Tibetan 
scriptures. However, they have literally shared the same plot, which runs by only four 
characters - Sun god, Rahu demon, the Buddha, and the demon master Vepacitti. The 
objective of the Manchu version is evidently to response to the fear of sun eclipse taking 
place two time in single year. That is believed to an inauspicious and bad luck to the Qing 
kingdom under Qianlong emperor. The sutra in Manchu Kangyur called Dharani is like 
Theravada Paritta that is to eradicate of any sign of bad omens. Hence, the emerging of 
Manchu Suriyasutta is to relieve the worrisome among royal court, officers, and people. 
 

Keywords: Suriyasutta; Manchu 
 

บทนำ 
สุริยุปราคาเป็นปรากฏการณ์ธรรมชาติอย่างหนึ่งของระบบสุริยจักรวาลท่ีเกิดขึ้นได้เป็นประจำตาม

วงโคจรของดวงดาว ท้ังนี้ในทางวิทยาศาสตร์กล่าวว่า “เป็นปรากฏการณ์ท่ีเกิดขึ้นเมื่อดวงอาทิตย์ ดวงจันทร์ 
และโลกโคจรมาอยู่ในแนวเดียวกัน ดวงจันทร์จึงบังแสงอาทิตย์ท่ีส่องมายังโลก เป็นเหตุให้เห็นดวงอาทิตย์มืด
เป็นบางส่วนหรือมืดทั้งหมด” (ราชบัณฑิตยสถาน , 2554: 1247) แต่ในทางความเชื่อโบราณได้ตีความ
ปรากฏการณ์นี้ออกไปในทางส่ิงท่ีส่งผลต่อส่ิงมีชีวิตบนโลกท่ีคิด ว่าเป็นการกระทำของส่ิงศักดิ์สิทธ์ิและเทพเจ้า 
ก่อให้เกิดเรื่องเล่าและตำนานสืบทอดมาจนถึงยุคสมัยใหม่ ส่ิงหนึ่งท่ีเป็นเครื่องพิสูจน์ความเช่ือเหล่านี้ คือ พระ
สูตรในพระพุทธศาสนา สุริยสูตร เป็นพระสูตรที่อยู่ในพระสุตตันตปิฎกของพุทธศาสนาเถรวาทที่พรรณนา
เหตุการณ์ราหูอมพระอาทิตย์  

 ท้ังนี้ พระสูตรดังกล่าวได้ปรากฏในพระสูตรอักษรแมนจูด้วย จากการศึกษาด้านคัมภีร์ของ 
หลินช่ือฉวน (林士鉉) ได้ศึกษาเรื่อง “จักรพรรดิเฉียนหลงกับสุริยสูตรในพระไตรปิฎกฉบับแมนจู” [乾隆皇
帝與《滿文大藏經‧救護日食經] ได้ผลสรุปว่า จักรพรรดิเฉียนหลงมีส่วนสำคัญต่อการแปลพระสูตร
ดังกล่าวเป็นอย่างมาก เพราะพระสูตรนี้ถูกแปลในรัชสมัยของพระองค์ในวันท่ี 14 ตุลาคม ปีเฉียนหลงท่ี 40 
(16 ธันวาคม พ.ศ. 2318) ซึ ่งเกิดปรากฏการณ์สุริยุปราคาถึง 2 ครั้งในปีเดียวกัน ทำให้สรุปอนุมานไดว่้า 
ปรากฏการณ์สุริยุปราคามีผลกระทบต่อจักรพรรดิเป็นอย่างยิ่ง อย่างไรก็ตาม ผลการศึกษายังระบุอีกว่าไม่พบ
พระสูตรแปลในฉบับภาษาจีน มีแต่เพียงฉบับภาษาแมนจูเท่านั้น (林士鉉, 2014: 127) การศึกษาของ
นักวิชาการจีนท่านนี้ จึงเป็นประโยชน์ต่อการนำมาศึกษาเปรียบเทียบกับสุริยสูตรฉบับเถรวาท 

 ด้วยเหตุท่ีกล่าวมานี้ ทำให้ผู้เขียนสนใจศึกษาว่า สุริยสูตรฉบับอักษรแมนจูจะเหมือนหรือต่าง
กับสุริยสูตรฉบับบาลีแปลไทยของพุทธศาสนานิกายเถรวาทมากน้อยเพียงใด โดยผู้เขียนจะได้นำพระสูตรใน



Journal of Dhammaduta Vol. 3 No. 2 (July – December 2023) 91 
 

ฉบับบาลีแปลไทยฉบับของมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลกงณราชวิทยาลัยมาเปรียบเทียบเพื่อให้ได้ข้อสรุปและผล
ของการศึกษา 

ประวัติความเป็นมาของสุริยสูตรฉบับอักษรแมนจู 
สุริยสูตรอักษรแมนจูจัดอยู่ใน กล่องเลขท่ี 052 หน้าท่ี 20b และ 21a (DILA, N/A: 1) ตามรูปแบบ

การจัดคัมภีร์อักษรแมนจูของอาณาจักรต้าชิงและจัดทำขึ้นในปีท่ีอาณาจักรเกิดปรากฏการณ์สุริยุปราคา 2 ครั้ ง 
คือในปี พ.ศ. 2318 ส่วนฉบับภาษาบาลีแปลไทย สุริยสูตรจัดอยู่ในเรื ่องเล่าประเภทพระสุตตันตปิฎกใน
คัมภีร์สังยุตตนิกาย เทวตาสังยุตต์ เป็นการพรรณนาเรื่องเทวดาท่ีเก่ียวข้องกับพระพุทธศาสนา มีพระสูตรคู่คือ
จันทิมสูตรท่ีเนื้อเรื่องเหมือนกัน ต่างแต่เพียงตัวละครหลักเท่านั้น (จันทิมเทพบุตร) เป็นพระสูตรท่ีใช้กลวิธีการ
แต่งแบบบุคลาทิษฐานให้เทหวัตถุบนทองฟ้ามีตัวตนและอารมณ์ความรู้สึก รวมถึงทำให้ปรากฏการณ์ธรรมชาติ
มีคุณค่าทางด้านบวกและด้านลบพร้อมกับสอดแทรกเรื่องความศรัทธาทางศาสนา ท้ังนี้ ความคล้ายคลึงกัน
ระหว่างสองฉบับนั้น ผู้เขียนได้สืบท่ีมาพบว่า มีพระสูตรฝ่ายวัชรยานจำนวนหนึ่งได้รับการแปลมาจากคัมภีร์
ฝ่ายเถรวาทในสมัยคริสต์ศตวรรษท่ี 14 (ประมาณ พ.ศ. 1900) ได้แก่พระสูตรดังต่อไปนี้ 

 1) ธัมมจักกัปปวัตตนสูตร (chos 'khor rab tu bskor ba'i mdo)  
 2) ชาดกนิทาน (skyes pa rabs kyi gleng gzhi)  
 3) อาฏานาฏิยสูตร (lcang lo can gyi pho brang gi mdo)  
 4) มหาสมัยสูตร ('dus pa chen po'i mdo)  
 5) ไมตรียสูตร (byams pa'i mdo) (ตรงกับภาษาบาลีว่า เมตเตยยสูตร เป็นพระสูตรท่ี

กล่าวถึง พระศรีอารยเมตเตยจะมาตรัสรู้บนโลกมนุษย์ในอนาคตกาล อ่านรายละเอียดใน Danial M. Stuart, 
2017: xiii-xiv.) 

 6) เมตตาภาวณาสูตร (byams pa bsgom pa'i mdo)  
 7) สิกขานิสังสสูตร (bslab pa lnga'i phan yon gyi mdo)  
 8) คิริมานันทสูตร (ri'i kun dga' bo'i mdo)  
 9) นันโทปนันทสูตร (klu'i rgyal po dga' bo nyer dga' 'dul ba'i mdo)  
 10) มหากัสสปสูตร (od srung chen po'i mdo)  
 11) สุริยสูตร (nyi ma'i mdo)  
 12) จันทิมสูตร (zla ba'i mdo) 
 13) มหามงคลสูตร (bkra shis chen po'i mdo) (84000., N/A: 1)  
รวมท้ังส้ิน 13 คัมภีร์ ดังนั้น จากการศึกษาการแปลคัมภีร์ของวัชรยาน ทำให้ทราบท่ีมาว่า สุริยสูตร

เป็นพระสูตรในฝ่ายเถรวาทซึ่งต่อมาจึงถูกแปลไปสู่ภาษาทิเบต จากนั้นจึงส่งต่อไปถึงภาษาแมนจู และยัง
ปรากฏความใน พระบรมราชโองการพิเศษท่ี 1773 ของจักรพรรดิเฉียนหลง ท่ีสนับสนุนว่า มีพระสูตรจำนวน
หนึ่งได้รับมาจากคัมภีร์บาลีของเถรวาทอย่างชัดเจน ความว่า  



92 วารสารพระธรรมทูต ปีท่ี 3 ฉบบัท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2566) 
 

  Concerning the Maha ̄ya ̄na and Hinaya ̄na treatises in altogether 3676 
fascicles, and the writings of the later patriarchs of this region [i.e. China], they were not 
originally taught by the Buddha. (Marcus Bingenheimer, 2012-2013: 207) 

จึงสามารถสรุปได้ว่า ในบรรดาคัมภีร์ท่ีจักรพรรดิเฉียนหลงนำมาแปลนั้นมีท้ังของนิกายมหายาน

และนิกายเถรวาทปะปนกัน ข้อมูลเหล่านี้จึงสนับสนุนว่า สุริยสูตรอักษรแมนจู (šun be jetere de hūlara 
nomun) เป็นพระสูตรจากฝ่ายเถรวาทมาแต่เดิม เริ่มต้นท่ีชมพูทวีปแล้วส่งต่อไปยังทิเบต จากนั้นจึงได้เผยแผ่
ไปทางอาณาจักต้าชิงโดยผ่านทางคณะสงฆ์ฝ่ายวัชรยาน ในขณะนั้น พุทธศาสนานิกายวัชรยานได้รับความนิยม
ในทิเบตเป็นอย่างสูงและเป็นนิกายที่รับอิทธิพลจากทั้งนิกายมหายาน (สันสกฤต) และนิกายเถรวาท (บาลี) 
ตามท่ี มาร์คัส บินเกนไฮเมอร์ (Marcus Bingenheimer) ระบุว่า จักรพรรดิเฉียนหลงทรงงานร่วมกับพระลา
มะจากทิเบตนามว่า “ฉางจา-ชูทุคทู ท่ีสอง” (the 2nd Changja Qutughtu) แปลพระสูตรจากอักษรทิเบตมา
เป็นอักษรจีน แมนจู และมองโกล (Marcus Bingenheimer, 2012-2013: 207) ดังความตอนหนึ่งว่า 

The emperor and the lama had studied Sanskrit together in their youth some time 
before Hongli had been designated emperor and their close and, by all accounts, friendly 
relationship played a crucial role in the use of Tibetan Buddhism at the Qianlong court. 
(Marcus Bingenheimer, 2012-2013: 206) 

สมัยนั้นราชสำนักแมนจูใช้ภาษาราชการท้ังส้ิน 4 ภาษา ได้แก่ แมนจู จีน มองโกเลีย และทิเบต 
(Marcus Bingenheimer, 2012-2013: 206) เป็นเหตุผลให้จักรพรรดิเฉียนหลงทรงสนพระทัยในด้านการ
แปลพระคัมภีร์เป็นภาษาต่างๆ เป็นพิเศษ เพราะในแว่นแคว้นของพระองค์ประกอบด้วยคนหลายเช้ือชาติท้ัง
คนแมนจู คนจีนฮั่น คนมองโกเลีย และคนทิเบต การแปลคัมภีร์เป็นภาษาเหล่านั้นจึงเป็นประโยชน์ต่อการเผย
แผ่งานด้านพระศาสนาของพระองค์ไปยังประชาชนทุกหมู่ในแว่นแคว้น ความสามารถด้านภาษาของพระองค์
จึงเป็นประโยชน์ต่อท้ังงานฝ่ายอาณาจักรและศาสนจักรในเวลาเดียวกัน 

ภาพที่ 1: สุริยสูตรอักษรแมนจู 

 



Journal of Dhammaduta Vol. 3 No. 2 (July – December 2023) 93 
 

เน้ือเรื่องสุริยสูตรระหว่าง 2 คัมภีร์ 
ผู้เขียนได้ค้นคว้าสุริยสูตรฉบับอักษรแมนจูที่ถอดความเป็นอักษรโรมัน (林士鉉, 2014: 133-

134) และมีคำแปลเป็นภาษาอังกฤษ (Tales of Manchu Life, 2015: 1) และเพื่อง่ายต่อการศึกษาผู้เขียนจึง
ได้นำสุริยสูตรฉบับบาลีแปลภาษาไทย (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 15 ข้อ 91: 97-98) มาจัดไว้คู่กันโดยแบ่ง
ออกเป็น 7 ตอน ดังต่อไปนี้ 

 ฉบับภาษาแมนจู ฉบับบาลีแปลไทย (เถรวาท) 
0. šun be jetere de hūlara nomun. 

 

A sutra told when the sun was eaten. 

สุริยสูตร 

1. uttu seme mini donjiha 

 

Thus have I heard. 

(ไม่ปรากฏ) 

2. emu forgon de. fucihi sirawasdi hecen i dzida bujan 
anata bindadi i eiten be urgunjebure kūwaran de 

tembihebi. 
 

At one time, the Buddha was dwelling in the Dzida 

woods of the city of Sirawasdi, in the place-of-
enjoying-all-things of Anata Bindadi. 

 

nergin de rahū asuri han. šun i enduri be daliha 
manggi. 

 
At that time, after Rahû, king of the Asuri, had 

concealed the sun, 

เร ื ่ อง เก ิดท ี ่ กร ุ ง สาว ัตถ ี  สม ัยนั้ น                     
สุริยเทพบุตรถูกอสุรินทราหูเข้าจับตัวไว้  

3. šun i enduri. jalan i wesihun fucihi be hing seme 

gūninafi irgebuhe gisun. 
 

the sun god sincerely remembered the revered 
Buddha of the world and said: 

 

eteme yongkiyafi colgoroko fucihi de dorolorongge. 
 

“Hail to the all-victorious and prominent Buddha! 

 
eiten dalibun be ukcabume geterembureo. 

 
Would you please remove all obstacles quickly? 

 

bi te dalibure jobolon de tušaha. 
 

I am currently suffering from the sun being 

concealed. 
 

hing sere unenggi gūnin i fucihi de dahambi. 
 

I will sincerely submit to the Buddha.” 

ครั้งนั ้น สุริยเทพบุตรระลึกถึงพระผู้มี
พระภาค ได้กล่าวคาถานี้ในเวลานั้นว่า 
“ข้าแต ่พระพุทธเจ้าผู ้แกล้วกล้า ข้า
พระองค ์ตกอย ู ่ ในภาวะค ับข ัน ขอ
พระองค์จงเป็นสรณะแก่ข ้าพระองค์
ด้วยเถิด” 

4. nergin de jalan i wesihun fucihi. šun i enduri i jalin. 
rahū asuri han i baru irgebume wasimbuha hese. 

ลำดับนั้น พระผู้มีพระภาคทรงปรารภสุ
ริยเทพบุตร ได้ตรัสกับอสุรินทราหูด้วย



94 วารสารพระธรรมทูต ปีท่ี 3 ฉบบัท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2566) 
 

 
So the revered Buddha of the world, on behalf of 

the sun god, spoke to Rahû, king of the Asuri: 

 
fucihi i jilan bireme jalan de akūnaha. 

 

“The compassion of the Buddha has reached the 
whole world. 

 
bata be etehe ineku jihe wesihun de šun i enduri 

emgeri dahaha be dahame. 

 
Because the sun god now follows the revered thus-

come who-has-vanquished-the-enemy, 

 
rahū si hūdun subukini. 

 
Rahû, quickly let [the blockade] be removed! 

 

eiten butu farhūn be efulefi elden genggiyen abkai 
untuhun de eldekini. 

 

Let every obscurity be destroyed and a bright light 
shine in the sky! 

 
rahū si ume dalire. 

 

Rahû, do not conceal [the sun]! 
 

hūdun šun i elden be dahūbukini. 

 
Let the light of the sun be restored quickly!” 

พระคาถาว่า “พระพุทธเจ้าทั้งหลาย 
เป็นผู้อนุเคราะห์สัตว์โลก สุริยเทพบุตร
ถึงตถาคตผู้เป็นพระอรหันต์เป็นสรณะ 
ราหู ท่านจงปล่อยสุริยเทพบุตรเสียเถิด 
สุริยเทพบุตรเป็นผู้ส่องแสง ทำความ
สว่างในที ่ม ืดมิด ท่านอย่าอมส ุริย
เทพบุตรผู้เท่ียวไปในอากาศเลย” 

5. uthai šun i enduri ci aljafi. da arbun dahūbufi. 

 
At that moment, Rahû left the sun god and its 

previous form was restored. 

 
asuri han bimadzidara i jakade genefi. 

 
He went before Bimadzidara, king of the Asuri, 

 

mujilen elhe akū beye šurgeme funiyehe sehehun 
ilifi bederefi emu ergide tehe manggi. 

 

his mind was troubled, his body was trembling and 
his hair was raised on its head. After he sat on one 

side, 

ลำดับนั้น อสุรินทราหูปล่อยสุริย
เทพบุตร แล้วก็เร่งรีบเข้าไปหาท้าวเวป
จิตติจอมอสูรถึงท่ีอยู่ เป็นผู้เศร้าสลดใจ 
เกิดขนพองสยองเกล้า ได้ยืนอยู่ ณ ท่ี
สมควร 

6. asuri han bimadzidara. rahū i baru irgebuhe gisun. 
 

Bimadzidara, king of the Asuri, said: 
 

rahū asuri si. ai turgunde šun ci aljahade. arbun 

giru yooni gūwaliyafi. geleme olhome mini jakade 
jiheni. 

ท้าวเวปจิตติจอมอสูรได้กล่าวกับอสุริ
นทราหูผู้ยืนอยู่ ณ ท่ีสมควร ด้วยคาถา
ว่า “ราหู ทำไมท่านจงึรีบปล่อยสุริย



Journal of Dhammaduta Vol. 3 No. 2 (July – December 2023) 95 
 

 

“Rahû! Why, when leaving the sun, has your whole 

appearance changed? And why did you come to me 
being fearful?” 

เทพบุตรเสียเล่า ทำไมท่านจึงเศร้าสลด
ใจ มายืนกลัวอยู่เล่า” 

7. rahū asuri han jabume irgebuhe gisun. 

 
Rahû, king of the Asuri, answered: 

 

bi fucihi i irgebun be donjifi. 
 

“I heard the words of the Buddha saying:  

 
aika šun ci aljarakū oci. uju nadan ubu efujefi. eiten 

jobolon gosihon be alimbi sehe: 
 

‘if you do not leave the sun, I will break your head 

into seven pieces and you will experience every 
kind of suffering.'” 

อสุรินทราหูกล่าวว่า “ข้าพเจ้าถูกขับ
ด้วยคาถาของพระพุทธเจ้า หากข้าพเจ้า
ไม่พึงปล่อยสุริยเทพบุตร ศีรษะของ
ข้าพเจ้าพึงแตก 7 เส่ียง มีชีวิตอยู่ก็จะ
ไม่ได้รับความสุขเลย” 

 
เมื่อนำพระสูตรท้ังสองฉบับมาเปรียบเทียบ จะเห็นความคล้ายกันโดยแทบจะไม่ต่างกันในเนื้อเรื่อง 

ฉบับบาลีแปลไทยสืบสายมาจากพระไตรปิฎกเถรวาทท่ีสืบทอดมาจากลังกา ส่วนฉบับอักษรแมนจูสืบทอดมา
แต่ภาษาทิเบตท่ีกำลังมีอิทธิพลในราชสำนักต้าชิง ต่อไปนี้เป็นการเปรียบเทียบในรายละเอียดของพระสูตร 

1) เปรียบเทียบการใช้ภาษาแทนสถานท่ีและบุคคล 
 ลักษณะการประพันธ์ของคัมภีร์แต่ละฉบับย่อมต้องมีข้อแตกต่างกันอยู่บ้างไม่มากก็น้อย ใน

ส่วนนี้ผู ้เขียนจะขอยกคำศัพท์สำคัญในสุริยสูตรที ่ปรากฏในคัมภีร์อักษรแมนจูมาศึกษา ผู้เขียนจะใช้
พจนานุกรมภาษาแมนจู-ภาษาอังกฤษ (Manju Nikan Inggiri Gisun i Buleku Bithe) ของ ดับเบิลยู. ปอเกต์ 
(W. Porquet, 2012) ท้ังนี้ การศึกษาในส่วนนี้จะทำให้ได้ทราบถึง ศิลปะการใช้คำและการเรียบเรียงในภาษา
แมนจูโดยนำภาษาบาลีแปลไทยมาเทียบกัน 

 1.1) การใช้คำบ่งบอกสถานท่ี มีท้ังการทับศัพท์ภาษาสันสกฤตและภาษาท้องถิ่น 
  - dzida bujan คือ สวนเจ้าเชต , เชตวัน สันนิษฐานว่าน่าจะประกอบด้วยคำทับ

ศัพท์ภาษาทิเบตหรือแมนจูท่ีตรงกับคำว่า Jeta (เชตะ) ในภาษาสันสกฤต บวกกับคำภาษาแมนจูว่า bujan ท่ี
แปลว่า ป่า 

  - sirawasdi hecen คือ เมืองสาวัตถี ท่ีมาจากคำสันสกฤต Śrāvastī (สราวัสตี) ซ่ึง
ฉบับทิเบตหรือแมนจูน่าจะรับมาแปลงเป็นสำเนียงท้องถิ่น บวกกับคำว่า hecen ในภาษาแมนจูท่ีแปลว่า เมือง 

  - anata bindadi คือ อนาถบิณฑิกเศรษฐี สันนิษฐานว่าอาจเป็นการทับศัพท์คำ

สันสกฤต Anāthapiṇḍada (อนาถปิณฑทะ) แล้วมาแปลงเป็นสำเนียงทิเบตหรือแมนจูในภายหลัง 
 1.2) คำแทนตัวละคร พระสูตรนี้ประกอบไปด้วยตัวละคร 4 ตัว ท่ีกล่าวคาถาส้ันๆ ไม่ก่ีคาถา 

ในฉบับแมนจูจะใช้คำในภาษาของตนบ้าง ใช้ทับศัพท์ภาษาสันสกฤตบ้าง ดังนี้  
   - Fucihi แปลว่า พระผู้มีพระภาคเจ้า เป็นคำท่ีชาวแมนจูใช้เรียกแทนพระพุทธเจ้า

ท่ี ปรากฏในพระสูตร จัดเป็นคำท้องถิ่นในภาษาแมนจู 



96 วารสารพระธรรมทูต ปีท่ี 3 ฉบบัท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2566) 
 

  - Rahū asuri แปลว่า อสุรินทราหู ประกอบจากคำว่า Rahū หมายถึง พระราหูซ่ึง
เป็นอสูรองค์หนึ่ง เป็นช่ือเฉพาะหรือวิสามัญญนาม และคำว่า asuri แปลว่า อสูร หรืออริของเหล่าเทพ ท้ังสอง
คำเป็นการทับศัพท์ในภาษาสันสกฤตมากกว่าจะเป็นภาษาท้องถิ่น 

  - Šun i enduri แปลว่า สุริยเทพบุตร ประกอบด้วยคำว่า Šun แปลว่า พระอาทิตย์, 
สุริยะ เป็นภาษาแมนจู รวมกับคำว่า enduri ในภาษาแมนจู แปลว่า เทพเจ้า 

  - Asuri han bimadzidara แปลว่า ท้าวเวปจิตติจอมอสูร ประกอบจากคำว่า Asuri 
ท่ีทับศัพท์จากภาษาสันสกฤต บวกคำว่า han ในภาษาแมนจู แปลว่า จักพรรดิ, ราชา และคำว่า bimadzidara 
หมายถึง เวปจิตติ ซ่ึงเป็นช่ือเฉพาะโดยใช้ทับศัพท์สันสกฤตในภาษาทิเบตหรือแมนจู 

แม้สุริยสูตรจะบันทึกเป็นภาษาแมนจูและอักษรแมนจูเป็นหลัก แต่ก็มีจุดสังเกตคือลักษณะการใช้
คำศัพท์ท่ีได้รับอิทธิพลจากวัฒนธรรมภายนอก กล่าวคือ การใช้คำศัพท์ในพระสูตรฉบับอักษรแมนจูมักใช้การ
ทับศัพท์ในภาษาสันสกฤตมากกว่าภาษาบาลี โดยเฉพาะคำที่เป็นชื่อเฉพาะจะใช้การทับศัพท์เป็นสำเนียง
ท้องถิ่นอย่างแมนจูท่ีอาจได้รับอิทธิพลจากภาษาทิเบตอีกต่อหนึ่ง ผู้เขียนจึงเลือกใช้คำว่า “หรือ” เพื่อเป็นการ
สันนิษฐานตามข้อมูลท่ีพบ  

2) เปรียบเทียบลำดับการเรียบเรียงเหตุการณ์ของเรื่อง 
เมื่อเปรียบเทียบพระสูตรในข้อท่ี 7 พบว่า ในฉบับแมนจูระบุว่า พระพุทธเจ้าทรงตรัสคำเตือนต่อ

อสุรินทราหูด้วยพระองค์เองว่า “ข้าพเจ้าได้ยินพระพุทธองค์ตรัสว่า ‘ถ้าเธอไม่ปล่อยพระอาทิตย์ เราจะทำให้
หัวของเธอแตกเป็น 7 เส่ียง และ เธอจะได้รับแต่ความทุกข์นานาประการ’” แปลมาจากประโยคภาษาอังกฤษ
ท่ีว่า  

“I heard the words of the Buddha saying: ‘if you do not leave the sun, I will break 
your head into seven pieces and you will experience every kind of suffering.' ”  

ส่วนในฉบับบาลีแปลไทยระบุแตกต่างออกไป ความว่า  
อสุรินทราหูกล่าวว่า “ข้าพเจ้าถูกขับด้วยคาถาของพระพุทธเจ้า หากข้าพเจ้าไม่พึงปล่ อยสุริย

เทพบุตร ศีรษะของข้าพเจ้าพึงแตก 7 เส่ียง มีชีวิตอยู่ก็จะไม่ได้รับความสุขเลย” 
ฉบับบาลีแปลไทยไม่ได้ระบุว่า พระพุทธองค์ทรงกล่าวเตือนโดยตรง แต่เป็นเพียงตัวราหูเองท่ีกล่าว

ว่า ถ้าได้ยินคาถาศีรษะจะแตกเป็นเจ็ดเส่ียง หมายความว่า พระองค์มิได้ทรงกระทำให้ศีรษะของราหูแตกเอง
โดยตรง แต่การได้ยินเพียงคาถาของพระพุทธเจ้าก็ทำให้ศีรษะแตกได้ ซึ ่งต่างกับฉบับอักษรแมนจูที่ระบุว่า 
“เรา” จะทำให้หัวของเธอแตกเป็นเจ็ดเส่ียง 

และสำหรับส่วนท่ี 1 และ 2 ท่ีเป็นบทเกริ่นนำ ในพระไตรปิฎกบาลีแปลไทย มิได้พรรณนาสถานท่ี
ไว้อย่างละเอียดเช่นในฉบับภาษาแมนจูท่ีระบุว่า ข้าพเจ้าได้ยินมาอย่างนี้ว่า (บาลี คือ เอวัมเม สุตัง) ข้าพเจ้าใน
ที ่น ี ้ค ือพระอานนท์ที ่ เป็นผู ้สาธยายพระสุตต ันตปิฎกและประโยคนี้ก ็เป ็นเอกลักษณ์ของพระสูตรใน
พระพุทธศาสนา ในฉบับอักษรแมนจูจะระบุสถานท่ีละเอียดกว่า คือ วัดเชตวัน ระบุเมือง คือ สาวัตถี และระบุ
เจ้าของสถานท่ี คือ อนาถบิณฑิกเศรษฐี ต่างจากในฉบับบาลีแปลไทยท่ีระบุเฉพาะเมืองสาวัตถีเท่านั้น 



Journal of Dhammaduta Vol. 3 No. 2 (July – December 2023) 97 
 

วิเคราะห์ พระสูตรสองฉบับมีลักษณะเหมือนหรือต่างกันได้อย่างไร 

เมื่อวิเคราะห์จากการใช้คำศัพท์ในพระสูตรแล้วจะพบว่า คำศัพท์ท่ีใช้ในสุริยสูตรฉบับอักษรแมนจู
ประกอบไปด้วยคำในภาษาแมนจูและคำทับศัพท์สันสกฤต ผู้เขียนมีความเห็นว่า ท่ีเป็นเช่นนั้นเพราะการแปล
พระสูตรทางพุทธศาสนามักจะต้องแปลให้ผู้อ่านซ่ึงเป็นคนท้องถิ่นเข้าใจ จึงมีความจำเป็นท่ีว่า จักรพรรดิและ
องค์ลามะทิเบตจะต้องใช้คำศัพท์และรูปแบบไวยากรณ์ของภาษาแมนจูเป็นหลัก คือ ใช้ภาษาแมนจูเป็นส่วน
ใหญ่ จากนั้นการใส่คำทับศัพท์จะกระทำอย่างจำเป็นคือหลีกเลี่ยงไม่ได้โดยเฉพาะคำที่เป็นชื่อเฉพาะหรือ
วิสามัญญนามอย่าง dzida (เชตะ) หรือ sirawasdi (สาวัตถี) หรือ anata bindadi (อนาถบิณฑิกะ) หรือ 

Rahū asuri (อสุรินทราหู) หรือ bimadzidara (เวปจิตติ) คำทับศัพท์เหล่านี้ล้วนแปลมาจากภาษาทิเบตซ่ึง
เป็นต้นฉบับ  

เป็นท่ีทราบกันว่า คัมภีร์ทิเบตเป็นของนิกายวัชรยานท่ีรับอิทธิพลของพุทธศาสนาฝ่ายเหนือหรือ
มหายานมาเป็นส่วนใหญ่ แต่จากการสืบค้นในคัมภีร์สายพระสูตรส่วนหนึ่ง วัชรยานก็รับอิทธิพลทางคัมภีร์จาก
ทางเถรวาทซ่ึงเป็นฝ่ายใต้ด้วย ดังเช่น 13 พระสูตรท่ีได้แสดงไว้ในข้างต้น ส่วน สุริยสูตร มีช่ือปรากฏในภาษา
ทิเบตว่า  ཉི་མའི་མདོ།  หรือ nyi ma'i mdo จึงเป็นข้อพิสูจน์ว่า สุริยสูตรฉบับอักษรแมนจูกับฉบับบาลีแปลไทยมี
รากเดียวกันโดยปรากฏเป็นส่วนของเนื้อเรื่องและการลำดับเรื่องเหมือนกัน จะแตกต่างกันท่ีช่ือเฉพาะท่ีจำต้อง
ทับศัพท์เพราะได้รับอิทธิพลจากภาษาสันสกฤตอันเป็นธรรมเนียมการบันทึกคัมภีร์ของมหายานและวัชรยาน 

ท้ังนี้ สุริยสูตรเป็นพระสูตรขนาดส้ันท่ีกล่าวถึงตัวละครเพียง 4 ตัว คือ พระพุทธเจ้า อสุรินทราหู สุ
ริยเทพบุตร และท้าวเวปจิตติจอมอสูร กล่าวถึง เหตุการณ์เดียวคือ อสุรินทราหูอมสุริยเทพบุตร แต่ด้วยความท่ี
มีศรัทธาท่ีสุริยเทพบุตรมีต่อพระพุทธเจ้า สุริยเทพได้อาราธนาบารมีของพระองค์โดยขอพระองค์เป็นท่ีพึ่ง ไม่
นานหลังจากนั้น อสุรินทราหูก็ยอมปล่อยสุริยเทพบุตรให้ส่องแสงตามเดิม ผู้เขียนมีความเห็นว่า ในสมัยโบราณ 
เรื่องสุริยุปราคาเป็นเรื่องเล่าชนิดหนึ่งท่ีจัดเป็นนิยายปรัมปราประกอบดับเทพปกรนัม เมื่อพระพุทธศาสนาเข้า
มามีอิทธิพลในดินแดนท่ีเช่ือเรื่องเหล่านี้จึงเกิดการใช้เรื่องเล่าเดิมมาประสมกับเรื่องศรัทธาทางศาสนา เพราะ
การใช้เรื่องเล่าท่ีเข้าใจได้ง่ายอยู่แล้วมาประกอบ ย่อมเข้าถึงผู้ฟังได้ดีกว่าการสร้างเรื่องเล่าใหม่ ดังนั้น ด้วย
ความเชื่อบวกความศรัทธาจึงเกิดเรื ่องเล่าปรำปราชนิดปุคลาทิษฐานที่มุ่งสู ่การยอม รับนับถือพระรัตนตรัย
อันแป็นวัตถุประสงค์ของการเผยแผ่พระศาสนา 

การแผยแผ่พุทธศาสนาจากทิเบตส่งต่อสุริยสูตรซ่ึงมีลักษณะคล้ายกับมนต์โดยพุทธศาสนานิกาย
วัชรยานในทิเบตมีมนต์เป็นของตนเองคล้ายกับบทพระปริตรของเถรวาท เรียกว่า ธารณี ดังความท่ีว่า 

 And according to the Vajrayāna that clearly identifes dhāraṇī as mantra, a 

dhāraṇī ‘is a vessel that bears, holds, preserves, and contains a linguistic space that is 
occupied by the force of some enlightened being’ (Glenn Wallis, 2002: 30) 

เมื่อพระสูตรถูกส่งต่อมายังแผ่นดินต้าชิง จักพรรดิเฉียนหลงทรงถอดความและแปลเป็นฉบับอักษร
แมนจูอีกทอดหนึ่ง สุริยสูตรฉบับอักษรแมนจูจึงอาจนำมาใช้เป็นธารณีมนต์เพราะความท่ีเนื้อหาไม่ยาวมากและ
พรรณนาอย่างตรงไปตรงมาสอดคล้องกับเหตุการณ์ในขณะนั้น จักรพรรดิเฉียนหลงน่าจะส่งเสริมหรือบังคับให้



98 วารสารพระธรรมทูต ปีท่ี 3 ฉบบัท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2566) 
 

ท้ังนักบวช ราชสำนัก ข้าราชการ และประชาชนสาธยายสุริยสูตร เพราะเหตุการณ์สุริยุปราคาท่ีเกิดขึ้น 2 วาระ
ในปีดังกล่าวส่งผลกระทบต่อขวัญและกำลังใจของพระองค์รวมถึงผู้คนในแว่นแคว้น จักรพรรดิผู้ซ่ึงมีท้ังความ
เช่ือในโหราศาสตร์ โชคลาง และความศรัทธาในพระพุทธศาสนา จึงน่าจะใช้การสวดมนต์เป็นเ ครื่องมือเพื่อ
ปลอบประโลมสังคมโดยรวมภายใต้สถานการณ์ที่เชื ่อได้ว่าเป็นภัยแก่แผ่นดิน เหตุการณ์สุริยุปราคาแม้จะ
เกิดขึ้นเพียงไม่นานแต่ก็ทำให้พระสูตรอักษรแมนจูประดิษฐานอย่างมั่นคงหลังจากนั้น 

สรุป 
สุริยสูตรในฉบับภาษาแมนจูเกิดขึ้นจากการส่งเสริมของพระจักรพรรดิเฉียนหลงแห่งจักรวรรดิต้า

ชิง พระสูตรถูกแปลขึ้นในสถานการณ์พิเศษคือในปีที ่แผ่นดินต้าชิงเกิดสุริยุปราคาถึง 2 ครั้ง ด้วยคนในสมัย
ดังกล่าวยังมีความเช่ือเรื่องโชคลางท่ีเก่ียวพันกับปรากฏการณ์ธรรมชาติโดยเฉพาะเทหะวัตถุบนท้องฟ้า ทำให้
เกิดทัศนคติในทางลบที่มีต่อเหตุการณ์สุริยุปราคา จักรพรรดิเฉียนหลงมีความศรัทธาและสนพระทัยใน
พระพุทธศาสนาแบบวัชรยาน ทรงสนับสนุนพุทธศาสนานิกายวัชรยานแบบทิเบต ด้วยสาเหตุนี้ จักรพรรดิจึง
ร่วมมือกับองค์ลามะผู้เป็นเถระกระทำการแปลสุริยสูตรจากอักษรทิเบตเป็นอักษรแมนจู โดยสันนิษฐานว่า
น่าจะมีวัตถุประสงค์เพื่อให้เกิดการสาธยายมนต์บทนี้ขึ้นเพื่อเป็นการสร้างขวัญกำลังใจและเป่าปัดเภทภัยท่ีเกิด
จากสุริยคราส ลักษณะการสาธยายมนต์ในแบบมหายานจะเรียกว่า ธารณี ซ่ึงเปรียบเหมือนการสาธยายมนต์
ของเถรวาท แต่ของเถรวาทจะนิยมสาธยายพระปริตร และเมื่อนำสุริยสูตรมาเปรียบเทียบกับฉบับบาลีแ ปล
ไทยก็พบว่าไม่ต่างกันอย่างมีนัยยะสำคัญ มีการใช้คำทับศัพท์ภาษาสันสกฤตปะปนกับคำภาษาแมนจูด้วย 
ส่วนตัวละครและการดำเนินเรื่องเหมือนกันทุกประการ ท่ีเป็นดังนั้นก็เพราะว่า สุริยสูตรฉบับอักษรแมนจูกับ
ฉบับบาลีแปลไทยมาจากคัมภีร์ฝ่ายเถรวาทเช่นเดียวกัน แต่ของฉบับแมนจูรับต่อมาจากวัชรยานของทิเบตซ่ึงใช้
ภาษาสันสกฤตในการบันทึกคัมภีร์ ทำให้มีชื ่อเฉพาะที่ใช้ภาษาสันสกฤตทับศัพท์ปนกับการใช้ภาษาแมนจู
ท้องถิ่นในพระสูตร 

เอกสารอ้างอิง (References) 
มหาจ ุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจ ุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
84000: Translating the Words of the Buddha. Thirteen late translated sutras. [Online]. Source: 

https://read.84000.co/section/O1JC114941JC14714.html [23 March 2023]. 
Bingenheimer, Marcus. “History of the Manchu Buddhist Canon and First Steps towards its 

Digitization”. Central Asiatic Journal, Vol. 56 (2012-2013). 
Dharma Drum Institute of Liberal Arts (DILA). Manchu Canon Image Archive. [Online]. Source: 

http://buddhistinformatics.dila.edu.tw/manchu/images.php [23 March 2023]. 
M. Stuart, Danial. (2 0 1 7 ) The Stream of Deathless Nectar. The Short Recension of the 

Amatarasadhārā of the Elder Upatissa. A Commentary on the Chronicle of the 



Journal of Dhammaduta Vol. 3 No. 2 (July – December 2023) 99 
 

Future Buddha Metteyya With a Historical Introduction. Bangkok: Fragile Palms 
Leaves Foundation. 

Tales of Manchu Life. Sun Eclipse in the Manchu Kangyur. [Online].  Source:  
https://talesofmanchulife. wordpress.com/2015/09/15/sun-eclipse-in-the-manchu-
kangyur/ [23 March 2023]. 

林士鉉. “乾隆皇帝與《滿文大藏經‧救護日食經》”. 故宮學術季刊, Volume 3 2  Issue 1 
(September 2014). 


